
        
            
                
            
        

    
Phật sở hành xứ, quốc ấp khu tụ, mĩ bất mông hóa, thiên hạ hòa thuận, nhật 

nguyệt thanh minh, phong vũ dĩ thời, tai lệ bất khởi, quốc phong dân an, binh 

qua vô dụng, sùng đức hưng nhân, vụ tu lễ nhượng, quốc vô đạo tặc, vô hữu 

oan uổng, cường bất lăng nhược, các đắc kỳ sở.  

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 1) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 

Các vị pháp sư, các vị đồng tu, xin chào mọi người, xin mời ngồi. Hôm nay là ngày 

09 tháng 03 năm 2014, chúng ta bắt đầu học tập “Đại Kinh Khoa Chú”  lần thứ 4. 

Mỗi lần học tập đều giúp cho chính chúng ta hướng nâng lên trên. 

Lần thứ nhất chúng ta từ Thanh Minh 2010 giảng, hoàn toàn y theo tập giải của lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, giảng 1200 giờ   viên mãn; 

Lần thứ hai chúng ta đem cái khoa phán này bước sâu vào, đây cũng chính là cái 

quyển  sách  này  mà  hiện  tại  chúng  ta  dùng “Phật  Thuyết  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh - Khoa Chú” . 

Lần thứ ba ngày hôm qua, ngày 08/3/2014 giảng viên mãn; 

Lần thứ tư là ngày hôm nay, 9/3/2014 chúng ta tiếp tục giảng lần thứ tư. Hy vọng 

lần giảng thứ tư này, viên mãn thù thắng không gì bằng. Chúng ta được sự gia trì 

của Lão Hòa Thượng Hải Hiền, vì chúng ta mà tác chứng, giúp chúng ta kiên định 

tín nguyện. Chúng ta đối với Khoa Chú này, đối với phương thức tu học hiện tại 

của chúng ta sẽ không sanh hoài nghi, tín tâm kiên định, nguyện tâm kiên cố, quyết 

định ở ngay trong đời này cầu sanh Tịnh Độ. Tôi càng hy vọng các đồng tu chân 

thật phát tâm, chúng ta sẽ nắm lấy được Tây Phương Tịnh Độ. 

Chính  vào  lần  giảng  thứ  tư  này,  ngay  trong  năm  này  hoàn  thành,  sau  khi  hoàn 

thành sanh tử tự tại, muốn lúc nào đi thì đến lúc đó ra đi, không có chướng ngại, 

cho  dù  thọ  mạng  đến  rồi  hay  là  chưa  đến,  đều  được  tự  tại.  Thọ  mạng  chưa  đến 

cũng  không  cần,  có  thể  vãng  sanh  sớm  hơn,  còn  nếu  thọ  mạng  đến  rồi,  nhưng 

chúng ta còn muốn ở lại thế gian này để làm biểu pháp, thì đó là việc mà A Di Đà 

Phật vô cùng hoan hỉ, ngài sẽ kéo dài tuổi thọ cho bạn. Cho nên chúng ta phải tin 

tưởng, chân thật tin tưởng, không có hoài nghi. 

Lão Hòa Thượng Hải Hiền sống 112 tuổi, đó không phải là thọ mạng vốn có của 

ngài mà là A Di Đà Phật giúp ngài kéo dài tuổi thọ. Việc này Lão Hòa Thượng 

chính mình nói rõ với chúng ta. Ngài thấy được A Di Đà Phật, tôi tin tưởng rằng 

không  chỉ  một  lần  ngài  thấy  được  Phật.  Ngài  mỗi  lần  thấy  được  Phật,  ngài  đều 

mong Phật mang ngài đến thế giới Cực Lạc. Nhưng A Di Đà Phật nói với ngài: 

-Thời tiết nhân duyên vẫn chưa đến, con nên ở lại thế gian làm biểu pháp. 

Biểu pháp gì vậy? Chính là để nói với thế nhân rằng bổn hội tập của lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư là chân kinh, không phải giả, phải đáng tôn kính, phải nên chăm chỉ học 

tập; Chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là hi hữu, khó gặp, lấy kinh chứng kinh, 

lấy  khai  thị  của  tổ  sư  đại  đức,  vì  chúng  ta  mà  giải  thích  pháp  môn  Tịnh  Độ  để 

chúng ta đối với thế giới Cực Lạc, đối A Di Đà Phật có nhận biết càng sâu sắc hơn, 

có vậy thì tín tâm nguyện tâm của chúng ta mới có thể phát khởi lên được. Có tín, 

có nguyện, thì điều kiện vãng sanh Tịnh Độ đầy đủ rồi, chính là như Đại Sư Ngẫu 

Ích đã nói, ngài nói  “Có thể vãng sanh hay không hoàn toàn quyết định ở có Tín-

 Nguyện hay không?”.  Ngài nói được rõ ràng đến như vậy, nói được tường tận đến 

như  vậy  “Còn  phẩm  vị  vãng  sanh,  đó  là  do  công  phu  niệm  Phật  sâu  hay  cạn”.  

Ngài không hề nói là bao nhiêu. Công phu sâu cạn làm sao mà tính? Là bạn tin mà 

thành phần, bạn nguyện mà thành phần. Triệt để tin tưởng, không có chút nào hoài 

nghi, công phu này liền sâu, nếu còn có một chút hoài nghi, hoặc giả đối với thế 

gian này còn có chút lưu luyến, thì cái công phu này cạn, còn triệt để buông xả cái 

thế gian này, nhất tâm chuyên niệm, cái công phu này thì sâu. Chúng ta muốn công 

phu của chính mình sâu, nguyện tâm của chính mình lớn, thì ngay trong năm này 

hy vọng tâm của chúng ta đồng với tâm Phật, cùng với tâm A Di Đà Phật, nguyện 

đồng  nguyện  của  Phật,  hạnh  đồng  với  hạnh  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  chính  là  mình 

ngày ngày niệm A Di Đà Phật. Chúng ta niệm một vị A Di Đà Phật, A Di Đà Phật 

niệm khắp pháp giới, hư không giới, tất cả chúng sanh mỗi mỗi đều là A Di Đà 

Phật. Đây gọi là Di Đà niệm Di Đà mà lão cư sĩ Hạ Liên Cư nói với chúng ta ở 

trong  "Tịnh Tu Tiệp Yếu". 

Chúng  ta  mở "Khoa  Chú"   ra,  bổn  hội  tập  này  137  tờ.  Đoạn  lớn  thứ  nhất, 

một  "Giảng Thuật Nhân Duyên" . Liên Xã thọ kinh, Từ Quang văn pháp. 

Cái Liên Xã này là Liên Xã Phật Giáo Đài Trung. Tôi ở Đài Trung theo lão sư Lý 

học tập Phật pháp, bộ “Khoa chú” này của lão sư là bổn hội tập của  "Đại Thừa Vô 

 Lượng  Thọ  Kinh"   do  pháp  sư  Luật  Hàng  mang  quyển  này  từ  Đại  Lục  đến  Đài 

Loan cúng dường cho lão sư Lý. Lão sư đem nó phiên ấn, phiên ấn bao nhiêu tôi 

không biết, nhưng tôi tính nhẩm đại khái khoảng một, hai ngàn cuốn, không nhiều 

lắm. Lão sư ngài đã giảng qua một lần ở Chùa Pháp Hoa Đài Trung, ngài đem bộ 

kinh này câu đoạn đánh móc rõ ràng, câu đoạn chính là “phán khoa”. Nghĩa lý bên 

trong  có  giải  thích  đơn  giản,  đều  là  viết  ngoài  chỗ  giấy  trắng  trên  kinh,  người 

Trung Quốc chúng ta gọi là “mi chú”. Khi lão sư giảng bộ kinh này tôi chưa được 

nghe qua vì ngài giảng trước lúc tôi quen biết ngài. Sau lần giảng đó thì ngài không 

có giảng nữa. Khi tôi ở Đài Trung, lão sư liền đem cái quyển này giao cho tôi, tôi 

biết  có  rất  nhiều  người  chưa  thấy  qua  được  quyển  này,  bổn  mi  chú  của  lão  sư 

không có người thấy qua. Còn bổn hội tập này lưu thông ở Đài Trung, phân lượng 

cũng không nhiều, người biết được rất ít. 

Ở Thư Viện Từ Quang, lão sư lần thứ hai giảng  "Kinh Vô Lượng Thọ" , dùng bổn 

của Khang Tăng Khải, cũng chính là bổn Ngụy dịch, là một trong 5 loại nguyên 

bản dịch. Quyển này tôi từ đầu đến cuối nghe qua 1 lần. 5 loại nguyên bổn dịch, ba 

loại bổn hội tập, ngoài ra còn có bổn tiết hiệu của Bàng Tế Thanh, tổng cộng Trung 

văn "  Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh"  là có 9 bổn. 

Còn cái bổn này là bổn ra sau cùng của 9 bổn, có thể nói là thiện bổn của  “Kinh 

 Vô Lượng Thọ”.  Trong 5 loại nguyên bổn đã nói đều ở trong bổn này, thảy đều 

thâu tập ở trong đây, bộ phận trùng lặp thì cắt đi, lưu lại là tinh hoa, tinh hoa của 5 

loại nguyên bổn dịch. Chân thật giống như lão cư sĩ Mai Quang Hi đã nói “thiện 

 bổn của Kinh Vô Lượng Thọ xuất hiện ở đại địa Trung Hoa, đây là phước báu của 

 người Trung Quốc”.  Pháp sư Huệ Minh vì lão cư sĩ Hạ Liên Cư làm tác chứng. 

Huệ lão là đại đức thông tông, thông giáo, hiển mật viên dung trong nhà Phật thời 

đó, cũng là một vị hòa thượng giảng kinh dạy học, ông đã khẳng định bổn hội tập 

của Hạ lão là thiện bổn, khuyến khích mọi người phải cố gắng học tập. 

Tôi ở Thư Viện Từ Quang, trước sau đã ở qua mười năm, kinh giáo là ở nơi đây 

dưỡng thành. Khi tôi còn trẻ ưa thích đọc sách, nhưng học được rất tạp, học được 

rất nhiều, cho nên đối với thường thức bộ phận này rất phong phú, nghĩa lý chân 

thật không có khế nhập. 

Tôi  học  tập  sớm  nhất  là  cùng  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  học  triết  học.  Lão  sư 

Phương vì tôi giảng một bộ triết học khái luận, cái đơn nguyên sau cùng là triết học 

Phật kinh. Tôi từ trong khóa trình này nhận biết được Phật pháp, nhận thức Phật 

giáo, biết được Phật giáo không giống với tôn giáo thông thường. Tôn giáo thông 

thường là thần giáo, còn Phật giáo là sư giáo, không như nhau. Chúng ta dùng đạo 

để nói, Phật giáo là sư đạo, tôn giáo thông thường là thần đạo. Thích Ca Mâu Ni 

Phật  quan  hệ  với  chúng  ta  là  quan  hệ  thầy  trò,  không  phải  là  quan  hệ  thần  với 

người, mà là quan hệ của lão sư với học trò, cho nên chúng ta gọi Thích Ca Mâu 

Ni Phật là Bổn Sư, bạn xem “Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật”. Nhưng bản 

thân Thích Ca Mâu Ni Phật lại khuyên chúng ta phải nương vào A Di Đà Phật ở 

thế giới Cực Lạc làm lão sư, tương lai phải đến thế giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà 

Phật. Đây chính là giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật, nếu chúng ta hoàn toàn 

nghe theo tiếp nhận, Phật hoan hỉ. Thích Ca Mâu Ni Phật giống như cha mẹ của 

chúng ta, khuyên chúng ta đến thế giới Cực Lạc học tập với vị lão sư này. Chúng ta 

nghe lời thật đi rồi, thì cha mẹ hoan hỉ vì có lão sư tốt như vậy dạy bạn, bạn chắc 

chắn thành tựu. Cho nên tôi nhận biết Phật giáo đích thực là sư đạo, không phải 

thần đạo. 

Trong Phật giáo gọi là Phật đà, gọi là Bồ Tát, gọi là A La Hán. Đây  thảy đều là 

Phạn ngữ dịch âm mà ra, cho nên chúng ta đối với hàm nghĩa của những danh từ 

này, nhất định phải có khái niệm rõ ràng. 

Học vị thứ nhất là Phật đà, Phật đà là cái ý gì? Nguyên ý của Phạn văn là “giác 

giả”, chính là người giác ngộ, một người chân thật có trí tuệ có giác ngộ, vậy thì 

gọi là Phật đà. 

Học vị thứ hai là Bồ Tát, Bồ Tát có giác ngộ có trí tuệ, thế nhưng chưa viên mãn, 

họ vẫn đang học tập, còn như Bồ Tát tốt nghiệp rồi, học viên mãn rồi, thì gọi là 

Phật đà, còn nếu vẫn chưa tốt nghiệp, vẫn chưa đạt đến viên mãn thì gọi là Bồ Tát; 

Học vị thứ ba là A La Hán. A La Hán là vừa mới mở đầu, vừa bắt đầu giác ngộ. 

Đương nhiên trình độ giác ngộ của họ không thể so được với Bồ Tát, vì A La Hán 

là vừa mới khai ngộ. Họ hiểu rõ chân tướng vũ trụ nhân sanh, thế nhưng sự hiểu rõ 

của họ không thể so được với Bồ Tát. Thế nên A La Hán, Bồ Tát đều có đẳng cấp, 

họ đều còn đang đi học, năm thứ nhất, năm thứ hai, năm thứ ba…A La Hán là tiểu 

học, Bồ Tát là đại học, cho nên có đẳng cấp. 

Trên  “Kinh Hoa Nghiêm”  đem Bồ Tát phân làm 51 đẳng cấp. Trong 51 đẳng cấp 

mười bậc đầu gọi là Thập tín vị, đó chính là A La Hán. Cũng giống như tiểu học 

của Phật giáo, có mười bậc đầu, năm thứ nhất, năm thứ hai, năm thứ ba…đến năm 

thứ mười thì tốt nghiệp tiểu học, tốt nghiệp tiểu học chứng quả A La Hán. Đại thừa 

Phật giáo thì sao? Đại thừa tổng cộng hướng lên trên có 41 vị thứ là đại thừa, đó là 

đã lên đại học, đại học có 41 niên cấp. Trong 41 niên cấp này thì mười niên cấp 

đầu giống như là trung học, gọi Thập trụ, thế nhưng tại vì sao gọi là đại học? Vì họ 

dụng chân tâm, họ minh tâm kiến tánh, minh tâm kiến tánh thì không thể tính là 

trung học, tiểu học, chân thật là đại học. Trong đại học có 41 giai cấp, trong kinh 

này đều giảng được rất rõ ràng, đặc biệt là chú giải của Hoàng Niệm lão, chú được 

rất tường tận. 

Tôi là do lão sư Lý khuyên tôi học Tịnh Độ. Trước khi gặp lão sư Lý, tôi quen biết 

pháp sư Sám Vân, ngài cũng khuyên tôi học Tịnh Độ, nhưng tôi đều không tiếp 

nhận. Tuy rằng lúc đó tôi chưa tiếp nhận nhưng tôi không hủy báng đối với pháp 

môn Tịnh Độ. Vì sao vậy? Vì đó là do Phật nói, Phật nói ra nếu tôi hủy báng thì đó 

là báng Phật, đây là đặc biệt sai lầm. Phật khai nhiều pháp môn như vậy, độ nhiều 

chúng sanh như vậy, pháp môn mỗi người học tuyệt nhiên không giống nhau, đó là 

mỗi người căn tánh không như nhau, yêu thích không như nhau. Cho nên giáo học 

của Phật không miễn cưỡng một người nào, bạn ưa thích pháp môn nào thì ngài 

dạy bạn pháp môn đó, Phật pháp khai mở. 

Tôi lúc đó tuổi trẻ, tự cho rằng mình là phần tử tri thức, nên đem pháp môn niệm 

Phật xem thành pháp môn của ông già bà lão, vì thấy chỉ có mỗi một câu Phật hiệu 

này mà niệm từ đầu năm đến cuối năm, niệm một câu này, vậy thì sao? Vậy thì 

không có mùi vị gì? Không phù hợp với căn tánh của chính mình, vì mình ưa thích 

nghiên cứu kinh giáo, trong kinh giáo có nghĩa lý phong phú, nên đặc biệt có hứng 

thú đối với việc này, cho nên Tịnh Độ cũng chỉ có tán thán sơ lược, không có khởi 

tâm động niệm đi học tập nó. Khi tôi chân thật tin vào Tịnh Độ chính là do  “Kinh 

 Hoa Nghiêm”  khải tín, quyết trạch hành môn. 

Tôi có ba vị lão sư, lão sư Phương dạy tôi nhận biết Phật pháp, nhận biết chính 

xác, không có hiểu lầm. Đại Sư Chương Gia dạy tôi phát tâm học Phật, tôi cũng rất 

hoan hỉ. Ngài dạy tôi học Thích Ca Mâu Ni Phật, đây là nơi tâm địa mà chúng ta 

ngưỡng vọng. Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm giảng kinh dạy học, nói ra nhiều kinh 

luận đến như vậy, người sau chúng ta ngưỡng mộ vô hạn đối với ngài, tôn trọng, 

kính yêu ngài. Đại Sư Chương Gia còn khuyên tôi xuất gia, bởi vì tôi một mình ở 

Đài Loan, nên không có chướng ngại gì. Tôi xem bộ sách đầu tiên có liên quan đến 

Phật  giáo  là  Đại  Sư  Chương  Gia  dạy  tôi,  ngài  bảo  tôi  xem “Thích  Ca  Phổ”, 

“Thích Ca Phương Chí”.  Hai quyển sách này chính là truyện ký của Thích Ca 

Mâu Ni Phật, ngài nói với tôi  “Học Phật, nếu như không nhận biết đối với Phật sẽ 

 đi sai đường. Bạn nhất định phải nhận biết ngài, hiểu rõ ngài, bạn mới có thể học 

 tập với ngài”.  

Tôi nghĩ việc này rất có đạo lý. Sau khi tôi đọc xong hai quyển sách này mới biết 

được Phật giáo không nên gọi là tôn giáo. Bởi vì dùng định nghĩa trong tôn giáo 

hiện tại để nhìn Phật giáo, thì Phật giáo không tương ưng với tôn giáo. Vì sao? Tôn 

giáo cái điều thứ nhất chính là phải có một vị thần sáng tạo vũ trụ, nhưng trong 

Phật giáo không có. Phật giáo nói có thiên thần, có quỷ thần, những vị thần này 

cùng địa vị với người chúng ta là bình đẳng. Giống như người Trung Quốc chúng 

ta xem thấy người nước ngoài họ cũng là người, giữa vũ trụ đích thực có Thiên 

thần,  có  Quỷ  thần,  thừa  nhận  họ  tồn  tại,  nhưng  tuyệt  nhiên  không  thừa  nhận  họ 

sáng tạo vũ trụ, họ cũng là chúng sanh, cho nên thảy đều qui nạp là chúng sanh, 

chúng  duyên  hòa  hợp  mà  khởi  lên  hiện  tượng.  Phật  giáo  nói  có  mười  loại  lớn 

chúng sanh, mười loại lớn này thảy đều là do chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi 

hiện tượng. Phật là vậy, Bồ Tát cũng là vậy, Thanh Văn, Duyên Giác đều là vậy, 

sáu cõi bên dưới, thiên nhân là vậy, người cũng vậy, A Tu La cũng thế, địa ngục, 

ngạ quỷ, súc sanh thảy đều là chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi hiện tượng. Cho 

nên Phật pháp nói duyên khởi khởi nguồn của cả thảy vũ trụ, không phải là do một 

người nào sáng tạo ra, ngay cả thần tồn tại cũng là do duyên khởi. Cái điều này 

Phật pháp cùng với khoa học đã nói là tương ưng. Cho nên trong Phật kinh có khoa 

học, không chỉ có khoa học mà hơn nữa còn có khoa học viên mãn. 

Lão sư Phương là học triết học, ông nói với tôi: 

-Thích Ca Mâu Ni Phật là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Kinh Phật là 

đỉnh cao nhất của triết học trên thế giới, không chỉ nó là quyển sách của triết 

học, cao đẳng triết học, cao nhất trong sách của triết học. 

Ông còn nói với tôi: 

-Học Phật là hưởng thụ cao nhất của nhân sanh. 

Chính điều này dẫn khởi chúng ta hứng thú học Phật, cái thứ này quá tốt, quá khó 

được. Cho nên khi tôi gặp được Đại Sư Chương Gia, ngài là Đại đức đại thiện tri 

thức của nhà Phật, chuyên môn Phật pháp, tôi liền theo học với ngài. Tôi theo học 

lão sư Phương đại khái khoảng nửa năm, cùng với Đại Sư Chương Gia ba năm. 

Khi tôi theo ngài, tôi 26 tuổi, đại sư ngài là 65 tuổi, 68 tuổi thì Đại sư viên tịch, 

ngài ra đi, cho nên tôi theo ngài được 3 năm, 3 năm này ngài định đặt cho tôi nền 

tảng Phật học. Sau đó tôi rời khỏi công việc khoảng mười năm, tôi tiếp nhận giáo 

huấn của  Đại  Sư  Chương  Gia đi  xuất gia,  chuyên  môn để  tu học  Phật pháp,  đại 

thừa trong Phật pháp, đây là Đại Sư Chương Gia kỳ vọng đối với tôi. 

Sau khi từ bỏ công việc, lão cư sĩ Chu Kính Trụ, pháp sư Sám Vân, giới thiệu tôi 

quen biết lão sư Lý, đưa tôi đến Đài Trung học tập kinh giáo. Ở Đài Trung theo lão 

sư Lý mười năm, định đặt nền tảng kinh giáo. Tôi 33 tuổi xuất gia, xuất gia liền 

dạy Phật học viện, liền bắt đầu ra ngoài giảng kinh. 

Tôi nhớ được tôi lần đầu dùng thân phận xuất gia ra bên ngoài giảng kinh là ở Liên 

Xã Phật Giáo Đài Đông. Vào lúc đó xã trưởng là pháp sư Minh Huấn, là sư huynh 

đệ với tôi. Ông ở nơi đó xây một đạo tràng, mời tôi đến giảng kinh, tôi nhớ được 

kinh mà tôi lần đầu giảng là  "A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh" . 

Quyết  định  hành  môn,  chân  thật  quyết  định  hành  môn,  tu  Tịnh  Độ,  tiếp  nhận 

khuyến  cáo  của  lão  sư  Lý  là  do  Hoa  Nghiêm  khải  tín.  Khi  tôi  trẻ  tuổi  học  kinh 

giáo, bội phục nhất là “Kinh Hoa Nghiêm”. Đây là một bộ kinh lớn của đại thừa, 

nội dung trong đó quá phong phú.  "Hoa Nghiêm"  nói cái gì? Nói chân tướng vạn 

sự,  vạn  vật  của  vũ  trụ  (chính  là  chân  tướng  của  tất  cả  pháp),  nói  từ  vũ  trụ  khởi 

duyên của sinh mạng, nói đến hiện tiền chúng ta, nói đến tương lai của chúng ta, 

thảy  đều  nói  đến.  Thật  sự  là  triết  học  viên  mãn,  khoa  học  viên  mãn,  ở  cả  hai 

phương diện khoa học và triết học đều đạt đến đỉnh cao nhất, được nhà khoa học 

lượng tử của hiện đại thừa nhận. 

Vào hai ba mươi năm gần đây, nhà lượng tử vật lý có tiến triển rất lớn, xuyên thấu 

bí mật của vũ trụ, nhưng những cái phát hiện này của nhà lượng tử trên kinh đại 

thừa đều đã có. Hay nói cách khác, những phát hiện mới này của họ thì Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã phát hiện cách đây 3 ngàn năm rồi. Ba ngàn năm trước Phật đã 

phát hiện rồi, sau ba ngàn năm những nhà vật lý lượng tử này họ mới phát hiện ra. 

Sau khi phát hiện ra, vừa đối chiếu thì hoàn toàn như nhau. 

Nói đến chuyên tu, chuyên hoằng, cần phải đầy đủ điều kiện "không hoài nghi, 

không xen tạp, không gián đoạn".  Ba sự việc này khó, khó nhưng rất đáng quý. 

Nếu chân thật làm đến được rồi thì không ai không thành tựu, làm đến đầy đủ ba 

điều kiện: cái thứ nhất thành thật, cái thứ hai nghe lời, cái thứ ba là thật làm. 

Tôi bái lão sư Lý, năm đó tôi 31 tuổi. Ngày đầu tiên gặp mặt ngài, lão sư đưa ra ba 

điều kiện, nếu như ba điều kiện này tôi có thể tiếp nhận, thì ông lưu tôi lại ở Đài 

Trung  để  học  tập  với  ông,  nếu  như  không  thể  tiếp  nhận  thì  ông  không  giữ  tôi 

lại,  “anh nên tìm cao minh khác”.  Ba điều kiện gì vậy? 

Điều kiện thứ nhất: ngày trước những gì anh đã học, chính là nói những gì tôi đã 

học  với lão  sư  Phương, học  với  Đại  Sư Chương  Gia,  ông  đều  không thừa nhận, 

hoàn toàn phế bỏ, bắt đầu từ ngày mai phải học với tôi, hoàn toàn nghe tôi, đây là 

điều kiện thứ nhất. 

Điều kiện thứ hai: nếu học với tôi, bất cứ pháp sư đại đức nào đến giảng kinh dạy 

học ở Đài Trung cái khu vực này, nếu không được sự đồng ý của tôi, anh không 

được phép nghe. Bạn xem cái thứ nhất, tôi học rất đơn giản, không tạp loạn, chỉ 

theo hai vị lão sư, nhưng những gì hai vị lão sư đó đã dạy ông không thừa nhận, 

phải  nghe  lời  ông,  bất  cứ  người  nào  khác  giảng  kinh  dạy  học  không  được  phép 

nghe. 

Điều kiện thứ ba: Văn tự, không luận là Phật kinh, là văn tự thế gian, nếu chưa 

được sự đồng ý của ông thì không được xem. Tôi muốn xem thứ gì thì phải báo 

cáo với ông trước, ông gật đầu mới được, không gật đầu thì không được xem. 

Không cho phép bạn  nghe, không cho phép bạn xem,  hoàn  toàn nghe  một  mình 

ông chỉ đạo, ông hoàn toàn gánh lấy trách nhiệm đối với tôi. Tôi sau cùng suy xét, 

tôi vẫn là tiếp nhận, tiếp nhận thì lưu lại Đài Trung. Ba tháng sau liền cảm nhận 

được thọ dụng. Được thọ dụng gì? Tâm thanh tịnh. Rất nhiều thứ không cho phép 

xem, không cho phép nghe, thì tâm liền thanh tịnh, tâm thanh tịnh thì sanh trí tuệ. 

Đây là cách dạy học của người xưa Trung Quốc. 

Chúng  tôi  lúc  đó  nghe  ba  điều  kiện  này  của  lão  sư,  cảm  thấy  lão  sư  quá  ương 

ngạnh, dường như trong mắt không người. Đến mười mấy năm sau, hơn hai mươi 

mấy năm sau, tôi đến Singapore gặp được pháp sư Diễn Bồi, cũng là người bạn cũ. 

Ông nói với tôi, ông là xuất gia từ nhỏ, tiểu Sa Di ở dưới hội của lão hòa thượng 

Đế  Nhàn,  lão  hòa  thượng  cũng  là  nói  ba  điều  này.  Tôi  mới  hoát  nhiên  đại  ngộ, 

không phải là chuyên lợi, chỉ của mình lão sư Lý, thì ra là giáo học của tổ tông 

ngày trước, đời đời kiếp kiếp đều là tuân thủ cái qui củ này. Nếu bạn không nghe 

lời thầy thì bạn đi theo ông ấy làm gì, còn nghe ông ấy thì phải chân thật nghe lời 

ông ấy. Còn nếu bạn nghe hai người thì bạn liền sẽ sanh ra nghi vấn, nghe ba người 

bốn người thì loạn lên rồi, không nên, tuyệt đối không nên. Chỉ có thể nghe một 

người, lão sư hoàn toàn có trách nhiệm đối với bạn, nếu bạn nghe nhiều thì lão sư 

không chịu trách nhiệm. Vậy thì đó là gì? Là bạn đến dự thính. Bạn cái gì cũng 

nghe,  đầu  óc  loạn  lên,  tâm  không  thể  định  lại,  không  thể  tịnh  được,  cần  phải 

chuyên nhất mới được. 

Sau khi tôi  hoàn toàn tiếp nhận  những điều kiện  của  lão  sư, sau  cùng  thì  lão sư 

tuyên bố có kỳ hạn. Không phải không kỳ hạn, mà có kỳ hạn, thời gian bao lâu? 5 

năm, trong 5 năm bạn nhất định phải tôn trọng, ngoài 5 năm giống như tốt nghiệp 

rồi, liền mở rộng. Tôi sâu sắc được lợi ích. Đến năm thứ 5 tôi báo cáo với lão sư, 

tôi nói  “lão sư con còn muốn giữ thêm 5 năm”,  lão sư cười lên. Giữ lấy nguyên tắc 

của lão sư, cắm chặt cái gốc của chính mình, 5 năm tôi cảm thấy thời gian không 

đủ, cho nên tôi dùng mười năm, tôi nếm được cái mùi vị này. Hiện tại người thông 

thường không có người đạt được điều kiện này. 

Lão sư muốn xem xét học trò thì không gì khác ngoài một điều kiện. Điều kiện gì 

vậy? Chính là thành thật nghe lời thật làm. Nếu bạn có thể đạt được điều kiện như 

vậy, họ bằng lòng dạy bạn. 

Duyên phận của tôi với lão sư Phương, cũng là rất đặc thù. Không quen biết với 

thầy, không có người giới thiệu, tôi xem thấy một số tư liệu giới thiệu về thầy, biết 

được con người này là nhà triết học đương thời, danh tiếng rất cao. Vừa xem qua 

biết  thầy  là  người  Đồng  Thành,  đồng  hương,  tôi  liền  rất  mạo  muội  viết  gửi  cho 

thầy một lá thư, gửi 1 thiên văn chương cho thầy xem, duy nhất chỉ có một mục 

đích, chính là hy vọng thầy đồng ý có thể cho tôi đến trường học dự thính nghe bài 

thầy giảng. Thư tôi gửi đi 1 tuần, thầy gửi thư trả lời tôi, hẹn tôi đến nhà thầy để 

gặp mặt. Đến nhà thầy gặp mặt, đây là đồng hương, nói chuyện quê nhà, tôi còn 

nhớ được chút ít đối với quê hương. Thầy hỏi học lực của tôi, tôi nói với thầy thời 

kỳ kháng chiến tôi lưu lạc khắp nơi, không cách gì đi học, chỉ lo chạy nạn, giặc giã 

truy đuổi phía sau, thất học 3 năm, ba năm không có đi học, cho nên tôi chỉ có tốt 

nghiệp sơ trung, cao trung học được nửa năm thì đến Đài Loan, tiếp theo không có 

cơ hội để đi học, đến Đài Loan lạ đất lạ người, chỉ một mình, phải dựa vào lao lực 

của chính mình để sống, vô cùng khổ cực. Lão sư hỏi tôi  “lá thư anh viết, viết cái 

 thiên văn chương này, học sinh đại học chúng ta không thể viết ra được” , cho nên 

ông mới hỏi học lực của tôi, xem tôi có lừa dối ông không? Tôi nói  “không có”.  

Tôi nói với ông rằng tuy là tôi thất học ba năm, thế nhưng ưa thích đọc sách, cả đời 

tôi không rời khỏi quyển sách, hoàn toàn dựa vào tự học. Nói chuyện hơn một giờ 

đồng hồ, sau cùng ông nói với tôi; 

-Trường học hiện tại không như 64 năm về trước (tôi lúc đó 26 tuổi) tiên  sinh 

trong trường không giống tiên sinh, học trò không giống học trò, anh muốn 

đến trường học để nghe giảng, anh sẽ thất vọng lớn. 

Ngay lúc đó tôi nghe không hiểu, tôi cho rằng lão sư hoàn toàn cự tuyệt, không để 

tôi được đến trường học để nghe giảng, cho nên biểu hiện rất ảo não, rất đau lòng. 

Chúng tôi trầm mặc mất sáu bảy phút, rồi ông nói: 

-Như vậy tốt hơn là mỗi tuần chủ nhật anh đến nhà của tôi đây. 

Chúng tôi ước định từ 9 giờ rưỡi đến 11 giờ rưỡi, hai giờ đồng hồ, mỗi tuần chủ 

nhật đến nhà của ông, ông dạy cho tôi hai giờ đồng hồ, bài của tôi là học được từ 

trong nhà của thầy. Vì sao vậy? Tôi nhiều năm sau mới hiểu rõ ra, lão sư ở trong 

trường  lên  lớp  giảng  bài,  không  giảng  những  thứ  chân  thật.  Tại  vì  sao  không 

giảng? Không có người học, chính là điều mà lão sư đã nói  “học trò không giống 

 học trò”  nên lão sư dù muốn dạy cũng uổng phí. Vậy thì tại sao phải lên lớp? Ông 

lấy việc dạy này là chức nghiệp, vì ông không dạy học thì không thể sống, nên ông 

phải dựa vào việc này để trải qua ngày tháng. Thế nhưng học trò không có người 

nào chân thật muốn học. Còn như chân thật muốn học thì bạn thấy đấy, ông mở lớp 

dạy đặc biệt, bảo tôi đến nhà của ông để lên lớp, hơn nữa không nhận học phí, chân 

thật dạy bạn. Có thể nói ông chân thật là lão sư tốt, xem thấy học trò chân thật có 

thể dạy được thì không bỏ rơi. Những gì thầy có đều có thể truyền lại  “bất hiếu 

 hữu tam, vô hậu vi đại” . Giáo huấn của người xưa, một người ở thế gian, quan 

trọng nhất là cái gì? Phải có truyền nhân. Đạo của bạn, sự nghiệp của bạn phải có 

người  kế  thừa, từng  đời  từng  đời  truyền  lại, vậy  mới  có  thể  xứng  đáng  được  với 

cha mẹ, xứng đáng với tổ tiên, xứng đáng với lão sư. Nếu như không truyền lại, thì 

bạn chính mình dù có làm được huy hoàng hơn, nhưng khi bạn chết rồi thì tất cả 

liền xong, chẳng còn gì. Đây chính là đại bất hiếu, nên bất kỳ một vị lão sư nào 

cũng muốn có người truyền pháp. Nhưng đến nơi đâu để tìm? Có thể gặp, nhưng 

không  thể  cầu.  Học  trò  tìm  lão  sư  khó,  lão  sư  tìm  học  trò  càng  khó,  không  tìm 

được. Thỉnh thoảng thầy phát hiện ra một hai học trò, thầy xem họ như trân bảo, hy 

vọng họ có hằng tâm, có tâm nhẫn nại, có thể truyền đạo của mình cho họ, truyền 

pháp của mình cho họ. Tôi sau nhiều năm thường hay nghĩ đến việc này, tại vì sao 

lúc đó thầy không để tôi đến trường học để nghe giảng, sau mới hiểu được ý của 

lão  sư,  từ  chỗ  này  mà  cắm  gốc.  Về  sau  chuyên  công  Phật  pháp,  ông  nói  với 

tôi,  “triết học Phật kinh là đỉnh cao nhất của triết học thế giới”.  

Thời gian sau đó là Đại Sư Chương Gia chỉ đạo tôi, cũng là mỗi tuần lễ từ một đến 

hai giờ đồng hồ dạy tôi. Học trò chỉ có một mình tôi, một thầy dạy một trò. 

Đến khi tham gia lớp học kinh của lão sư Lý, ngài chánh thức mở lớp, có khoảng 

hơn hai mươi học trò, thông thường ngài giảng kinh phổ thông để tiếp dẫn sơ cơ. 

Ngài có thể giảng cho hai ba mươi người, nhưng thâm nhập kiên trì đến cùng thì 

không nhiều, chỉ có năm sáu người, đến sau cùng chỉ sót lại hai ba người là vẫn 

kiên trì. Có thể thấy được sự việc này không dễ dàng. 

Chuyên  tu,  chuyên  hoằng,  niệm  Phật  tam  yếu  là “không  hoài  nghi,  không  xen 

tạp,  không gián  đoạn, miệt  mài  không  lơi, lưu thông  sớ  chú,  rộng  kết  thắng 

duyên”.  Chúng ta học tập tổ sư Ấn Quang, tổ sư cả đời tiếp nhận cúng dường của 

bốn chúng đồng tu, tại gia hai chúng, xuất gia hai chúng, nhưng những cúng dường 

đó ngài không mang đi cải thiện đời sống của ngài, mà ngài hoàn toàn dùng vào in 

kinh hoằng pháp lợi sanh và cứu tế tai nạn, nhưng chủ yếu là in kinh, còn khi gặp 

có tai nạn to lớn, từ trong số tiền in kinh ngài trích ra một phần để cứu tai. Ấn Tổ 

dạy chúng ta cái phương pháp này, cái phương pháp này hay, tiền từ đâu mà có? 

tiền từ bố thí mà có, càng thí càng nhiều. 

Tôi học Phật hơn 60 năm. Lão sư Phương giảng triết học Phật kinh cho tôi nghe, 

tôi nhận biết đối với Phật giáo, tường tận rồi, Phật giáo là đại học vấn, trí tuệ chân 

thật.  Đại  Sư  Chương  Gia,  tôi  lần  đầu  gặp  mặt  ngài,  tôi  liền  thỉnh  giáo  với  Đại 

sư   “trong nhà Phật có phương pháp tốt nào để con rất nhanh có thể khế nhập vào 

 cảnh giới hay không?”.  Tôi hỏi cái vấn đề này là vấn đề lớn. Ngài nghe rồi nhìn 

vào tôi, tôi cũng nhìn ngài, đợi khai thị của ngài. Chúng tôi nhìn nhau hơn nửa giờ 

đồng hồ, không có câu nói nào. Nửa giờ đồng hồ sau, gần như dường như ở trong 

cảnh giới định vậy, ngài nói ra một chữ  “có!” . Nửa giờ đồng hồ mới nói ra một 

chữ “có”, tôi liền rất hưng phấn, tinh thần phấn chấn lên, nhưng ngài lại không nói, 

lại đợi tiếp bảy tám phút sau ngài mới nói ra sáu chữ  "nhìn được thấu, buông được 

 xuống" . “Nhìn thấu” giúp cho “buông xả”, “buông xả” giúp cho “nhìn thấu”. Từ sơ 

phát  tâm  đến  Như  Lai  quả  địa,  chính  là  hai  thứ  này  tương  bổ,  tương  thành  lẫn 

nhau. Vào lúc đó tôi mới vào cửa, học Phật mới hai ba tháng, cái gì cũng không 

hiểu,  cho nên ngài hoàn  toàn dùng từ  ngữ  thông  dụng  để  nói  với tôi, để tôi vừa 

nghe liền hiểu rõ. Nếu như ngài dùng thuật ngữ của Phật kinh, thì tôi không hiểu. 

Điều ngài nói có nghĩa là gì? Nhìn thấu, buông xả trong Đại thừa là “chỉ, quán”. 

“Nhìn  thấu”  là  “quán”,  tường  tận  chân  tướng  sự  thật,  “buông  xả”  là  “chỉ”,  đem 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông xả, tu học đại thừa là như vậy. 

Lão hòa thượng Hải Hiền đã làm 90 năm, nhìn thấu buông xả, buông xả nhìn thấu. 

Ngài đã làm 90 năm, làm ra tấm gương tốt nhất để cho chúng ta xem. Tôi xem hiểu 

được, tôi bội phục ngài, ngài chân thật một môn thâm nhập, chính là một câu A Di 

Đà Phật. Một câu A Di Đà Phật này là buông xả, buông xả vạn duyên, một câu A 

Di Đà Phật này giúp bạn nhìn thấu, cũng giúp bạn buông xả, tuyệt diệu! Lão hòa 

thượng không biết chữ, không có đi học, không có nghe qua kinh, cũng không có 

tham thiền, nhưng ông cái gì cũng biết. Đó là gì vậy? Tôi khẳng định ông đã đạt 

được “niệm Phật tam muội”, khai ngộ rồi. 

Ông cũng từng nói qua với mọi người, ông cái gì cũng biết, chỉ có điều không nói 

mà thôi. Tại vì sao không nói? Không có người bằng lòng nghe. 

Giống như tiên sinh Phương Đông Mỹ đã nói, ở trường học tại vì sao ông không 

nói ra thứ chân thật? Học trò không chịu học, nói cũng bằng không nói, nói phí lời. 

Thế xuất thế gian lão sư tốt chân thật  “ứng cơ thí giáo” , học trò là căn tánh thế 

nào, thì phải làm thế nào để dạy chúng, không phải như nhau. 

Lớp  học  kinh  của  lão  sư  Lý  hai  mươi  mấy  người,  thầy  dạy  cho  mỗi  người  có 

phương  pháp  khác  nhau,  không  phải  một  phương  pháp  dạy  cho  người  cả  lớp, 

không phải vậy. Thầy cá biệt dạy học, cũng giống như tư thục vào thời xưa vậy, cá 

biệt  dạy  học.  Người  hạ  căn  thì  dạy  họ  thứ  dễ  hiểu,  luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả. 

Người căn tánh trung thượng dạy Phật pháp. Không như nhau, mỗi một người học 

kinh luận không giống nhau. Kinh luận ai chọn vậy? Chính mình chọn. Bạn chọn 

rồi lão sư gật đầu thì được, còn như bạn chính mình thực tế không thể chọn ra, thì 

thầy sẽ chọn cho bạn. Luôn là để bạn tự mình chọn lấy, bạn chính mình ưa thích, 

khế  cơ.  Lão  sư  gật  đầu  làm  chứng  minh  cho  bạn,  thì  bạn  cố  gắng  học  một  thứ,   

 "một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu",  tuyệt đối không cho phép bạn đồng 

thời học hai thứ, đó là húy kỵ rất lớn. Vì sao vậy? Bạn phân tâm, bạn dụng tâm 

không chuyên, bạn rất khó được thọ dụng. Nhất định phải chuyên tâm, phải chuyên 

chí, quyết  định không  thể hoài nghi, không thể xen  tạp.  Không xen tạp  chính là 

một môn, một môn này không thể gián đoạn khi học bộ kinh này. 

Kinh có dài ngắn không như nhau. Lão sư vào lúc đó dạy lớp chúng tôi. Chúng tôi 

học rồi thì phải lên đài để giảng, ngắn nhất cũng không thể ít hơn ba lần, nhiều 

nhất cũng không thể vượt qua mười lần. Một tuần lễ giảng một lần, mười lần chính 

là hai tháng. Một tuần lễ giảng một lần, phải viết bản thảo, cho nên khi chúng tôi 

học tập rất khổ sở, thế nhưng rất có thọ dụng. Toàn tâm toàn lực chuyên chú vào 

đó, nếu như lâu ngày chầy tháng học không gián đoạn, thì làm gì có lý nào không 

thành tựu? Gián đoạn thì không được, ba tháng không học thì xa lạ rồi, nửa năm 

không học thì quên hết, nên không thể gián đoạn ngày nào. Ta không phải là người 

thượng thượng căn, nên với người trung hạ căn, tích lũy kinh nghiệm 60 năm, 60 

năm không gián đoạn, mới có thành tựu như vậy. Còn như cách quãng, đứt đoạn 

thì không thể nào được. Sau khi đứt đoạn thì không thể tiếp tục, rất khó khăn, cho 

nên không thể nào gián đoạn. 

Cho nên lưu thông chú sớ chúng ta phải giảng giải. Giảng một lần hiệu quả còn thù 

thắng hơn so với chúng ta nghe mười lần vì khi nghe rất nhiều việc chúng ta không 

nghĩ đến, nhưng khi giảng thì có thể phát hiện ra, có thể lĩnh ngộ được. 

Thích Ca Mâu Ni Phật nói pháp chỉ có một mục đích, giúp đỡ tất cả chúng sanh lìa 

khổ được vui. Phật dạy cái gì? Phật dạy chúng ta lìa khổ được vui. Đây là một mục 

đích duy nhất của Phật Bồ Tát ở thế gian này. Phật biết được chúng sanh khổ từ do 

đâu mà ra? Từ mê hoặc điên đảo mà ra. Vui từ đâu mà ra? Vui từ tường tận mà ra, 

từ giác ngộ mà ra. Cho nên khổ, vui là quả báo, còn nhân là thế nào? Nhân là mê, 

ngộ. Mê rồi thì khổ, giác ngộ rồi thì vui. Thế là Phật dùng phương pháp gì giúp đỡ 

người lìa khổ được vui? Dùng giáo học. Giáo học giúp bạn phá mê, khai ngộ. Mê 

phá rồi, khổ liền rời khỏi, giác ngộ rồi, vui liền đến, khai ngộ thì tự tại an vui. Cái 

vui đó không phải dục vọng kích thích mà là hoan hỉ từ trong nội tâm lưu lộ ra, 

Khổng Tử gọi là  "học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết hồ" . Bạn học, có thể đem cái 

thứ đã học áp dụng vào thực tiễn. “tập” chính là thực tiễn, ta ngộ ra rồi, giác ngộ, 

có thể dùng vào trong đời sống, dùng trong công việc, dùng ở đối nhân xử thế tiếp 

vật, an vui, trí tuệ hiện tiền. 

Người  có  trí  tuệ  vui,  người  không  có  trí  tuệ  khổ.  Trí  tuệ  là  chúng  ta  vốn  có, 

trên  "Kinh Hoa Nghiêm"  Thích Ca Mâu Ni Phật nói rất hay " tất cả chúng sanh 

đều có trí tuệ đức tướng Như Lai" . Cho nên trí tuệ, phước đức, tướng hảo đều là 

từ trong tự tánh vốn sẵn có, có bao nhiêu? Vô lượng, vô biên, vô số, lấy không hết, 

dùng không cạn kiệt, dùng mười vạn năm, trăm vạn năm, ngàn vạn năm, vạn vạn 

năm, vô lượng thọ đều dùng không hết, quá nhiều rồi. Tự tánh vốn có, không phải 

từ bên ngoài đến, vậy làm thế nào mới có thể đem trí tuệ đức tướng của tự tánh 

hoàn toàn hiển lộ ra? Bí quyết chính là “nhìn thấu buông xả”. 

Nhìn thấu là hiểu rõ chân tướng sự thật, buông xả là buông xả tất cả chướng ngại, 

tất cả ô nhiễm, quay về tự tánh là chứng được đại viên mãn. Đại viên mãn là gì? 

Thế giới Cực Lạc, chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là A 

Di  Đà  Phật  biến  hiện  ra,  đồng  thời  cũng  là  chính  tự  tánh  chúng  ta  biến  hiện  ra. 

Việc này phải nên biết nếu trong tự tánh chúng ta không có thế giới Cực Lạc, thì A 

Di Đà Phật không thể kiến lập, chúng ta cũng không thể vãng sanh. Trong tự tánh 

chúng ta có, không phải từ bên ngoài đến, tự tánh của chúng ta với A Di Đà Phật là 

một tánh, cho nên ngài có thể kiến tạo, ta có thể đến bên đó hưởng thụ. Vì sao vậy? 

Vì một thể, không phải hai sự việc, là một sư việc. Việc này không thể không tin 

tưởng, phải toàn tâm toàn lực rộng kết thắng duyên. “Thắng” là thù thắng, người 

thông thường chúng ta gọi là “thiện duyên”, nhưng “thắng” là trí tuệ đã kết, còn 

gọi là “thiện duyên” thì trong “thiện, ác” vẫn còn có cảm tình, cũng chính là còn 

mang theo ô nhiễm, không mang theo bất cứ ô nhiễm nào, đây là thù thắng. 

Cho nên chúng ta biết mục đích của Phật nói pháp là để người lìa khổ được vui. 

Phương pháp của Phật dùng là phá mê khai ngộ, hoàn toàn thực tiễn ở giáo học. 

Giáo học nhất định phải tiếp nhận dạy người học có thể “tín, thọ, phụng, hành” thì 

họ  liền  đạt  được  lợi  ích.  Còn  như  họ  không  thể  tin  tưởng,  không  thể  tiếp  nhận, 

không thể thực tiễn, thì đó chỉ là trong A Lại Da gieo xuống hạt giống, ngay đời 

này không có được thọ dụng. Nếu như bạn tín thọ phụng hành, thì ngay đời này 

quyết định được lợi ích, bất kể nam nữ già trẻ. 

Chúng ta xem thấy cái tin tức này, hai ba tháng về trước, một bé gái nhỏ mười tuổi 

niệm Phật vãng sanh, rất cừ khôi, không hề bị bệnh, giống như lão pháp sư Hải 

Hiền biết trước giờ ra đi, không hề bị bệnh. Đứa bé này cũng niệm Phật ba năm, 

chỉ một câu Nam Mô A Di Đà Phật, 7 tuổi cha mẹ bé đều học Phật, khi ba đang 

đọc  "Kinh A Di Đà"  bé hiếu kỳ, hỏi cha của bé, 

-Cha đang đọc cái gì? 

-Đọc Kinh A Di Đà . Ông nói, 

-Vì sao gọi là "Kinh A Di Đà"? 

Ba bé liền đem thế giới Cực Lạc đơn giản giới thiệu cho bé nghe, bé nghe rồi rất 

vui mừng nói: 

-Một nơi tốt đến như vậy, ba ba có thể dẫn con đi xem hay không? 

Ba ba nói: 

-Ba đi không được. Bé hỏi: 

-Vậy ai được? 

-A Di Đà Phật, 

-A Di Đà Phật ở đâu vậy? 

-Con niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật liền sẽ dẫn con đi. 

Bé vừa nghe rất vui mừng, bé ngày ngày niệm A Di Đà Phật, niệm được ba năm. 

Trước một ngày vãng sanh bé nói với ba của bé: 

-Ba ơi! ngày  mai A Di Đà Phật muốn đến tiếp dẫn còn về nhà rồi, vậy có thể 

mời  bạn  bè  hàng  xóm  của  chúng  ta,  đến  nhà  để  xem  bé  vãng  sanh  hay 

không? 

Ngày thứ hai, bé chân thật vãng sanh, không hề bệnh, nói đi thì đi, trẻ nhỏ mười 

tuổi, cho nên chúng ta có lý do tin tưởng. 

Mẫu thân của lão hòa thượng Hải Hiền, 86 tuổi vãng sanh, biết trước giờ ra đi. Bà 

vốn dĩ cùng ở chung một chùa với pháp sư Hải Hiền, một hôm bỗng nhiên bà nói: 

-Tôi phải trở về quê nhà, 

Lão hòa thượng ngăn lại cũng ngăn không được, liền cùng đi với bà về quê nhà. Về 

đến quê nhà, bà dặn bảo ông gọi hết con cái cháu chít đều đến, đều về hết rồi. Mẫu 

thân, ngài gói sủi cảo, đích thân gói sủi cảo mời mọi người ăn. Sau khi ăn xong 

ngồi trên ghế bên cạnh, chéo chân xếp bằng đoan tọa, nói với mọi người: 

-Ta phải đi rồi, 

Nói câu nói này xong chốc lát thì thật ra đi, không bị bệnh, tự hành hóa tha, như 

vậy liền cảm động rất nhiều người, làm rất nhiều người niệm Phật sanh khởi tín 

tâm. Người niệm Phật sanh biết được từ đâu mà đến, tử biết được đi đến nơi nào, 

an vui, không chút lo lắng nào, không chút khiếp sợ nào, nhiệm vụ ở thế gian này 

hoàn  thành  rồi,  công  đức  của  chính  mình  viên  mãn  rồi,  độ  hóa  chúng  sanh  một 

đoạn cuối, ta ở cái đoạn này hoàn thành cái nhiệm vụ của ta. 

Một nhiệm vụ sau cùng của lão hòa thượng Hải Hiền, chính là biểu cái pháp “tăng 

khen tăng”. Bạn thấy người ta đem sách này tặng cho ngài, ngài vừa thấy xem như 

bảo bối vậy, vô lượng hoan hỉ. Đó là gì vậy? Ngài là người biểu pháp sau cùng đến 

rồi, sau khi biểu cái pháp này thì ngài có thể đi rồi. Cầm lấy quyển sách này, mặc 

áo đắp y rồi ngài nói với mọi người: 

-Các vị mọi người chụp hình cho tôi. 

Hoan  hỉ  không  gì  bằng,  sau  ba  ngày  liền  đi,  vì  chúng  ta  làm  “chứng  chuyển”. 

Trong  tam  chuyển  pháp  luân,  thị  chuyển,  khuyến  chuyển,  sau  cùng  làm  chứng 

chuyển. Họ là đến để tác chứng. Chúng ta là đến để khuyên, đem sự việc này giảng 

rõ ràng, giảng tường tận, khuyên bảo mọi người, phải tin, phải phát nguyện, phải 

niệm Phật. Họ là cả đời biểu diễn cho chúng ta xem, một câu A Di Đà Phật niệm 

90 năm. Niệm ba năm thì có thể vãng sanh, niệm 90 năm làm gì không thể vãng 

sanh. Chúng ta sâu sắc tin tưởng ngài đã nhiều lần gặp mặt với A Di Đà Phật. 

Giống như Đại Sư Huệ Viễn vậy. Viễn công năm xưa ở đời bốn lần thấy A Di Đà 

Phật, ngài không hề nói qua với người. Lần thứ tư là tiếp dẫn vãng sanh, ngài mới 

nói với mọi người rằng ngài thấy được thế giới Cực Lạc, thấy được A Di Đà Phật, 

thấy được đồng tu cũ, đồng tu đã vãng sanh đều ở bên cạnh của A Di Đà Phật cùng 

đến tiếp dẫn ngài, vậy thì ngài phải nên đi rồi. Người khác hỏi ngài, 

-Cái cảnh giới này về trước ngài có thấy qua hay không? 

Ngài nói: 

-Thấy qua, về trước thấy qua ba lần, 

-Thấy như thế nào vậy? Thế giới Cực Lạc như thế nào vậy? 

-Hoàn toàn giống hệt như “Kinh Vô Lượng Thọ” đã nói, không có kém khuyết 

chút nào. 

Kinh giúp chúng ta tin sâu phát nguyện niệm Phật cầu sanh, kinh cũng chứng minh 

cho chúng ta, nơi bạn đi là chính xác, giống y như trên kinh đã nói, nếu như không 

giống vậy  thì không phải thế giới  Cực  Lạc,  đó không phải  A Di  Đà  Phật.  Hoàn 

toàn giống nhau, chúng ta chân thật tin tưởng được. 

Đoạn phía sau viết "ngũ, tôn sư giáo hối, hải ngoài truyền đăng, hóa giải kiếp 

nạn, duy độc thử kinh".  

Kinh này tôi lần đầu giảng ở Vancouver  - Cannada. Lần thứ hai giảng ở Sanjose 

California - Hoa Kỳ. Tôi có duyên ở hải ngoại, cái duyên này là bắt đầu từ giảng 

tòa của Từ Quang mà có, tiếp đó là ở lão pháp sư Đạo An hội Phật Giáo Đài Bắc 

cũng thành lập một Phật học giảng tòa đại chuyên. Hai giảng tòa này tôi đều tham 

dự, cho nên tôi quen biết học sinh đại chuyên rất nhiều. Những học trò này về sau 

tốt nghiệp rồi, ra nước ngoài du học lấy được học vị, định cư ở nước ngoài, định cư 

khắp nơi ở các thành phố lớn trên thế giới, cho nên những đồng tu này có duyên rất 

sâu với tôi, tôi vừa ra nước ngoài họ đều mời thỉnh, cho nên duyên ở hải ngoại rất 

là thù thắng, không hề nghĩ đến. 

Vào năm 2000, tôi di dân đến Úc Đại Lợi. Ở Úc châu tôi giúp chính phủ đoàn kết 

chủng tộc, đoàn kết tôn giáo. Tôi thường hay qua lại với Đại học Úc châu, bởi vì 

Úc châu đem hai sự việc đoàn kết chủng tộc, đoàn kết tôn giáo này ủy thác cho đại 

học thực tiễn, cho nên tôi quan hệ với đại học rất là mật thiết, thường gặp mặt với 

người lãnh đạo của trường, cho nên họ rất tường tận đối với tôi. 

Sau sự kiện 11 tháng 09, hai hiệu trưởng của trường học đến tìm tôi. Họ mời tôi 

đến trường học của họ tham gia một buổi hội đàm, buổi hội đàm này chuyên môn 

thảo luận vấn đề hóa giải xung đột, xúc tiến xã hội an định hòa bình, thảo luận cái 

vấn đề này. Dự hội đều là giáo thọ của trường, giáo thọ Học viện Hòa Bình, mười 

mấy vị giáo thọ. Trước tiên tôi nghe họ báo cáo, sau đó tôi giải đáp vấn đề của họ. 

Lần hội nghị này đại khái được rất thành công, rất hoan hỉ. 

Tuần lễ thứ hai trường học lại mời tôi. Tôi không nghĩ rằng, trường học họ chính 

thức mời tôi làm giáo thọ của Học viện Hòa Bình, tặng cho tôi học vị. Tôi nói: 

-Chúng tôi người xuất gia, cái thứ này không ích gì. Các vị cử hành buổi toàn 

đàm, tôi rất là hoan hỉ, cùng nói chuyện với mọi người, thảo luận qua những 

vấn đề, các vị mời tôi thì tôi đều sẽ đến tham gia, nhưng những danh nghĩa 

này đều có thể không cần. 

Hiệu trưởng khuyên rằng tôi nhất định cần, tôi hỏi: 

-Vì sao vậy? 

Họ hy vọng tôi đại diện trường học, đại diện chính phủ Úc châu, tham gia hội nghị 

hòa bình của Liên Hiệp Quốc, Liên Hiệp Quốc mời đều là chuyên gia học giả giáo 

thọ, họ nói: 

-Ngài cần phải có thân phận; 

Tôi như vậy mới tiếp nhận, bởi vì đây là việc lớn không phải là việc nhỏ, đây là vì 

thế giới hòa bình, Phật Bồ Tát đại từ đại bi, cứu khổ cứu nạn. Không có cái duyên 

này, chúng ta không phan duyên, có cái duyên này không thể thoái thác, cho nên 

tôi liền tiếp nhận. 

Đối với người xuất gia mà nói tham dự hoạt động của Liên Hiệp Quốc là mở rộng 

tầm mắt, về trước không thấy qua, cũng không hề nghĩ đến, đây là chân thật tham 

gia cái hoạt động này. Trước sau tôi đã tham gia  mười  mấy lần, tiếp xúc những 

người này, hiểu rõ chân tướng sự thật, tôi hiểu tương đối sâu hơn họ. Cái thế giới 

này nguy cơ động loạn từ do đâu mà ra, gốc là gì, họ đều không thấy ra được, tôi 

nói ra, tôi chỉ nói một sự việc, đó là  "tín tâm".  

Chúng ta đã mất đi lòng tin rồi. Không có lòng tin, thì cái sự việc này phiền phức. 

Trẻ nhỏ trong nhà chúng tin ai? Chúng tin vào cha mẹ của chúng, người khác nói 

chúng  không  tin  tưởng,  cha  mẹ  nói  thì  chúng  tin  tưởng,  vậy  trẻ  nhỏ  này  có  thể 

trưởng thành, vì chúng có lòng tin. Nếu như ngay cha mẹ mà chúng cũng không tin 

tưởng, thì đứa trẻ này xong rồi. Chúng ta ngày nay không tin tưởng lão tổ tông, 

không  tin  tưởng  luân  lý  đạo  đức,  không  tin  tưởng  nhân  quả.  Trong  tôn  giáo  thì 

không tin tưởng thần, cho rằng đó là mê tín, vậy thì phải làm sao? Tin tưởng khoa 

học? Khoa học không giải quyết được vấn đề, khoa học chế tạo ra những vấn đề 

này mà không thể giải quyết được vấn đề, thì phải làm sao? 

Chúng ta đem những thứ này nêu ra, họ không thể không tiếp nhận. Họ nghe rồi rất 

hoan hỉ, nói với tôi: 

-Pháp sư ngài nói được rất hay, nhưng đây là lý tưởng, không làm được. 

Từ những phản ứng này của họ mới làm cho chúng ta hiểu được, nếu không làm ra 

thực nghiệm thì họ không thể tin tưởng. 

Vào  cuối  năm  2005,  chúng  tôi  ở  Thang  Trì  thành  lập  dạy  học  văn  hoá  truyền 

thống, chính là làm ra thực nghiệm để cho họ xem. Tôi cảm thấy đây là tổ tông 

chúng ta bảo hộ, Tam Bảo gia trì, không hề nghĩ đến nó nhanh đến như vậy. Chúng 

tôi cùng với một số lão sư nghiên cứu, đại khái đều là dự tưởng, rằng phải làm từ 

hai năm đến ba năm mới có thể làm ra được thành tích, chúng tôi không hề nghĩ 

đến ba tháng sau thì thành tích trác tuyệt. 

Cho nên tôi nói với các thầy giáo ở Thang trì rằng, chúng ta quyết định không dám 

giành  công,  không  nên  cho  rằng  chính  mình  có  năng  lực,  chúng  ta  chính  mình 

không có năng lực, không có trí tuệ, không có đạo đức, tại vì sao có thể làm được 

thành công? Nhờ đức tổ tông, Tam Bảo gia trì, mới có thể làm ra thành tích tốt đến 

như vậy. Cho nên tôi yêu cầu mọi người, phải giữ cái tâm cảm ân, không thể có 

chút nào ngạo mạn, phải cảm tạ lão tổ tông, phải cảm tạ Tam Bảo, phải cảm tạ sự 

hỗ trợ của nhân dân địa phương, chúng ta dạy, họ thật chịu làm, làm ra thành tích 

tốt như vậy. 

Cho nên vào tháng 10 năm 2006, chúng ta báo cáo ở Liên Hiệp Quốc, âm thanh 

của chúng ta liền lớn. Bạn nói rằng việc này tôi không thể thực tiễn, nhưng tôi đã 

thực tiễn rồi, tôi đã làm ra rồi, để những chuyên gia học giả này, những hội hữu 

đến  tham  gia  đại  hội  này,  cảm  thấy  rất  là  kinh  ngạc.  Mỗi  mỗi  vị  đều  muốn  đến 

Thang Trì để khảo sát, đích thân xem thấy thứ truyền thống của Trung Quốc, chân 

thật có thể giúp chúng ta giải quyết vấn đề của hiện thực, chính là xung đột xã hội. 

Làm thế nào hồi phục xã hội an định hài hòa? Giáo học của truyền thống Trung 

Quốc  có  thể  làm  được,  chúng  ta  chỉ  dùng  có  ba  thứ,  “Đệ  Tử  Qui”,  “Cảm  Ứng 

Thiên”,  “Thập  Thiện  Nghiệp”.  Ba  thứ  này,  yêu  cầu  lão  sư  chính  mình  phải  làm 

trước, còn như chính mình không làm được, bảo người khác đi làm, thì người ta 

không tin tưởng. Nhất định phải chính mình làm được, chính mình làm được rồi, 

người khác tin tưởng, cái giáo dục đó sẽ thành công. 

Tôi nêu ra hai loại thí dụ, chúng ta nói chúng ta ở trên cái thế giới này từ xưa đến 

nay giáo học thành công nhất, có hai người làm tấm gương cho chúng ta. Người 

thứ nhất là Thích Ca Mâu Ni Phật, ngài dạy học 49 năm, người thứ hai là Khổng 

Lão  Phu  Tử,  dạy  học  5  năm.  Tại  vì  sao  có  được  hiệu  quả  to  lớn  đến  như  vậy? 

Không gì khác, đó là các ngài đã làm được. Bí quyết chính ngay chỗ này, cho nên 

nếu chúng ta muốn dạy học thành công, thì chính mình phải làm trước, còn như 

chính mình không làm được thì khỏi cần nói, làm được rồi mới nói thì có thể thành 

công. 

Những năm gần đây, Thang Trì tuy là không tiếp tục mở lớp, thế nhưng sức ảnh 

hưởng của nó tới trong nước, cũng như toàn thế giới trong năm nay chân thật là 

chúng ta không thể tưởng tượng được. Indo trên thế giới là quốc gia Hồi Giáo lớn 

nhất,  Bộ  Giáo  Dục,  Chính  phủ  của  họ  tới  tháng  7  năm  nay  (hiện  tại  là  tháng 

3/2014) chính thức triển khai giáo học của “Đệ Tử Qui” đối với trung tiểu học toàn 

quốc. Họ đem bộ đĩa giảng tỉ mỉ “Đệ Tử Qui” của thầy Thái Lễ Húc, giảng tỉ mỉ 

bốn mươi giờ, đem quyển sách này dịch thành chữ Indo, cung cấp cho các lão sư 

làm tham khảo, còn đối với Đại học Hồi Giáo chính thức muốn mở Tứ Khố Quán, 

muốn mở thêm một Viện Hán Học, bồi dưỡng nghiên cứu học thuật cổ điển Trung 

Quốc. Chính là chuyên gia học giả “Nho-Thích-Đạo” ba nhà, cũng là bồi dưỡng sư 

chất  cho  “Nho-Thích-Đạo”,  thật  khó  được.  Đây  đều  là  những  thành  tích  những 

năm gần đây chúng ta ở hải ngoại làm được. 

Hóa  giải  kiếp nạn,  chỉ cần riêng  kinh này,  bộ kinh  này.  Sau khi lão  sư  Lý vãng 

sanh, trong mười năm này, tôi dùng quyển mi chú của lão sư Lý giảng qua mười 

lần, dùng tập giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, và đây là lần giảng thứ tư. Một 

năm giảng một lần, một ngày giảng bốn giờ, bộ này giảng viên mãn đại khái hơn 

1200  giờ vào  lần thứ  ba  chúng  ta  giảng  viên  mãn.  Đây  là  lần thứ tư,  lần  thứ ba 

giảng  viên  mãn  tổng  cộng  hết  1288  giờ.  Ngày  ngày  đang  khuyên  chính  mình, 

khuyên người khác, phải cùng với A Di Đà Phật đồng tâm đồng nguyện, đồng đức 

đồng hạnh. Vấn đề giải quyết rồi, tai nạn tự nhiên hóa giải. 

Bộ kinh này đặc biệt ở lần thứ tư này, chúng ta tiếp tục học tập, có mười mấy vị 

đồng tu chí đồng đạo hợp cùng nhau. Chúng ta học tập lần này, công tác chủ yếu là 

đem “Khoa Chú” đính chính (bởi vì trong đây còn có một số sai lầm), để làm thành 

một quyển viên mãn, có thể chánh thức lưu thông. 

Việc tiếp theo, chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực, đem những đạo lý trong kinh điển 

đã nói biến thành tư tưởng của chúng ta, đem giáo huấn trong kinh điển biến thành 

hành vi đời sống của chúng ta. Chúng ta phải đem nó hoàn toàn thực tiễn ở nơi hai 

phương diện thân, tâm của chính mình. Cái thu hoạch này thì lớn rồi! Lần thứ tư 

này mục tiêu của chúng ta định ở ngay chỗ này, hay nói cách khác thời gian của 

năm này chúng ta đem nó học viên mãn. 

Chí ít có một sự việc, tôi nhắc nhở mọi người, sanh tử tự tại, nếu hoàn thành cái 

nhiệm vụ này, ta muốn vãng sanh chân thật có thể đi được rồi, ta muốn ở thêm vài 

năm cũng không ngại gì. Ở thêm vài năm để làm gì? Vì mọi người biểu pháp, biểu 

pháp chính là làm ra tấm gương tốt nhất để cho mọi người xem, chân thật là kiểu 

dáng  trí  tuệ,  kiểu  dáng  giải  thoát,  kiểu  dáng  an  lạc,  thế  giới  Cực  Lạc,  làm  tấm 

gương tốt cho nhiều khác xem, để người khác đối với pháp môn này, đối với kinh 

điển này đều có thể sanh khởi tín tâm, đều có thể hoan hỉ y theo cái phương pháp 

này  mà  tu  hành,  thành  tựu  chính  mình,  thành  tựu  tất  cả  chúng  sanh,  đầy  đủ  đại 

nguyện của A Di Đà Phật độ chúng sanh. 

“Lục,  cảm  đắc  kinh  giải,  nguyện  hải  đồng  chứng,  nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu”.  

Kinh, bổn hội tập, lão cư sĩ Hạ Liên Cư dùng thời gian mười năm, lão cư sĩ ngài có 

hai câu nói  "trược thế vô như niệm Phật hảo, thử sanh đoan vi đại kinh lai".  Có 

thể thấy được ngài đến cái thế gian này để làm cái gì, chính là hội tập bộ kinh này, 

đây là nhiệm vụ của ngài. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đến là do ông cũng có nhiệm 

vụ, vì bộ kinh này làm chú giải, ông dùng thời gian sáu năm, tròn đầy sáu năm. 

Liên Công hội tập, Hoàng Niệm Tổ lão cư sĩ tập chú. Chúng ta sanh khởi lòng tin 

đối với hai người này, chúng ta không có hoài nghi, tin sâu không nghi, chúng ta 

thâm nhập, từng lần từng lần thâm nhập nhập cầu giải. 

Người xưa Trung Quốc đã nói  "một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu" , chúng 

ta đem tất cả kinh buông xả, chỉ cần một môn thâm nhập, không chỉ ở giải môn, 

chúng ta không ngừng cầu giải, nhưng hành môn có sự giúp đỡ rất lớn đối với giải 

môn. Nếu chúng ta chân thật có thể làm được, sẽ giúp chúng ta tự thấy nghĩa của 

nó, trong kinh điển nghĩa thú sâu diệu, chúng ta có thể thể hội được, chính mình có 

thể ngộ được, không cần cầu người khác giảng giải. 

Vậy chúng ta tu hành trọng điểm đặt ở chỗ nào? Đặt ở tâm thanh tịnh, tâm bình 

đẳng,  tâm  giác.  Trên  đề  kinh  Thanh  tịnh  Bình  đẳng  Giác  là  chân  tâm  của  chính 

chúng ta, chúng ta phải quay về đến cái chân tâm này, thì giác ngộ của chúng ta 

cùng với Phật không hề khác. Đây là tổng mục tiêu của tu hành, trung tâm của tổng 

mục "Thanh tịnh Bình đẳng Giác". 

"Lục,  cảm  đắc  kinh  giải,  nguyện  hải  đồng  chứng,  nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu"  là quan niệm lý luận của giáo học;  "đọc thư thiên biến, kỳ 

 nghĩa tự kiến",  đây là phương pháp vào cửa, tự kiến chính là đại ngộ. Đại triệt đại 

ngộ, thượng căn lợi trí là minh tâm kiến tánh, người trung hạ căn tánh nhất định có 

đại ngộ, đại ngộ rất nhiều người chưa  học qua, chưa hề trải qua, thảy đều tường 

tận, thảy đều biết được. 

Đoạn thứ hai phía sau là tiền ngôn, "ất, tiền ngôn".  

Tiền ngôn là do lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ viết, trước khi học tập bộ kinh này, đem 

nghĩa thú của toàn kinh giới thiệu giản lược qua cho chúng ta, để chúng ta học tập 

bộ kinh này sẽ có hứng thú rất nồng hậu. 

Lần thứ tư giảng thuật, chúng ta cũng không thay đổi cơ bản, hoàn toàn y theo bổn 

hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Năm xưa khi chúng ta học tập có phán khoa, còn 

chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Chú giải này của ông là hội tập từ  193 loại 

tư liệu, cung cấp cho chúng ta làm tham khảo, để chúng ta nhận biết Tịnh Độ, nhận 

biết thế giới Cực Lạc, nhận biết A Di Đà Phật. Tín tâm, nguyện tâm của chúng ta 

mới có thể chân thật phát ra được. Có nguyện tâm có tín tâm thì quyết định được 

sanh Tịnh Độ, chúng ta mới có thể hoan hỉ niệm Phật vào mọi lúc, ở mọi nơi. Phật 

hiệu không rời khỏi tâm mình, trong tâm mỗi giờ mỗi phút đều là Phật, thành tựu 

phẩm vị vãng sanh của chúng ta đã đến, ngay đời này của chúng ta không luống 

qua, không uổng phí, chân thật thành tựu rồi. Hôm nay thời gian hết rồi, chúng ta 

chỉ học đến đây thôi, A Di Đà Phật. 



Phật sở hành xứ, quốc ấp khu tụ, mĩ bất mông hóa, thiên hạ hòa thuận, nhật nguyệt 

thanh minh, 

phong vũ dĩ thời, tai lệ bất khởi, quốc phong dân an, binh qua vô dụng, sùng đức 

hưng nhân, 

vụ tu lễ nhượng, quốc vô đạo tặc, vô hữu oan uổng, cường bất lăng nhược, các đắc 

kỳ sở. 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 2) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 

  



Các vị pháp sư, các vị đồng tu, xin mời ngồi! Mời mọi người cùng tôi quy y Tam 

Bảo. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật đà, lưỡng túc  

trung tôn, quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật đà, lưỡng túc  

trung tôn, quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn, 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật đà, lưỡng túc  

trung tôn, quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

Mời xem “Đại Kinh Khoa Chú”, tờ thứ 138 hàng thứ hai: 

“Nhị, xác Tịnh Độ pháp môn, vi nhất thừa liễu nghĩa, vạn thiện đồng quy, tam căn 

phổ bị, phàm  

thánh tề thâu, hoành xuất tam giới, kính đăng tứ độ, cực viên, cực đốn, bất khả tư 

nghì, chi vi  

diệu pháp môn dã, hóa giải đương tiền kiếp nạn, duy hữu chuyên hoằng thử kinh, 

chuyên niệm  

A Di Đà Phật”. 

Chú giải của Niệm Lão: 

“phù, Tịnh Độ pháp môn giả, nãi nhất thừa liễu nghĩa, vạn thiện đồng quy, tam căn 

phổ bị, phàm  

thánh tề thâu, hoành siêu tam giới, kính đăng tứ độ, cực viên, cực đốn, bất khả tư 

nghì, chi   vi  

diệu pháp môn dã, nhi, kỳ trung chi Vô Lượng Thọ Kinh giả, nãi Tịnh Độ quần 

kinh chi thủ yếu, 

Tịnh Tông đại đức thường xưng vi Tịnh Độ đệ nhất kinh dã, chí ư, Phật thuyết Đại 

Thừa Vô  

Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình đẳng Giác Kinh giả, nãi, tiên sư Hạ 

Liên Cư Lão Cư  

Sĩ hội tập, Vô Lượng Thọ Kinh, Hán, Ngụy, Ngô, Đường, Tống, ngũ chủng 

nguyên dịch, quảng  

hiệp tinh yếu, viên nhiếp chúng diệu, hối thành kim kinh, hiện, thôi vi Vô Lượng 

Thọ Kinh chi  

thiện bổn giả dã”. 

Đây là chú giải của Hoàng Niệm Lão. Phía sau là chúng ta phụ lục vào ở chỗ này:  

Lần giảng thứ nhất: Thanh Minh 2010 khởi giảng đến ngày 18 tháng 09 năm 2011 

giảng viên mãn. 

Phát tâm một môn thâm nhập chuyên tu, chuyên hoằng, quyết định buông xả vạn 

duyên, một lòng cầu  

sanh Tịnh Độ, làm đệ tử đệ nhất của Di Đà tổng báo đại ân vậy. 

Lần thứ hai: Từ ngày 21 tháng 09 năm 2011 chúng ta học tập Đại Kinh Giải, chúng 

ta gọi là “Đại Kinh  

Khoa Chú”, đến ngày 11 tháng 09 năm 2012 lần thứ hai giảng viên mãn, 578 tập, 

giảng không đến  

1200 giờ, không đến. 

Lần thứ ba: Từ ngày 21 tháng 10 năm 2012, chúng ta lần thứ ba học tập, đến ngày 

08 tháng 03 năm  

2014 thì viên mãn, viên mãn vào ngày hôm qua, tổng cộng 644 tập; 

Lần tứ tư: Là từ ngày 9/3/2014 chúng ta học tập, đây là lần thứ tư. Về sau ngay 

trong một đời này của  

chúng tôi, chuyên giảng bộ kinh này, chuyên học bộ kinh này, “một môn thâm 

nhập, trường kỳ huân  

tu”, còn bình thường một câu Phật hiệu, Niệm Lão nói rất hay. Còn lời tựa bên trên 

là của lão cư sĩ Hạ  

Liên Cư nói, trong đây có hai câu nói quan trọng nhất  “hóa giải kiếp nạn ngay 

trước mắt, chỉ có  

chuyên hoằng thử kinh, chuyên niệm A Di Đà Phật”. Nếu chúng ta có hoài nghi 

đối với câu nói này, 

thì lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở trong chú giải cũng là khuyên bảo chúng ta như 

vậy. 

“Kinh Vô Lượng Thọ”  đã có  bổn hoàn thiện rồi. Bộ kinh này là  “nhất thừa liễu 

nghĩa, vạn thiện  

đồng quy, phổ khắp ba căn, phàm thánh đều thâu”,  là Tịnh Độ thủ yếu của các 

kinh, cơ hội rất là  

khó được. 

Chùa Phật Lai - Nam Dương, lão Hòa Thượng Hải Hiền vì chúng ta mà làm tác 

chứng, vì chúng ta mà  

làm biểu pháp. Ông vì chúng ta tác chứng, tác chứng gì? Ông 20 tuổi xuất gia vào 

năm 1900, trụ thế  

112 năm, dùng thời gian 92 năm vì chúng ta biểu pháp. Biểu pháp gì? Ông chính là 

một câu Phật hiệu  

niệm đến cùng, chỉ một câu Phật hiệu ngài đã niệm 92 năm. Cả đời ông cũng 

không biết chữ, không  

có đọc qua kinh, cũng không có nghe người giảng kinh. Ông niệm Phật gần như 

không có ngơi nghỉ, 

ngoài thời gian đi ngủ ra, khi tỉnh giấc ngài liền niệm Phật. Ông niệm Phật là niệm 

thầm, Phật hiệu trong  

tâm không gián đoạn, thân thể lao động không gián đoạn. Công việc mỗi ngày của 

ông là trồng lúa, 

khai hoang. Đất trống trong núi hoang, ngài khai khẩn nó ra biến thành ruộng tốt 

để trồng lương thực, 

trồng rau xanh, trồng trái cây. Ngoài chính mình ăn ra, nếu có dư ra thì cúng dường 

đại chúng, cũng là  

tặng cho quần chúng ở nơi bản địa. Ông là tấm gương tốt nhất của người học Tịnh 

Tông cầu sanh  

Tịnh Độ. Ông mỗi ngày trồng lúa trong tâm Phật hiệu không gián đoạn, vì niệm 

Phật không chướng  

ngại làm việc, làm việc không chướng ngại niệm Phật, làm ra tấm gương tốt nhất 

cho chúng ta xem. 

Ông biểu pháp, nói với chúng ta một sự thật rằng thế giới Tây Phương Cực Lạc là 

thật có. Ông đã thấy  

được A Di Đà Phật, ông yêu cầu A Di Đà Phật mang ông đến thế giới Cực Lạc, 

nhưng A Di Đà Phật  

không đưa ông đi, mà nói với ông “ông phải nên ở thế gian này làm biểu pháp”. 

Biểu pháp chính là làm  

ra tấm gương tốt nhất cho mọi người xem. Mọi người xem thấy như vậy mà sanh 

khởi tín tâm, phát  

nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Đây chính là ông đã phổ độ chúng sanh, 92 năm ông độ 

bao nhiêu người, 

ông không có ghi chép lại, nhưng tôi tin rằng ông đã độ rất nhiều người sau khi 

ông vãng sanh. Ông  

đã biết trước giờ chết, tự tại vãng sanh, lưu lại một cái đĩa, lưu lại những sự tích 

này cho đời sau, độ  

sanh vô lượng. “Vĩnh Tư Tâ ̣p”  cùng cái đĩa của ông, chúng ta phải nên đem nó 

xem thành “Kinh Vô  

Lượng Thọ”. Ngài là làm chứng chuyển của “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

“Kinh Vô Lượng Thọ” là Thế Tôn cùng Đại sư Liên Công vì chúng ta  thị chuyển, 

chú giải của lão cư  

sĩ Hoàng Niệm Tổ là khuyến chuyển, lão Hòa thượng Hải Hiền là làm  chứng 

chuyển. Tam chuyển pháp  

luân đều ở ngay trước mặt chúng ta, liệu chúng ta có thể không tin sao? 

Chúng ta phải nên thành tín phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Ý niệm của chúng ta, 

tâm vừa phát, A Di  

Đà Phật liền biết được, chúng ta liền đạt được Phật lực gia trì, Bồ Tát biết được, 

lão Hòa thượng Hải  

Hiền biết được (lão Hòa thượng là Bồ Tát thế giới Cực Lạc tái sanh, không phải 

người phàm) chúng  

ta đạt được gia trì của Phật, Bồ Tát. Hiểu tường tận rồi, chúng ta thật tin nguyện 

thiết, một lòng chuyên  

niệm A Di Đà Phật, chúng ta được sự gia trì của Phật, Bồ tát. Hôm nay bắt đầu 

chúng ta chăm chỉ nỗ  

lực học tập, chúng ta hy vọng ngay trong năm này, hy vọng chúng ta ở ngay trong 

một năm, cũng sẽ  

có cảm ứng không thể nghĩ bàn. Phải phát nguyện làm đệ tử đệ nhất của Di Đà, 

mới tổng báo được  

đại ân. 

Chúng ta xem tiếp đoạn phía sau: 

“tam, bổn kinh, trì danh niệm Phật, pháp môn viên mãn, trực tiệp, phương tiện  cứu 

cánh, nhất  

siêu trực nhập, tối cực viên đốn, dỉ Di Đà nhất thừa nguyện hải, lục tự hồng danh 

chi cứu cánh  

quả giác, tác ngã chúng sanh chi nhân tâm, dỉ quả vi nhân, nhân quả đồng thời, 

tùng quả khởi  

tu, tức tu tức quả, tâm tác tâm thị, bất khả tư nghì”. 

Những khai thị này là của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Chúng ta hãy tỉ mỉ mà đối chiếu, 

lão Hòa thượng Hải  

Hiền tu trì 92 năm, có phải hoàn toàn tương ưng với những gì đã nói hay không? 

Mỗi câu đều tương  

ưng, chân thật làm chứng chuyển cho chúng ta. 

Chúng ta đọc giải thích của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ: “Vô Lượng Thọ Kinh, nãi 

Tịnh Tông chi tổng  

cương, ngã quốc Thanh đại”. 

Bàng Thiệu Thăng cư sĩ tán viết:  “Vô Lượng Thọ Kinh giả, Như Lai, xứng tánh 

chi viên giáo, chúng  

sanh, bổn cụ chi hóa nghi”. 

Lời tán này rất hay, “Kinh Vô Lượng Thọ” là viên giáo. Nếu từ nơi Phật mà nói là 

xứng tánh của A Di  

Đà Phật, hoàn toàn tương ưng với tự tánh, kinh văn mỗi câu, mỗi chữ là đại giáo 

viên mãn lưu xuất ra  

từ trong tự tánh. Nếu từ phía chúng sanh mà nói là tự tánh c ủa chúng sanh, chúng 

sanh “hóa nghi” vốn  

đủ. Tự tánh của chúng sanh cùng tự tánh của Phật là một, không phải hai. Chúng ta 

tại vì sao có thể  

vãng sanh? Tại vì sao có thể mau chóng thành Phật? Chính là chính mình vốn dĩ là 

Phật, nhưng hiện  

tại chỉ là chúng ta chính mình mê rồi, không biết. 

“Hóa”  là biến hóa,  “nghi”  là nghi thức, là qui củ. Hiện nay chúng ta ở trong sáu 

cõi làm một chúng  

sanh khổ não, cũng là vì hóa nghi vốn đủ. Vì sao vậy? Bởi vì chúng ta tùy thuận 

phiền não nên biến  

thành ra như vậy, còn nếu như chúng ta tùy thuận Như Lai viên giáo xứng tánh, 

vậy thì làm sao mà  

không thể đi đến thế giới Cực Lạc được? Đến thế giới Tây phương Cực lạc là đi 

làm Phật rồi. 

Trong mười pháp giới y chánh trang nghiêm, chúng ta làm Phật, làm Bồ Tát, hay 

làm chúng sanh, làm  

người, làm súc sanh, làm ngạ quỷ, đều là do chính mình quyết định. Nói nhân 

(chủng tử trong A Lại  

Da Thức) chúng ta thảy đều có, đủ thứ không thiếu. Nhân của mười pháp giới 

chính là chủng tử của  

A Lại Da Thức đều đầy đủ viên mãn. Vậy chúng ta ngày nay mong muốn loại 

chủng tử nào cắm gốc, 

bén rễ, đâm chồi, khai hoa, kết quả, đều có thể do chính mình chọn lấy. Phật, Bồ 

Tát chỉ làm tăng  

thượng duyên cho chúng ta mà thôi. Cho nên nếu nói Phật không độ chúng sanh, 

vậy thì chúng sanh  

làm sao thành Phật? Là chính mình độ mình, Phật chỉ ra con đường đi cho chúng 

ta, đó là con đường  

thành Phật, chúng ta chính mình phải chịu đi, chúng ta cuối cùng cũng đi đến rồi, 

con đường đó là Bồ  

Tát đạo, con đường đó là Thanh Văn đạo, con đường đó là Duyên Giác đạo. Trong 

sáu cõi con đường  

nào là thiên đạo, con đường nào là nhân đạo, con đường nào là súc sanh, con 

đường nào là địa ngục, 

con đường nào là ngạ quỷ, đều là do bạn chính mình đi, không phải người khác 

làm chủ, chủ quyền  

hoàn toàn ở trên tay của chính mình. Phật  đem mười con đường này giới thiệu cho 

chúng ta rất rõ  

ràng rồi, chúng ta tường tận rồi, cho nên đi vào con đường nào, hoàn toàn do chính 

mình chọn lựa, 

chính mình kiên trì, tín, nguyện, trì danh  là vãng sanh thế giới Cực Lạc, đại đạo 

thấy A Di Đà Phật  

thành Phật. Chúng ta có thể đem bốn cái chữ này kiên trì, cả đời vĩnh viễn không 

thay đổi “tín, nguyện, 

trì danh”. 

“Trì danh” chính là thành thật niệm Phật. Giống như lão Hòa thượng Hải Hiền vậy, 

ngay đời chắc chắn  

thành Phật, không chút hoài nghi. 

Trong sáu  cõi phải làm cho rõ ràng, cõi trời thượng phẩm mười thiện, cõi người 

trung phẩm mười thiện, 

A Tu La hạ phẩm mười thiện. Tại vì sao cõi A Tu La là hạ phẩm mười thiện? 

Thành thật mà nói, cõi A  

Tu La cùng cõi người đã tu thảy đều là thượng phẩm mười thiện, nhưng A Tu La 

sanh lên trời, tại vì  

sao không nói họ trung phẩm mười thiện, mà nói họ là hạ phẩm mười thiện, vì họ 

tu mười thiện còn  

mang theo tâm ngạo mạn, tâm hiếu thắng, mang theo tâm đố kỵ, tâm oán hận, 

không vừa ý của họ thì  

họ liền oán hận, họ còn muốn báo thù, cho nên họ là trong thượng phẩm mười 

thiện xen tạp ý niệm  

ác, nên gọi họ là hạ phẩm mười thiện. 

Cõi người gọi là trung phẩm mười thiện. Cõi người trong mười thiện không có tập 

khí bất thiện nghiêm  

trọng giống như A Tu La vậy, nhưng tương lai tham-sân-si-mạn, nên nói đến trung 

phẩm. 

Thông thường người đoạn ác tu thiện, người tích công bồi đức tuyệt đại đa số, bảy 

tám phần mười  

đều vãng sanh về trời Đao Lợi. Đao Lợi Thiên Chủ là Ngọc Hoàng Đại Đế mà 

người Trung Quốc chúng  

ta vẫn gọi, đều là đi đến nơi đó. Phước báo của Đao Lợi thiên lớn, tất cả hưởng thụ 

là tự tại, thọ mạng  

dài lâu, một ngày của trời Đao Lợi là 100 năm nhân gian chúng ta. Người Trung 

Quốc chúng ta hô hào  

có lịch sử 5 ngàn năm, nhưng 5 ngàn năm này so với ở trời Đao Lợi mới chỉ có 

năm mươi ngày. Trên  

cõi trời đó cũng là 365 ngày là một năm, thọ mạng của người trời Đao Lợi là 1 

ngàn năm, 1 ngàn tuổi, 

so với thế gian này chúng ta thì quá dài. Cho nên người tu hành rất nhiều người 

đều muốn sanh thiên, 

rất là ngưỡng mộ đối với trời, đều  muốn đi. Phật nói với chúng ta, cõi trời là tốt, là 

không tệ, nhưng  

không cứu cánh, thọ mạng có dài hơn cũng sẽ có ngày đến, thọ mạng đến rồi thì 

phải làm sao? Không  

thể nâng lên cao thì hướng xuống đọa lạc. 

Cho nên chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi, vì chúng ta giới thiệu thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, cái thế giới  

này thuần thiện không ác, ở trong cái thế giới này toàn là Phật, Bồ Tát. Chúng ta đi 

đến thế giới Cực  

Lạc rồi, cho dù là hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt Chí Bồ Tát đúng như 

trong 48 nguyện D i  

Đà đã nói với chúng ta. A Duy Việt Chí địa vị cao, người Trung Quốc chúng ta gọi 

là Bồ Tát bất thoái  

chuyển. 

Pháp thân Bồ Tát như trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói là 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ trụ 

báo độ, cõi Thật Báo  

Trang Nghiêm độ. Chúng ta phải ghi nhớ, cái cơ hội vãng sanh Tây Phương cực 

lạc này là rất hi hữu  

khó gặp, chắc chắn chúng ta không thể để lỡ qua. Lão Hạ Liên ở ngay chỗ này, rõ 

ràng tường tận, 

thông suốt thấu đáo dạy bảo chúng ta cái phương pháp tu hành này: ở ba bậc vãng 

sanh, vãng sanh  

chánh nhân hai phẩm này, dạy cho chúng ta phương pháp tu học “phát tâm Bồ Đề, 

một lòng chuyên  

niệm A Di Đà Phật”. Đơn giản, dễ dàng, chân thật là phương tiện cứu cánh, quả 

báo viên mãn thẳng  

tắp đi đến thế giới Cực Lạc làm Bồ Tát A Duy Việt Chí. 

Việc này chúng ta phải nên biết, 28 tầng trời, người bất cứ một tầng trời nào, đều 

không thể so sánh  

được với người vãng sanh thế giới Tây Phương Cực lạc. Đao Lợi Thiên chủ, Đại 

Phạm Thiên Vương, 

Ma Hê Thủ La Thiên Vương, đây là đạt đến đỉnh cao nhất phú quý trong sáu cõi 

của  thế giới Ta Bà, 

không có người nào có thể siêu vượt hơn họ, nhưng nếu so với Bồ Tát hạ hạ phẩm 

vãng sanh của thế  

giới Tây Phương, kém quá xa, không luận là trí tuệ, đạo hành, thần thông, đều 

không cách gì so sánh  

được với Bồ Tát Cực Lạc. Hơn nữa vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc dễ 

dàng hơn sanh thiên, 

bạn thấy cái điều kiện vãng sanh đó chỉ là “tín, nguyện, trì danh” thì được rồi. 

Trong khi nếu chỉ “tín, 

nguyện, trì danh” thì không thể sanh thiên, vì muốn sanh thiên phải đoạn ác tu 

thiện, phải đạt được  

thượng phẩm “Thập Thiện Nghiệp Đạo", thiện tâm, thiện ngữ, thiện hạnh, vậy mới 

có thể sanh thiên. 

Lão tổ tông chúng ta thường nói “ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức”, chăm chỉ 

tu học, có thể đạt  

đến 80-90%, vậy thì mới có thể sanh thiên, còn 50-60% thì không được sanh thiên, 

chỉ có thể ở cõi  

người. 

Cho nên “Di Đà Nhất Thừa Nguyện Hải”, chính là 48 nguyện. “Nhất thừa” chính 

là nhất Phật thừa, là  

làm Phật, 48 nguyện giúp chúng ta làm Phật. A Di Đà Phật ân trọng đối với chúng 

ta quá lớn, y theo  

bộ kinh này tu hành, y theo bộ kinh này khuyến khích đại chúng, chính câu Phật 

hiệu này khẳng định  

có thể “hóa giải kiếp nạn ngay trước mắt” mà lão Hạ Liên đã nói. Tâm tác tâm thị. 

Nhật Bản, Thích Đạo Ẩn, tán thử kinh vi: “Như Lai hưng thế chi chánh thuyết kỳ 

đặc tối thắng chi diệu  

điển, nhất thừa cứu cánh chi cực thuyết, tốc tâ ̣t, viên dung, chi kim ngôn, thâ ̣p 

phương xưng tán chi  

thành ngôn, thời cơ đốn thục chi chân giáo dã”.  Mấy câu nói này là của Đại đức 

Tịnh Tông Nhật Bản, 

họ có chú giải “Kinh Vô Lượng Thọ”, lời nói này là họ nói: 

“Như Lai hưng thế”. Như Lai ở chỗ này là chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật. Thích Ca 

Mâu Ni Phật xuất hiện  

ở thế gian này để làm gì vậy? Chánh thuyết, chính là vì nói “Kinh Vô Lượng Thọ” 

mà đến. Thích Ca  

Mâu Ni Phật suốt 49 năm nói pháp đã nói ra không ít kinh điển, nhưng những kinh 

điển đó cũng chỉ là  

nói phụ thêm, còn chủ yếu Thế Tôn là nói “Kinh Vô Lượng Thọ” hoặc là nói Tịnh 

Độ ba kinh: 

Thứ nhất là: “Kinh Vô Lượng Thọ” là khái luận, là giới thiệu tường tận mọi 

phương diện của thế giới  

Cực Lạc; 

Thứ hai là: “Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật” chỉ nói hai vấn đề: Thứ nhất là lý 

luận, y cứ lý luận niệm  

Phật thành Phật là gì? Thứ hai là nói phương pháp phải làm thế nào mới có thể 

vãng sanh đến thế giới  

Cực Lạc. “Quán Kinh” là nói hai vấn đề này. 

Lý luận chính là “thị tâm, thị Phật, thị tâm, tác Phật”,  vậy thì chúng ta không còn 

hoài nghi cái tâm  

này là chân tâm, chân tâm là mỗi một người chúng ta đều có. Khi Phật giáo chưa 

đến Trung Quốc, 

nhưng lúc đó lão tổ tông của chúng ta cũng đã khẳng định, nói ra“bổn tánh vốn 

thiện”.  Cái bổn tánh  

vốn thiện đó chính là chân tâm, chính là  “thị tâm, thị Phật”,  thị tâm thị Phật bổn 

thiện. Ta vốn dĩ là  

Phật, ta muốn làm Phật, hiện tại chúng ta niệm A Di Đà Phật, thì làm gì có lý nào 

lại không thành Phật? 

Quán kinh đem lý giảng cho chúng ta nghe rõ ràng, giảng tường tận rồi, sau đó lại 

nói đến có 16 loại  

phương pháp làm thế nào để vãng sanh. Đây chỉ là phần lớn, nói 16 loại lớn, còn 

trong mỗi loại có rất  

nhiều, có mấy mươi loại, mấy trăm loại. Loại sau cùng thứ 16 là dạy chúng ta 

phương pháp trì danh  

niệm Phật, chính là niệm danh hiệu của Phật “Nam Mô A Di Đà Phật”,  niệm sáu 

chữ hoặc bốn chữ  

“A Di Đà Phật” cũng được, đều được. 

“Nam Mô”  là ý nghĩa quy y, ý nghĩa quy mạng, ý nghĩa lễ bái, còn danh hiệu của 

Phật chính là bốn  

chữ “A Di Đà Phật”. Chỉ cần chúng ta thành thật niệm, dùng chân tâm mà niệm, 

dùng tâm thanh tịnh  

mà niệm, dùng tâm cung kính mà niệm, đây gọi thật niệm. Cách niệm này có thể 

giúp chúng ta chuyển  

ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ, chuyển phàm thành thánh, có công đức lớn 

như vậy. 

Cho nên thầy Đạo Ẩn của Nhật Bản nói “diệu điển kỳ đặc, tối thắng”. “Diệu điển” 

đây là nói kinh điển, 

là chỉ “Kinh Vô Lượng Thọ”, ở ngay trong tất cả kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật 

đã nói 49 năm, “Kinh  

Vô Lượng Thọ” chính là “diệu điển, tối kỳ, tối đặc, tối thù thắng”. Cũng giống như 

ngày nay chúng ta  

nói, đem bộ phận rất tinh túy, bộ phận tinh hoa nhất của tất cả kinh giáo mà Thế 

Tôn đã nói 49 năm  

chính là “Kinh Vô lượng Thọ” mà chúng ta có được rồi. Tại vì sao có tán thán như 

vậy? Phía sau thầy  

Đạo Ấn có nói rõ tiếp“nhất thừa cứu cánh chi cực thuyết”, “nhất thừa” là cái đạo 

thành Phật. Bộ kinh  

này là nói thẳng đến thành Phật, hơn nữa mau chóng thành Phật, ổn định thành 

Phật. Bộ kinh này nói  

được như vậy, người nghe không dám tin tưởng, cho nên kinh này gọi là pháp khó 

tin, đây chính là“kỳ  

đặc thù thắng”,  nên nhiều người không dám tin tưởng,“thành Phâ ̣t chi đạo”  là nói 

đến cùng tột, mau  

chóng ổn định. 

Thứ ba là: “Kinh Di Đà”: Y theo trong kinh điển nói pháp, chân thật muốn vãng 

sanh thế giới Cực Lạc  

cần bao nhiêu thời gian? Trên “Kinh Di Đà” nói “hoặc một ngày, hoặc hai ngày, 

hoặc ba ngày”. Có  

người một ngày thì có thể thành công, hai ngày thành công, ba ngày thành công, 

nói đến ngày thứ sáu, 

sau cùng là ngày thứ bẩy. Bảy không phải là số tự, bảy là nói đến viên mãn. 

Lão Hòa thượng Hải Hiền niệm Phật, một phương hướng, một mục tiêu, một câu 

Phật hiệu đã niệm  

92 năm. Chúng ta muốn hỏi, ngài bảy ngày có thể vãng sanh hay không? Bảy 

tháng có thể vãng sanh  

hay không? Rất nhiều người niệm Phật ba năm thì vãng sanh, liệu ngài niệm Phật 

ba năm có thể vãng  

sanh hay không? Khẳng định vãng sanh. Vậy tại vì sao ngài phải làm đến 92 năm? 

Đó là Phật giao sứ  

mạng cho ngài. Người ta hỏi ngài:   

• Ngài có thấy được A Di Đà Phật không? 

• Thấy được, 

• Ngài nói gì với A Di Đà Phật? A Di Đà Phật lại nói những gì với ngài? Ngài trả 

lời: 

•  Tôi yêu cầu A Di Đà Phật mang tôi đến thế giới Cực Lạc, nhưng A Di Đà Phật  

chưa bằng lòng, 

không đáp ứng, A Di Đà Phật muốn tôi biểu pháp. 

Bạn xem đây chẳng phải là lý do trường thọ hay sao? Nếu không có thọ mạng dài 

như vậy thì không  

thể cảm động người. Tuổi thọ dài đến như vậy, đã niệm Phật đến 92 năm, mọi 

người tin tưởng, cả đời  

không bị bệnh, khỏe mạnh sống lâu. Trước một ngày vãng sanh còn đang làm việc 

trong ruộng, ở trong  

vườn rau trồng rau từ sáng đến tối. Trời tối rồi có một số cư sĩ thấy người già cả 

ngày quá khổ cực liền  

nói với ông rằng: 

• Ông có thể nghỉ ngơi. Ông liền trả lời người đó: 

• Tôi sắp làm xong rồi. 

Làm xong rồi thì không làm nữa, ngày thứ hai thì liền vãng sanh. Ông làm xong 

rồi! Cho nên ngay lúc  

đó nghe lời nói này, dường như là lời nói rất thông thường, không biết được đây là 

lời hai ý, trong lời  

có lời, ý nói cả công việc đồng ruộng lẫn công việc biểu pháp:“công việc của tôi 

làm đến ngày hôm nay  

thì thôi, ngày mai sẽ không làm nữa”. Ông tuy là không biết chữ, không có đi học, 

nhưng cái gì ông đều  

cũng biết, không luận vấn đề gì, ông thảy đều biết được. Điều này cũng chính là 

nói lên rằng ông sớm  

đã minh tâm kiến tánh. Tại vì sao ông không thị hiện giống như Đại Sư Huệ Năng? 

Vì “duyên” không  

như nhau. Ông sinh hoạt ở trong hoàn cảnh này mà đại chúng xã hội không hộ trì 

Phật pháp, cách  

mạng văn hoá, tượng Phật trong chùa đều bị phá, kinh sách bị đốt, không cho niệm 

Phật, len lén niệm, 

niệm ở trong tâm, không niệm ra tiếng, không cho lạy Phật, buổi tối người khác 

đều đi ngủ, thức dậy  

len lén mà  lạy. Hoàn cảnh không như nhau, nên ông biểu pháp nhất định là phải 

làm sao để cái thời  

đại này chúng sanh được lợi ích. Còn loại biểu pháp mà Đại sư Huệ Năng đã biểu 

pháp nếu ở vào cái  

thời đại ngày nay thì “hành” không thông, còn loại biểu pháp này của ôn g thì 

“hành” được thông. Ông  

sống đến 112 tuổi, tuổi cao đến như vậy, mọi người tôn kính đối với ông, không 

còn tính toán, cho nên  

ông niệm Phật, không có người cấm kỵ ông, ông mặc lên tăng phục, người khác 

cũng sẽ không chỉ  

trách ông. 

Cho nên phải hiểu rõ hoàn cảnh lớn, ở vào cái thời đại hiện tại này, và tiếp theo về 

sau 9000 ngàn năm  

Mạt Pháp của Thế Tôn loại phương pháp tu hành này của ông thì hữu dụng. Một 

người chân thật khổ  

tu thầm lặng, trong tâm thanh tịnh bình đẳng tự tại, giúp đỡ một số chúng sa nh 

khổ nạn dưới quê đều  

rất thanh khổ, nỗ lực cần phấn trồng trọt để mọi người đều có thể ăn no. Cả đời 

ông khai hoang đất  

đai hơn 100 mẫu, diện tích rất lớn, trồng lương thực, trồng rau xanh, trái cây để 

cúng dường mọi người, 

cả đời không cần tiền. Ông đã biểu pháp nói với mọi người rằng nếu chân thật học 

Phật phải trì giới, 

phải chịu khổ, còn như không thể trì giới, không thể chịu khổ thì đó là giả, không 

phải là thật. Ông làm  

ra để cho chúng ta xem, ông vì “Kinh Vô Lượng Thọ”  mà làm chứng. Những gì 

trên “Kinh Vô Lượng  

Thọ” đã nói, ông đều đã làm được. 

Cho nên pháp sư Đạo Ẩn nói rất hay: “tốc tâ ̣t” đây là nhanh chóng, “viên dung, 

kim ngôn”, chính là lời  

nói ra trong kinh là chân lý, chắc chắn không phải lời giả, “thâ ̣p phương xưng tán 

chi thành ngôn” là lời 

nói thành thật của mười phương tán thán, mười phương chư Phật đều tán thán A Di 

Đà Phật, “thời cơ  

đốn thục chi chân giáo dã” là thời cơ thuần thục chân giáo. Nếu thời cơ không 

thành thục, thuần thục, 

chín muồi rồi, thì không luận ở vào thời đại nào, không  luận ở khu vực nào, đều là 

chân giáo thời cơ  

chín mùi nó sẽ không thay đổi. Cho nên nhất định đều là phải thời cơ thuần thục thì 

chân giáo ở trên  

cái địa cầu này, không phân biệt khu vực, không phân biệt chủng tộc, không phân 

biệt tín ngưỡng, 

không phân biệt văn hoá đều có thể “hành” được thông, đều sẽ được mọi người 

hoan hỉ tâm đến học  

tập. Chỉ cần đem nó giảng rõ ràng, giảng tường tận, thì không có người nào nghe 

đến mà không sanh  

tâm hoan hỉ. Cái điểm này chúng ta phải tường tận, chúng ta phải rõ ràng. 

“Tiên cựu thị Mai Quang Hi lão cư sĩ diệc tán vân” là lão cư sĩ Mai tán thán ở 

trong lời tựa của bổn  

kinh. Lão cư sĩ Mai nói “Vô Lượng Thọ Kinh giả, Như Lai xưng tán chi cực đàm, 

chúng sanh bổn cụ chi  

hóa nghi”. 

Còn Cư sĩ Bàng Thiệu Thăng cũng tán viết “Vô Lượng Thọ Kinh giả, Như Lai 

xưng tánh chi viên giáo 

chúng sanh bổn cụ chi hóa nghi”.  Như vậy có thể thấy câu tán thán này của lão cư 

sĩ Mai Quang Hi  

cùng cư sĩ Bàng Thiệu Thăng nói là như nhau. 

“Nhất thừa chi liễu nghĩa, vạn thiện chi tổng môn”. 

Hai câu nói này vô cùng quan trọng.“Vạn thiện”  nếu chúng ta muốn tu thiện, tu 

bằng cách nào? Niệm  

A Di Đà Phật chính là tu “vạn thiện”, không phí công phu, không phí khí lực, 

không phí tiền tài, vạn  

thiện đều tu, không phải giả. 

“Tịnh Độ quần kinh, bách số thập bộ chi cương yếu, nhất đại tạng giáo chi chỉ quy 

dã”. 

“nhất đại tạng giáo” chính là nói trong tất cả kinh điển Thế Tôn truyền lại tất cả 

kinh điển, bao gồm tất  

cả kinh điển đến sau cùng, thảy đều chỉ quy  “tín, nguyện, trì danh”  vãng sanh 

Tịnh Độ. Lão Hòa 

thượng Hải Hiền vì chúng ta thị hiện ra, chân thật là “ nhất đại tạng giáo chi chỉ 

quy”, ông làm được rồi, 

ông viên mãn đạt được. 

“như thượng, chư hiện sở dĩ thạnh tán thử kinh giả, cái dĩ, bổn kinh,  trì danh niệm 

Phật, pháp  

môn viên mãn trực tiệp, phương tiện cứu cánh, nhất siêu trực nhập, tối cực viên 

đốn” 

Pháp môn này tốt, dễ dàng học. Học “Kinh Vô Lượng Thọ” còn có một phương 

pháp xảo diệu, thế  

nhưng không thể có hoài nghi. Mỗi ngày đọc kinh, niệm Phật, thời gian đọc kinh 

không cần định biến  

số, mà định thời gian là mười giờ đồng hồ. Mười giờ đồng hồ đọc được bao nhiêu 

biến không câu nệ, 

nhưng phải dùng tâm chân thành, dùng tâm thanh tịnh, dùng tâm cung kính. Mỗi 

ngày đọc mười giờ  

đồng hồ, khi mới bắt đầu đọc, đại khái đọc một biến phải hai giờ đồng hồ,  sau ba 

tháng, đại khái đọc  

một biến một tiếng rưỡi đồng hồ thì được, sau nửa năm thì một giờ đồng hồ, sau 

một năm đại khái chỉ  

cần bốn mươi phút. Vì sau vậy? Đọc thuộc rồi. Phải đọc đủ mười giờ đồng hồ, cứ 

đọc liên tục, ý nghĩa  

gì không quan tâm, mỗi một  chữ đọc được rất chính xác, không có đọc sai, không 

có đọc sót. Sau  

mười năm bạn tự nhiên giảng được kinh này, hơn nữa giảng được giống như Phật. 

Vì sao vậy? Cái  

phương pháp này đem tâm thanh tịnh của bạn niệm ra rồi, tâm bình đẳng niệm ra 

rồi, đây gọi là  “nhất  

tâm bất loạn”. 

“Nhất tâm bất loạn” sanh trí tuệ, trí tuệ tự nhiên thông đạt, tự nhiên thông suốt. Sau 

mười năm, bộ kinh  

này bạn giảng giống như Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời đã giảng không hề 

khác. Có ai bằng  

lòng thử xem? Tôi nói lời này không  phải tùy tiện nói, có một người thử nghiệm 

thành công rồi, đó là  

cư sĩ Lưu Tố Vân ở Đông Bắc. Vào năm xưa cô được một bộ đĩa “Kinh Vô Lượng 

Thọ”, tôi nghe nói  

là bộ đĩa này tôi giảng ở Đài Loan, là lần thứ tư hay là lần thứ năm tôi không rõ. 

Bộ kinh này t ôi đã  

giảng hơn 100 giờ đồng hồ, tổng cộng là 120 giờ đồng hồ. Bộ kinh tôi giảng này 

lưu lại thành một bộ  

đĩa, cô mỗi ngày nghe 1 đĩa, một đĩa là hết một giờ đồng hồ, mười giờ đồng hồ này 

cô nghe mười lần, 

nghe xong rồi nghe lại từ đầu, nghe mười lần chính là mười giờ đồng hồ, còn thời 

gian khác cô niệm  

Phật. Khi nghe kinh chuyên nghe, cô nghe được mười năm, một bộ nghe xong 

nghe lại từ đầu, đều là  

cái phương pháp này, một ngày một đĩa nghe mười lần, tốt. Trường kỳ huân tu, 

tâm được định. Sau  

mười năm trí tuệ chân thật khai mở, “Kinh Vô Lượng Thọ” cô nói không sai, mọi 

người hoan hỉ nghe  

cô giảng kinh, các kinh khác cô không có học qua thảy đều có thể giảng, một kinh 

thông tất cả kinh  

thảy đều thông. Đây là một tấm gương tốt, thí dụ tốt. 

Chân thật học tập không nên gấp, không nên nghĩ ta phải mau ra giảng kinh, không 

cần thiết. Sau khi  

khai ngộ thì ra giảng kinh, tâm của bạn là định. Phàm hễ đến khi đã khai ngộ thì 

vãng sanh thế giới  

Cực Lạc có thể tùy ý, ta muốn lúc nào đi thì đến lúc đó ra đi, không chút chướng 

ngại. Loại người này  

đối với thế gian này không có bất cứ vướng bận nào, cho nên họ tùy thời có thể ra 

đi, muốn đi liền đi, 

bằng lòng ở thêm mấy năm cũng không chướng ngại gì, sanh tử tự tại. 

Các đồng tu có thể làm thực nghiệm, làm một biểu pháp cho đồng tu Tịnh Tông, 

thời gian mười năm, 

đây là trí tuệ của tự tánh khai rồi. Hiện tại tại vì sao không khai? Bạn có vọng 

tưởng, bạn có tạp niệm. 

Bạn có thể dùng cái phương pháp này của Lưu Tố Vân. Lão Hòa thượng Hải Hiền 

là dùng phương  

pháp niệm Phật, chúng ta có thể dùng phương pháp đọc kinh, mười năm chuyên 

đọc một bộ kinh này, 

không nên cầu giải, chỉ đọc kinh không nên đọc chú giải. Dùng nguyên văn của 

bổn kinh đọc qua mười  

năm, sau mười năm, bạn lại xem chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, một chút 

chướng ngại cũng  

không có, không có câu nào bạn không hiểu, tự nhiên liền thông đạt hết. Sau đó 

bạn xem Tịnh Độ các  

kinh, hoặc giả xem “Đại Tạng Kinh”, cũng đều không có chút chướng ngại nào. 

“Như Thượng, chư hiền sở dỉ thạnh tán thử kinh giả, cái dỉ, bổn kinh trì danh niệm 

Phật pháp  

môn, viên mãn trực tiệp, phương tiện cứu cánh, nhất siêu trực nhập, tối cực viên 

đốn” 

Biểu cái pháp này, tán thán cái pháp môn này, làm cho cái pháp môn này bằng 

chính từ tự thân chúng  

ta làm ra để cho mọi người xem, người người tự nhiên liền tin tưởng. 

“dĩ Di Đà nhất thừa nguyện hải, lục tự hồng danh chi cứu cánh quả giác, tác ngã 

chúng sanh  

chi nhân tâm, dĩ quả vi nhân, nhân quả đồng thời, tùng quả khởi tu, tức tu tức quả, 

tâm tác tâm  

thị, bất khả tư nghì”. 

Đây là trùng tuyên lại nguyên văn của lão Hạ Liên để chúng ta tin sâu không nghi 

đối với lời của Liên  

Công đã nói. Bổn kinh đề xướng trì danh niệm Phật, cái pháp môn này, đích thực 

là viên mãn thẳng  

tắp, phương tiện cứu cánh, nhất siêu, trực nhập, viên cực, đốn cực. “Viên” là viên 

mãn, không có chút  

kém khuyết, “đốn” là mau chóng, như nguyện thứ 18 đã nói  “một niệm, mười 

niệm nhất định được  

sanh”. Câu Phật hiệu này, tại vì sao có năng lực lớn đến như vậy? Phía sau nói ra, 

đây là “Di Đà nhất  

thừa nguyện hải”. 

“Nhất thừa nguyện hải”:“nhất thừa” là thành Phật, “nguyện” là 48 nguyện. Phẩm 

thứ sáu của quyển  

kinh là đem 48 nguyện của A Di Đà Phật thảy đều nói ra, mỗi nguyện đều hiện 

thực, vãng sanh đến  

thế giới Cực Lạc, Di Đà 48 nguyện bạn thảy đều đạt được. Ngài đã phát ra nguyện, 

chúng ta thọ dụng  

được, cả đời viên mãn thành Phật, hiển thị ở ngay trong 48 nguyện. 

“lục tự hồng danh, chi cứu cánh quả giác”: Phương pháp tu hành chính là “Nam 

Mô A Di Đà Phật”. 

Một câu danh hiệu này, câu danh hiệu này là cứu cánh quả giác, là A Di Đà Phật 

chứng đắc. Câu danh  

hiệu này là ý nghĩa gì? A Di Đà Phật bốn cái chữ này toàn là tiếng Phạn, dịch 

thành ý Trung văn: A là  

Vô, Di Đà là Lượng, Phật là Giác ngộ. Không phải không thể phiên dịch câu này, 

có thể phiên dịch ra, 

nếu có thể phiên dịch vậy tại vì sao không phiên dịch? Vì tôn trọng mà không 

phiên dịch. Vô Lượng  

Giác, nếu chúng ta muốn hỏi, có vị Phật nào không phải là Vô Lượng Giác? Chỉ 

cần là Phật đều là Vô  

Lượng Giác. Hay nói cách khác cái danh hiệu này là tên chung tổng danh hiệu của 

mười phương ba  

đời tất cả chư Phật. Niệm một câu Phật hiệu này, thì có nghĩa là mười phương ba 

đời tất cả chư Phật  

thảy đều niệm hết rồi, không hề sót một vị nào. 

Chúng ta tương lai thành Phật cùng là Vô Lượng Giác. Cho nên Vô Lượng Giác 

chính là quả đức của  

Phật. Chúng ta ngày nay dùng cái quả này làm tâm nhân của ta. Bạn xem, lấy quả 

làm nhân, nhân quả  

đồng thời, từ quả khởi tu, tức tu tức quả. Một câu A Di Đà Phật chính là thành Phật 

rồi, Phật chính là  

A Di Đà Phật, A Di Đà Phật… chính là thành Phật, đích thực hoàn toàn phù hợp 

với nguyên lý của Tịnh  

tông “thi ̣tâm thi ̣Phâ ̣t, thị tâm tác Phật”. “Thị tâm, thị Phật” là chúng ta vốn có, 

đây là tự tánh, còn chúng  

ta niệm A Di Đà Phật là “thị tâm tác Phật”, làm gì có lý nào mà không thành tựu? 

Chắc chắn đi đến thế  

giới Cực Lạc để làm Phật, chân thật không thể nghĩ bàn. 

Phía sau đoạn thứ tư, Đại Sư Ngẫu Ích đã nói trong “Di Đà Yếu Giải”: 

“nhất thanh A Di Đà Phật tức thị Thích Ca Bổn Sư ư ngũ trược ác thế sở đắc chi A 

Nậu Đa La  

Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp” 

Ý nghĩa của câu nói này là gì? Là nói rõ cho chúng ta biết Thích Ca Mâu Ni Phật 

làm thế nào thành  

Phật? Ngài tu pháp môn gì thành Phật? 

“Ngũ trược”, ngài ở đời ác năm trược,  “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” 

chính là “Vô Thượng  

Bồ Đề”, chính là thành Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật chính là niệm Phật thành Phật, 

chính là niệm một  

câu “A Di Đà Phật”, chính là Thích Ca Mâu Ni Phật ở nơi đời ác năm trược mà đắc  

“Vô Thượng Bồ  

Đề”. 

“Kim, dỉ thử quả giác toàn thể, họ dữ trược ác chúng sanh”. 

Chúng ta ngày nay chính là chúng sanh trong đời ác năm trược. Thích Ca, ngài 

chính mình thành tựu, 

cái phương pháp của ngài thành tựu là  niệm Phật thành Phật. Ngày nay ngài đem 

phương pháp của  

ngài chính mình thành Phật truyền thụ cho chúng ta. 

Cái pháp môn này là “nãi chư Phật sở hành cảnh giới, duy Phật dữ Phật năng cứu 

cánh, phi cửu  

giới tự lực sở năng tín giải dã”. 

“cửu giới”  là từ Bồ Tát trở xuống. Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác là ba, phía sau 

là sáu cõi, gọi là  

chín pháp giới. Người của chín pháp giới không có trí tuệ cao đến như vậy, đối với 

diệu pháp của Tịnh  

Tông họ không cách gì lý giải. Đại Sư Ngẫu Ích nói ra lời nói này, làm cho Đại Sư 

Ấn Quang bội phục  

năm vóc sát đất. Vì sao vậy? Đây là vì ngày trước tổ sư đại đức chưa nói qua, đến 

Đại Sư Ngẫu Ích, 

ngài nói ra: 

“hựu viết; cử thử thể „chỉ pháp giới thể‟ tác Di Đà thân độ diệc tức cử thử thể, tác 

Di Đà danh  

hiệu, thị cố Di Đà danh hiệu, tức chúng sanh bổn giác lý tánh”. 

Chỗ này cũng là không có người nói qua. Một câu danh hiệu của A Di Đà chính là 

tự tánh của chúng  

ta, chân như bổn tánh, cũng chính là lão tổ tông chúng ta nói cho chúng ta bổn tánh 

vốn thiện  “nhân  

chi sơ, tánh bổn thiện”. Bổn tánh vốn thiện là gì? Chính là một câu A Di Đà Phật, 

“khả kiến thử kinh  

chánh thị Như Lai xứng tánh cực đàm dã”. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đoạn lời nói sau cùng này, nói rõ ràng, nói tường tận. 

Tại vì sao cổ đức nói  

“Kinh Vô Lượng Thọ” là “Như Lai xứng tánh cực đàm”, giảng đến cứu cánh viên 

mãn, giảng đến  

chỗ cùng cực. Theo Đại Sư Ngẫu Ích, hai đoạn lời nói này có thể làm thuyết minh, 

chân thật không giả, 

“cố “Di Đà Yếu Giải” viết:  “nhất thanh A Di Đà Phật, tức Thích Ca Bổn Sư ư ngũ 

trược ác thế sở  

đắc chi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp”. 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề cũng có thể dịch thành Trung văn, nhưng 

cũng giống như danh  

hiệu  của A Di Đà Phật, đều là thuộc về tôn trọng nên không dịch. Nếu đem nó 

dịch ra ý nghĩa của Trung  

văn (đây là dịch âm) thì “A” là ý nghĩa là Vô, “Nậu Đa La” là Thượng (thượng của 

thượng hạ), ghép hai  

câu “A Nậu Đa La” là Vô Thượng, “Tam” là Chánh, “Miệu” là Đẳng, “Tam” phía 

sau là Chánh, “Bồ Đề” 

là Giác, dịch thành  Chánh đẳng chánh giác, hết thảy dịch ra là “Vô Thượng Chánh 

Đẳng Chánh  

Giác”. 

Đây chính là thành Phật rồi. Bồ Tát chứng được Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác thì thành Phật. 

Pháp thân Bồ Tát đích  thực phiền não đều đoạn hết rồi, nhưng tại vì sao vẫn 

không thể thêm “Vô  

Thượng” vào? Đẳng Giác Bồ Tát vẫn không thể nói Vô Thượng, bởi vì họ còn có 

một phẩm vô thỉ vô  

minh tập khí phiền não vẫn chưa đoạn sạch, còn nếu chân thật đoạn sạch rồi thì gọi 

là Vô Thượng Bồ  

Đề, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác gọi là “Diệu Giác”, không gọi là “Đẳng 

Giác”. Vào lúc này  

thân độ đều dung nhập vào Thường Tịch Quang. Trong “bốn độ” thì cõi Thường 

Tịch Quang Tịnh Độ  

chân thật, bạn xem các loại cõi khác, cõi Thật Báo trang  nghiêm Độ, cõi Phương 

Tiện Hữu Dư Tịnh  

Độ, cõi Phàm Thánh Đồng Cư Độ, toàn là tâm hiện, không có thức biến, cho nên 

gọi “Pháp Giới Nhất  

Chân”. Pháp giới nhất chân có ẩn, có hiện, nhưng nó không có sanh diệt, có duyên 

nó liền hiện, không  

có duyên nó không hiện, dung nhập Thường Tịch Quang thì không có duyên, nó 

liền không hiện, biến  

thành đại quang minh tạng. Có duyên nó liền hiện, cái gì là duyên? 41 vị Pháp 

Thân Bồ Tát là duyên, 

những Bồ Tát này là vô minh tập khí cảm được “báo độ”, gọi là cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm độ, ở chỗ  

này nếu đoạn hết vô minh tập khí, đem vô minh tập khí đoạn sạch thì cõi Thật Báo 

liền không hiện, Bồ  

Tát liền bước vào Thường Tịch Quang. 

Thường Tịch Quang là một mảng quang minh, không có hiện tượng vật chất, 

không có hiện tượng tinh  

thần, cũng không có hiện tượng tự nhiên. Thường Tịch Quang ở chỗ nào? Không 

nơi nào không có, 

không lúc nào không có, khắp pháp giới, hư không giới đều ở trong Thường Tịch 

Quang, cho nên tất  

cả chư Phật Như Lai (đây là chỉ trong Thường Tịch Quang) có cách ly với chúng ta 

hay không? Xin nói  

với các vị không có, chúng ta dung vào trong Tịch Quang, chúng ta không thấy 

được Tịch Quang, 

nhưng trong Tịch Quang bao gồm chư Phật Như Lai đều thấy được chúng ta, 

chúng ta không thấy  

được các ngài, các ngài thấy được chúng ta. Nếu chúng ta thật tin, thật nguyện, đối 

với thế gian này  

vọng tưởng tạp niệm chân thật đoạn hết rồi, chúng ta muốn thấy Phật thì ngài liền 

hiện, liền hiện tướng, 

bạn liền có thể thấy được. Hiện tại vì sao không thấy được các ngài? Chúng ta có 

chướ ng ngại, các  

ngài ở nơi đó không có chướng ngại, nhưng chúng ta có chướng ngại. Tịch Quang 

chính là chân như  

bổn tánh của chúng ta, không phải thứ khác. 

Phía trước mấy đoạn lời nói này nói được quá tốt. Bạn nói lão cư sĩ Hoàng  Niệm 

Tổ, ông là người  

thông thường sao? Người thông thường không thể nói ra những điều này. Ông dẫn 

chứng những lời  

của những tổ sư đại đức, những tổ sư  đại đức này, có người nào không phải là 

người Đại triệt đại ngộ  

minh tâm kiến tánh. Chúng ta xem thấy văn tự này, nghe được những âm thanh 

này, không phải người  

kiến tánh thì không thể nói ra được, không phải người kiến tánh thì không thể viết 

ra được. Các ngài  

đến cái thế gian này, trụ thế không luận là dài ngắn, đều là độ chúng sanh hữu 

duyên, đều là đến   để  

biểu pháp. 

Liên Trì Ngẫu Ích năm xưa khi ở đời, làm ra tấm gương cho chúng ta xem. Sau khi 

ngài đi rồi lưu lại  

một số trước tác. Những trước tác này chủ yếu là giúp chúng sanh hữu duyên đời 

sau. Bạn xem thấy, 

bạn nghe thấy, là bạn có duyên với họ. Nếu như chúng ta dụng tâm dụng được 

chánh, xem rồi, nghe  

rồi liền khai ngộ. Khi vừa khai ngộ “tín, nguyện, trì danh” của chúng ta liền kiên 

định không đổi thì ngay  

trong một đời này chắc chắn thành tựu, đến thế giới Cực Lạc, đi làm A Duy Việt 

Chí Bồ Tát, chân  thật  

không hề giả. 

“Khả kiến thử kinh, thật thị đại từ bi phụ, Như Lai Thế Tôn, xứng tánh cực đàm, 

chư Phật bí  

tạng, hòa bàn thác xuất”. 

“Hòa bàn” chính là không hề giữ lại một chút nào, ngay cái khay đựng cũng bày ra 

hết. Đây là nói cái  

gì? Chính là nói bộ kinh này. Bộ kinh này cùng cái danh hiệu này, là chúng sanh 

“lý tánh bổn giác”, 

chính là tự tánh của chúng sanh, chân như bổn tánh, cùng chúng ta là một thể. 

Quan hệ quá mật thiết, 

không phải vật ở ngoài tâm. 

Đại thừa giáo thường nói “ngoài tâm không pháp, ngoài pháp không tâm”. Tâm 

cùng pháp là một  

không phải hai, khi mê nói hai, khi giác thì không hai, nó là trí tuệ đức tướng của 

tự tánh. Phật vì chúng  

ta nói tự tánh, tự tánh vốn đủ, có trí tuệ, có đức năng, có tướng hảo, không phải từ 

bên ngoài đến . 

Kinh văn này văn tự không dài, rất thích hợp với thời đại hiện tiền này, quá dài thì 

không có thời gian, 

không cách gì tu học. 

Như “Kinh Hoa Nghiêm” quá dài, chúng ta ngày trước phát tâm muốn đem nó 

giảng qua 1 lần, chúng  

ta dự tính “Kinh Hoa Nghiêm” giảng từ đầu đến cuối, giảng một lần phải hết bao 

nhiêu thời gian, dự  

tính phải hết 20 ngàn giờ, không có người nào có thể học. 

“Kinh Vô Lượng Thọ” này thì còn có thể, kinh này thời gian tiêu chuẩn giảng hết 

1200 giờ đồng hồ, 

nếu một ngày giảng 4 giờ đồng hồ thì phải hết 300 ngày mới giảng xong, vẫn còn 

được, dài nữa thì sẽ  

không có người học. 

“Kinh Di Đà” thì càng ngắn, pháp sư thông thường ở bên ngoài giảng “Kinh Di 

Đà”, đại khái mất 7 giờ  

đồng hồ. Giảng 7 ngày, một ngày giảng 2 giờ đồng hồ vì còn có ngư ời phiên dịch, 

trên thực tế nếu  

không có người phiên dịch thì chỉ là hết 7 giờ đồng hồ. 

Tôi giảng qua  “Di Đà Kinh Sớ Sao”, giảng qua một lần hết hơn 300 ngày, một 

ngày giảng 1,5 giờ  

đồng hồ, giảng hơn 300 ngày, lưu lại còn có băng ghi âm, vào lúc đó không   có 

ghi hình, có ghi âm, 

giảng được rất tường tận. 

Cho nên Niệm lão ở ngay chỗ này, mấy câu nói tổng kết: 

“thả thử niệm Phật pháp môn, diệc tức chúng sanh bổn cụ chi hóa nghi, thử nhất cú 

Phật hiệu, 

chánh như yếu giải sở thị, tức thị chúng sanh bổn giác lý tánh”. 

Phật vì chúng ta phát minh ra, giảng tường tận nói rõ ràng, chúng ta phải cảm ân, 

phải cảm tạ. 

“ngũ, Quán Kinh vân “thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”. 

Hai câu này là Thế Tôn ở trên “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh” nói với chúng ta 

lý luận của Tịnh Độ  

tông, Tịnh Độ cái pháp môn này căn cứ vào đạo lý gì để kiến lập? Nếu không có 

đạo lý rõ ràng, chúng  

ta không thể tin tưởng, không thể tiếp nhận. Phật đem cái đạo lý này nói ra, đó 

chính là tám cái chữ  

“thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật” này: 

“thị tâm thị Phật”.  Phật là gì? Ý nghĩa của Phật là giác, nên “thị tâm thị Phật” cũng 

chính là “thị tâm  

thị giác”. “Giác” chính là Phật. Thế nhưng hiện tại chúng ta như thế nào? Hiện tại 

chúng ta thị tâm thị  

“mê”, nó không phải là “giác”. Mê chính là chúng  sanh, giác chính là Phật, là một 

không phải hai, chúng  

sanh giác rồi thành Phật, mê rồi biến thành chúng sanh. Cái vũ trụ này từ đâu mà 

ra? Trong Đại thừa  

Phật giáo nói cho chúng ta, cái vũ trụ này là giả, không phải là thật. 

Một bài kệ trong “Kinh Kim Cang”  miêu tả được rất là hay, nói “tất cả pháp hữu 

vi, như mộng huyễn  

bèo bọt, như sương cũng như chớp, phải nên quán như vậy”.  Bài kệ này nói rõ 

chân tướng của  

cả thảy vũ trụ là cái gì? Là một giấc mộng. Chúng ta đang nằm mộng, nếu đem 

cảnh giới trong mộn g  

cho là thật thì sai rồi, không phải thật. Tồn tại của nó giống như hạt sương, hạt 

sương chúng ta thường  

thấy, mặt trời vừa nhô lên liền sẽ khô hết, như chớp, chớp là ánh chớp, vừa chớp 

muốn tìm dấu vết  

cũng không có, không phải là thật, mà là giả, cho nên đem nó xem thành cảnh 

mộng, đem nó xem  

thành ánh chớp, thì đúng rồi. 

Bạn xem thấy chân tướng của vũ trụ vạn vật, vũ trụ từ đâu mà có? Vạn vật từ đâu 

mà ra? Sinh mạng  

từ đâu mà có? Ta từ đâu mà ra? Lục tổ Đại Sư Huệ Năng khi ngài khai ngộ nói 

được rất hay, một câu  

nói sau cùng, những nghi vấn này của chúng ta ngài đều trả lời rồi “nào ngờ tự 

tánh, năng sanh vạn  

pháp”. Không hề nghĩ đến, tự tánh của chúng ta “năng sanh vạn pháp”, cũng chính 

là nói năng sanh  

vũ trụ, năng sanh tất cả pháp, năng sanh sinh mạng. Ta từ đâu đến? Từ tự tánh biến 

hiện, tự tánh ở  

trong mộng, một giấc mộng dài, không có thứ nào là thật. 

Lão hòa thượng Hải Hiền biết được, thường hay nói với người niệm A Di Đà Phật, 

“câu Phật hiệu này  

là thật, ngoài cái này ra thảy đều là giả” . Ngài có  thể nói ra lời nói này, đây cũng 

chính là  “Lục Tổ  

Đàn Kinh”, đây chính là “Kinh Kim Cang”. Người minh tâm kiến tánh đã nói ra, 

thì đây là chân tướng  

sự thật. Vậy nếu đã là “giả” thì phải nên buông xả, thì không nên để ý đến nó. 

Chân thật phải nắm chắc, 

chúng ta mới có thể nâng cao chính mình. Thế giới Cực Lạc chân thật là pháp giới 

nhất chân, A Di Đà  

Phật là chân thật, Di Đà danh hiệu cũng là thật. Bạn “Tín, Nguyện, Trì danh” khi 

lâm chung, Phật liền  

đến tiếp dẫn bạn vãng sanh. Tôi tin tưởng, mỗi một người vãng sanh đều đã gặp 

mặt qua với Phật, vì  

nếu họ không gặp mặt với Phật, làm sao họ có thể biết trước giờ ra đi? Làm sao họ 

biết được đến lúc  

nào Phật đến tiếp dẫn họ? Phải là Phật nói với họ, hoặc là sớm hơn, hoặc là trễ 

hơn, đều có thể thương  

lượng với A Di Đà Phật. 

A Di Đà Phật rất từ bi, bạn xem qua vãng sanh của pháp sư Oánh Kha triều nhà 

Tống, đây là một thí  

dụ rất tốt. Oánh Kha là người xuất gia, Tỳ Kheo phá giới, không giữ thanh qui, tạo 

tác tội nghiệp nghiêm  

trọng, nhưng chỗ tốt của người này chính là ông tin tưởng nhân quả, ông tin tưởng 

có địa ngục, nên  

ông chính mình thường hay nghĩ đến hành động tạo tác của chính mình, ông so 

sánh với những gì  

trên kinh đã nói thì ông có thể khẳng định ông sẽ đọa Vô Gián Địa Ngục. Nghĩ đến 

Vô Gián Địa Ngục, 

ông  liền lo sợ, liền khiếp sợ. Vậy phải làm sao đây? Ông liền thỉnh giáo với đồng 

tham đạo hữu xem  

có cách gì để cứu ông hay không, để ông không bị đọa địa ngục. Liền có đồng tu 

tặng ông một quyển  

“Vãng Sanh Truyện”. Ông xem rồi rất cảm động, xem thấy mỗi một người niệm 

Phật vãng sanh ông  

đều rơi nước mắt. Sau cùng ông liền hạ quyết tâm, một lòng chuyên niệm A Di Đà 

Phật, chân thật  

buông xả vạn duyên, ba ngày ba đêm không ngủ nghỉ, một câu Phật hiệu niệm đến 

cùng, niệm đến  

ngày thứ ba A Di Đà Phật đến, nói với ông: 

• Con còn đến mười năm tuổi thọ, đợi đến khi con lâm chung, ta sẽ đến tiếp dẫn 

con. 

Cái này cảm ứng không thể nghĩ bàn, bạn xem nhất tâm chuyên niệm, ba ngày ba 

đêm liền niệm ra  

được A Di Đà Phật. Người xưa có một câu nói “phước trí tâm linh”,  người này 

phước báo đến rồi, họ  

bỗng nhiên liền thông minh, trí tuệ khai mở. Oánh Kha cũng là như vậy, khi nghe 

Phật nói với ông sau  

mười năm nữa sẽ đến tiếp ông vãng sanh, ông lập tức liền yêu cầu với A Di Đà 

Phật, ông nói: 

• Liệt căn tánh của con rất nặng, con không kìm nổi cám dỗ, người khác đến dẫn 

dụ con, con lại  

liền phạm tội, mười năm tuổi thọ con không cần, hiện tại con muốn theo ngài đi. 

Đây chính là “phước trí tâm linh”. Cơ hội này quá tốt rồi, còn có thể đợi hay sao? 

A Di Đà Phật đồng ý  

nói với ông: 

• Ba ngày sau ta đến tiếp con! 

Ba ngày là ý gì? Bảo ông làm biểu pháp, nếu hiện tại ta mang ông đi rồi thì không 

có người biết, còn  

như để ông lưu lại ba ngày, ba ngày, ông nói với mọi người: 

• Sau ba ngày nữa Phật đến tiếp dẫn tôi vãng sanh. 

Trong chùa không có một người tin tưởng ông. Vì sao vậy? Vì ông là một Tỳ Kheo 

phá giới, lời nói  

không đáng tin, thường hay nói vọng ngữ. May mà ba ngày không dài, họ nói với 

ông: 

• Chúng tôi chờ xem có phải vậy không? Xem ông ba ngày có vãng sanh hay 

không? 

Đến ngày thứ ba, ông yêu cầu đại chúng niệm Phật đưa ông vãng sanh. Đại chúng 

đương nhiên hoan  

hỉ, mọi người đến đưa ông vãng sanh. Đại chúng niệm Phật đại khái qua một khắc, 

một khắc vào thời  

xưa đại khái chúng ta hiện tại gọi là 15 phút (Niệm Tổ Lão dường như có nói qua, 

15 phút đồng hồ vào  

thời xưa là một khắc). Đại chúng niệm qua một khắc, pháp sư Oánh Kha nói với 

mọi người: 

• A Di Đà Phật đến rồi! 

Ông có thể thấy được, mọi người không thấy được. Ông cáo biệt với đại chúng: 

• Tôi theo Phật đi đến thế giới Cực Lạc. 

Nói  xong  liền  đi  thật.  Câu  chuyện  này  viết  trong  “Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  

Lục”,  trong  “Vãng  Sanh  

truyện”, quyết định không phải là giả, nói rõ vãng sanh có thể tự tại. 

Đoạn phía sau nói: “ngũ, Quán Kinh văn: thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật, ngô 

nhân  năng niệm  

chi tâm, tực thị Như Lai quả giác, tức thị bổn lai thành Phật”. 

Đây là dùng chân tâm. Tôi thường hay khuyên đồng tu: “Chúng ta hiện tại ở cái thế 

gian này, đối nhân  

xử thế tiếp vâ ̣t phải dùng chân tâm, không nên dùng vọng tâm, phải dùng tâm chân 

thành”. Vì sao vậy? 

Tâm chân thành là tâm thành Phật. Nếu ta dùng vọng tâm, người khác lừa gạt ta, ta 

cũng lừa gạt  

người, dùng cái tâm này niệm Phật sẽ không có cảm ứng, vãng sanh rất khó. Còn 

dùng chân tâm, đối  

người tiếp vật thảy đều dùng tâm chân thành, không sợ thiệt thòi, không sợ bị lỗ, vì 

ta muốn đi đến thế  

giới Cực Lạc, ta không ở thế gian này nữa, ta muốn rời khỏi thế gian này, cho nên 

phải dùng chân tâm, 

không dùng vọng tâm. Dù ta có chịu lỗ, thiệt thòi đều hoan hỉ, tu nhẫn nhục Ba La 

Mật, tu bố thí Ba La  

Mật. Phải có thể xả, xả chính là buông xả, cho nên dùng cái tâm này, chính là “thị 

tâm tác Phật”. Dùng  

chân tâm chính là làm Phật, dùng vọng tâm chính là luân hồi sáu cõi, quyết định 

không nên làm, tâm  

chân thành đối người, tâm chân thành làm việc,  tâm chân thành học tập, tuyệt đối 

không nên dùng  

vọng tâm. 

Cái gì là tâm chân thành? Việc này trong kinh điển giảng nói rất nhiều, buông xả 

chấp trước chính là  

tâm thanh tịnh. Trên đề kinh chúng ta là “Thanh tịnh tâm, Bình đẳng tâm, Giác 

tâm”. Đây đều là nói  

chân tâm. Tâm thanh tịnh là A La Hán, tâm bình đẳng là Bồ Tát, tâm giác chính là 

Đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, vậy thì thành Phật rồi. 

Thế nào là tu tâm thanh tịnh? Chính là niệm Phật, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, 

ngoài A Di Đà Phật, 

bất cứ thứ gì đều không nên để vào tâm, tâm liền thanh tịnh. Chúng ta mắt thấy 

sắc, tai nghe tiếng…  

sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, thảy đều đem nó để vào trong tâm thì hỏng rồi, 

tâm chúng ta bị ô  

nhiễm rồi, tâm động rồi. Tâm động liền không bình đẳng, tâm  bị ô nhiễm thì 

không thanh tịnh. Không  

phải bảo chúng ta không thấy, không nghe, không phải vậy, mà thấy rồi nghe rồi 

nhưng không để trong  

tâm thì đúng. Vĩnh viễn gìn giữ thanh tịnh bình đẳng giác, hồi phục thanh tịnh bình 

đẳng giác của ta. 

Thanh tịnh bình  đẳng giác chính là chân tâm, chính là Phật tâm, cái tâm đó chính 

là Phật. Hiện tại  

chúng ta có cách làm như vậy, chính là thị tâm thị Phật. Vốn dĩ là Phật, hiện tại lại 

làm Phật, hiện tại  

đem A Di Đà Phật để vào trong tâm, ngoài A Di Đà Phật ra, thảy đều  không nên 

để vào trong tâm thì  

đúng, còn để vào trong tâm thì sai. Để vào trong tâm là vọng tưởng, là tạp niệm, 

tâm bị ô nhiễm, bị dao  

động, không phải giác ngộ, chỉ là mê hoặc. 

Hỏi người thông thường tại vì sao không dám dùng chân tâm, không dám nói lời 

thành thật với người? 

Chẳng qua đều là vì sợ thiệt thòi, sợ phải chịu lỗ. Chúng ta học Phật để đến thế 

giới Cực Lạc, chúng  

ta không sợ lỗ, không sợ thiệt thòi. Chỉ cần chúng ta đến thế giới Cực Lạc, các thứ 

khác chúng ta đều  

không cần, vậy thì ở nơi đây thảy đều buông xả, các người cần thì ta cho hết các 

người, hân hoan  

hoan hỉ mà cho các người, không cần đến, thanh tịnh bình đẳng tâm mới có thể 

hiện tiền. Chướng ngại  

là chính ngay phía chính mình, phải chịu buông xả, chính là một câu Phật hiệu, 

một bộ  “Kinh Vô  

Lượng Thọ”. 

“Bổn lai thị Phật, hiện hựu tác Phật, thị cố đương hạ tức Phật”. 

Đây là thật, không phải giả. Phật không cách ly với chúng ta, không có trước sau. 

Không có cách ly là  

không có không gian, không có trước sau là không có thời gian, chính ngay tức thì. 

“Trực tiệp liễu đương, phương tiện cứu cánh, kỳ đặc thù thắng, bất khả tư nghì”. 

Trong chú giải của Niệm Lão, quan trọng chính là hai câu phía trước: 

“cố tri thử giới nhĩ, năng niệm chi tâm, tức thị Như Lai quả giác”. 

Cái đoạn này là dạy chúng ta, dùng cái tâm gì để niệm Phật,   dùng cái tâm gì để 

trải qua ngày tháng, 

dùng cái tâm gì để làm việc, dùng cái tâm gì để đối nhân xử thế tiếp vật. Nếu như 

bạn dùng chân tâm, 

liền tương ưng với Phật. Một mực dùng chân tâm, dùng thành thói quen, thì không 

có người nào không  

tin tưởng bạn, không có người nào không tôn trọng bạn, không có người nào không 

tán thán bạn. Bạn  

chân thành, bạn không lừa gạt người khác, dù người khác lừa gạt ta, ta cũng không 

lừa gạt người, 

người khác tổn hại ta, ta cũng không tổn hại người. Chân tâm là thiện tâm, thuần 

tịnh thuần thiện. Vọng  

tâm là ác tâm, là bất thiện, tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm tổn người lợi mình, đây 

là việc luân hồi sáu  

cõi, trong luân hồi sáu cõi đây là việc của ba đường ác. Vì sao vậy? Tâm họ bất 

thiện. Còn như ta nơi  

nơi nghĩ đến đều là làm thế nào lợi ích người, làm thế nào giúp người, làm thế nào 

thành tựu người, 

đây là tâm thiện, tâm thiện sanh ba đường thiện. 

Chúng ta đoạn ác tu thiện, nhưng không đem việc đoạn ác tu thiện để vào trong 

tâm, trong tâm chỉ để  

A Di Đà Phật, chỉ niệm một câu “A Di Đà Phật”. Vậy thì đúng, hoàn toàn chính 

xác, dùng tâm của “A Di  

Đà Phật” đối nhân, xử thế, tiếp vật, thì không có lý nào không sanh thế giới Cực 

Lạc, sẽ giống như  

pháp sư Oánh Kha vậy. Oánh Kha một niệm hồi chuyển, dùng chân tâm cảm, Phật 

đến ứng, thấy được  

Phật rồi, ba ngày vãng sanh. Ba ngày vãng sanh, đây là chính ông xin cam tình 

nguyện, ông còn có  

mười năm tuổi thọ mà không cần, đây là trí tuệ, lựa chọn của trí tuệ. Hôm nay thời 

gian hết rồi, chúng  

ta chỉ học đến chỗ này, A Di Đà Phật. 



Phật sở hành xứ, quốc ấp khu tụ, mĩ bất mông hóa, thiên hạ hòa thuận, nhật nguyệt thanh minh, phong vũ dĩ thời, tai lệ 

bất khởi, quốc phong dân an, binh qua vô dụng, sùng đức hưng nhân, vụ tu lễ nhượng, quốc vô đạo tặc, vô hữu oan uổng, 

cường bất lăng nhược, các đắc kỳ sở.  

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 3) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 

Các vị pháp sư, các vị đồng tu, xin mời ngồi! Mời mọi người cùng tôi quy y Tam Bảo. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y Phật đà, lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma, ly 

dục trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y Phật đà, lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma, ly 

dục trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn, 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y Phật đà, lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma, ly 

dục trung tôn, quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

Mời Xem “Đại Kinh Khoa Chú”, tờ thứ 141 xem từ hàng thứ nhất: 

Chúng ta lần đầu học tập chú giải của Niệm lão, cái đoạn văn dài này là đem lời giới thiệu của Niệm lão tiết lục ra chỗ trọng yếu, 

tổng cộng tiết lục ra đúng mười đoạn. Khi chúng ta lần đầu chỉnh lý, mười cái đoạn này có thể đem tiết lục ra, nhưng chúng ta chỉ 

lưu lại giải thích của Niệm lão, đem cái đoạn thứ sáu để đến giải. Như vậy thì bên trên chúng ta đã giải năm đoạn, chỗ này là 

đoạn thứ sáu. Đây chính là tránh khỏi trùng lập năm đoạn đầu, ý nghĩa của hai đoạn là trùng lập. Chúng ta bắt đầu xem từ đoạn 

thứ sáu. 

ĐOẠN THỨ SÁU: “cánh dĩ, Tịnh Độ chi kinh chi trung, duy, thử kinh bị nhiếp viên diệu”[1] 

Tịnh Độ ba kinh một luận, Cư Sĩ Ngụy Nguyên vào thời tiền Thanh đem Phẩm  “Phổ Hiền Hạnh Nguyện”  của quyển sau cùng 

trong  “Đại phương quảng Phật Hoa nghiêm Kinh”  để vào sau ba kinh, gọi là Tịnh Độ Tứ Kinh. Đây chính là Mười đại nguyện 


vương hồi quy Cực Lạc. Quyển Tịnh Độ Tứ Kinh này ngày trước tôi đã xem qua, dường như còn có một quyển cất giữ ở Úc 

châu. 

Vào  đầu  năm  Dân  Quốc,  Đại  Sư  Ấn  Quang,  đem  Chương   “Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  niệm  Phật  Viên  Thông”   trong   “Kinh  Lăng 

 Nghiêm”  đưa vào phụ lục phía sau của Tịnh Độ Tứ Kinh này nên biến thành Tịnh Độ Năm Kinh. 

Kinh điển Tịnh Độ đến đây có thể nói là vô cùng viên mãn. Chương Đại Thế Chí niệm Phật Viên Thông đích thực là rất cần thiết, 

đó là tâm kinh của Tịnh Độ, dù chỉ có 244 chữ, còn ít hơn so với Bát Nhã Tâm Kinh, nhưng đích thực là Bồ Tát Đại Thế Chí dạy 

bảo cho chúng ta phương pháp, quan niệm, lý luận tu học Tịnh Độ, đề xuất nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền tương lai nhất định thấy 

Phật ,“gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục”.  Phương pháp này cực vi diệu. Đây chính là năm kinh một luận hiện tiền. Trong 

năm kinh một luận, thì  “Kinh Vô Lượng Thọ”  là  “bị nhiếp viên diệu”.  “Bị” cũng là ý nghĩa của viên mãn, “nhiếp” là nhiếp thọ. 

Tịnh Tông vi diệu viên mãn đều ở trong bộ kinh này, nó là thuộc về tánh chất của khái luận, thuộc về giới thiệu, nói rõ, đem thế 

giới Tây Phương Cực Lạc giới thiệu tường tận với chúng ta. 

“dĩ phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm tông” [2]: “Tông” chính là phương pháp tu học chủ yếu. 



“dĩ Di Đà thập niệm tất sanh chi đại nguyện vi bổn” [3]: Đây là nguyện thứ 18 của 48 nguyện, là căn bản của Tịnh Độ tông. 

“thâm minh, tam bối vãng sanh chi nhân, quảng nhiếp cửu giới thánh phàm chi chúng” [4]:  

Ở bổn kinh tam bối vãng sanh, vãng sanh chánh nhân hai phẩm này đã nói, dạy cho chúng ta phương pháp cầu vãng sanh. Đây là 

nói đối tượng học tập của tịnh tông cũng là viên mãn, bao gồm chín pháp giới, bốn thánh, sáu phàm, hoàn toàn bao gồm ở ngay 

trong đó. 

“chánh hiển, trì danh niệm Phật chi pháp, trực chỉ, vãng sanh quy nguyên chi lộ, thị cố, thử kinh xưng vi, tịnh tông đệ 

nhất kinh dã” [5].  

Chúng ta xem tiếp đoạn chú giải phía sau, đoạn thứ bảy ở tờ 142. 

ĐOẠN THỨ 7: “Đản thử, thù thắng đệ nhất chi tịnh tông bảo điển, cánh tại ngã quốc đại tạng trung, trần phong nhất 

thiên dư niên”[6].  

Trong “Đại Tạng Kinh”, “Kinh Vô Lượng Thọ” đích thực đã có ở Trung Quốc hơn một ngàn năm. Tịnh Tông học nhân đều học 

“Kinh A Di Đà”, “Quán Kinh”, tại vì sao không học “Kinh Vô Lượng Thọ”? Chính là nói không được người phát hiện, không có 

người đem nó ra để học tập. 

“khảo kỳ nguyên nhân, cái do, thử kinh ngũ chủng nguyên dịch, hỗ hữu tường lượt, xuất nhập thậm cự” [7] 

“Kinh Vô Lượng thọ” có năm loại nguyên bản dịch, không giống như “Kinh Kim Cang” có sáu loại nguyên bản dịch. 

Trong “Đại Tạng Kinh” chúng ta xem thấy sáu loại nguyên bản dịch này của “Kinh Kim Cang” đều là “đại đồng tiểu dị”. Ý nghĩa 

của 6 loại bản dịch đại khái là như nhau, khác biệt đều là không nhiều. Điều đó cho thấy đích thực bổn gốc cùng là một bổn, còn 

việc khác biệt không nhiều là do người phiên dịch không như nhau, cho nên văn tự phiên dịch cũng đương nhiên không như 

nhau. 

“Kinh Vô Lượng Thọ” có năm loại  nguyên bổn dịch. Tuy nhiên, không như “Kinh Kim  Cang” các nguyên bản dịch này đều 

không như nhau, có bổn dịch nói được rất tường tận, có bổn chỉ nói được rất giản lược, sự khác biệt rất lớn. Chỗ này có thể nêu 

ra nêu ra một thí dụ:  

“liệt như: Di Đà đại nguyện, tại Ngụy, Đường lưỡng dịch, vi tứ thập bát nguyện; tại Hán, Ngô lưỡng dịch vi nhị thập tứ 

nguyện, tại Tống dịch tắc vi tam thập lục nguyện” . 

Chỉ riêng phần “Di Đà Đại Nguyện” trong hai bản dịch đời Ngụy, Đường là 48 nguyện, hai bản dịch đời Hán, Ngô là 24 nguyện, 

còn bản dịch đời Tống là 36 nguyện. Vấn đề chính ngay chỗ này, chúng ta rốt cuộc tôn sùng cái quyển nào? 

“toại sử sơ tâm học giả, chuyên trì nhất dịch, nan minh thâm chỉ, biến đọc ngũ chủng, hựu cảm gian nan” [8].  

Nếu bạn chỉ chọn lựa ra một quyển để học, thì trong các quyển khác còn có kinh văn quan trọng, bạn lại chưa học đến. 

“ư thử; đa xả thử kinh, nhi, chuyên công A Di Đà Kinh hỉ. Thanh sơ, Bàng Thiệu Thăng cư sĩ viết: “thử kinh xiển dương 

giả thiểu, thật dĩ vô thiện bổn cố” [9].  

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói: 

“thành tai thị ngôn, thị dĩ, Tống Vương Nhật Hưu, Thanh Bàng Thiệu Thăng, Ngụy Thừa Quán đẳng đại cư sĩ, quân vi 

hoằng dương thử kinh, tiên hậu nhi hữu hội bổn, dữ tiết bổn chi tác”[10].  

Trong ba người này Bàng Thiệu Thăng là làm tiết bổn (chỉ lấy một bản rồi đem chỉnh lý), làm hội bổn (hội tập từ các bổn) là 

Vương Long Thư, Ngụy Thừa Quán, những học nhân này đích thực có thành tựu. 

Hội bổn của Cư sĩ Vương Long Thư rất là đáng tiếc, vì trong năm loại nguyên bổn dịch ông chỉ thấy được có bốn loại, còn bản 

dịch đời Đường ông không xem thấy. Bản dịch đời Đường là “Đại Bảo Tích Kinh, Vô Lượng Thọ Hội” , trong bản dịch này 

cũng có kinh văn rất quan trọng, mà trong bốn loại khác không có, việc này học nhân tịnh tông không thể không biết. 

Hội bổn của Ngụy Thừa Quán, Đại Sư Ấn Quang phê bình đối với hội bổn này là lấy bỏ không thỏa đáng. Những điều nên lấy thì 

ông lại bỏ, quên đi, những điều không nên lấy thì ông lại đem nó tiết lục ra. Ngoài việc lấy bỏ không thỏa đáng, còn thay đổi kinh 

văn. Đây là húy kỵ rất lớn, hội tập đích thực có cái cần yếu này, nên không có bổn hội tập tốt. 

Chúng ta ở chỗ này tiếp tục đọc tiếp thì liền biết: 

“Tống đại đại cư sĩ Vương Nhật Hưu, Tằng tuyển Long Thư Tịnh Độ văn, tứ hải xưng cử, truyền tụng chí kim, Vương thị 

lâm chung, đoan lập vãng sanh” [11],  

“khả chứng cư sĩ, thật vi ngã quốc tịnh tông, giải hành cụ ưu, thù thắng hi hữu chi tại gia đại đức” [12].  

Không phải chỉ nghiên cứu ở trên kinh điển này, ông có tu trì, ông có công phu niệm Phật, thù thắng hi hữu. 

“Vương thị thâm khái, bảo điển chi trần phong, ư thị nãi hội tập Vô Lượng Thọ Kinh, Hán, Ngụy, Ngô, Tống, tứ chủng 

nguyên dịch, linh thành nhất bổn, danh vi đại A Di Đà Kinh, Vương bổn vấn thế, hải nội xưng tiện, tòng lâm phụng vi 

khóa bổn, lưu thông thắng ư nguyên dịch”[13],  

“ngã quốc Long Tạng, cập Nhật Bản Đại Chánh Tạng, diệc ước thái nhập vương bổn” [14],  

“Liên Trì Đại sư viết: Vương thị sở hội, giác chi ngũ dịch, giản dị minh hiển, lưu thông kim thế, lợi ích thậm đại; hựu viết, 

dỉ Vương bổn thế sở thông hành nhân tập kiến cố cố ư sở trước, Di Đà Sớ Sao trung, phàm dẫn chứng Vô Lượng Thọ 

Kinh chi xứ, đa thủ Vương văn, gian thái nguyên dịch”[15] 

Đây chính là nói rõ, Đại sư Liên Trì đối với bổn hội tập của cư sĩ Vương Long Thư, cũng tương đối xem trọng. Trong “Di Đà 

Kinh Sớ Sao” dẫn dụng “Kinh Vô Lượng Thọ”, ngài phần nhiều đều là từ bổn hội tập của cư sĩ Vương Long Thư, tuy rằng có lúc 

cũng dùng đến nguyên bổn dịch. 

“cận đại Ấn Quang Đại Sư ư sở tuyển, trọng khắc, viên trung sao tự trung, diệc tán Vương bổn, văn nghĩa tường tất, cử 

thế lưu thông, Vương thị hội kinh, tuy, đại hữu công ư tịnh tông, đản, sở hội chi bổn, phả đa thố ngộ”[16].  

Đây là đại đức đời sau, mấy vị này đều là đại đức Tịnh  Tông thương tiếc một việc đối với ông: 

“Liên Trì Đại sư vị kỳ, sao tiền trước hậu, khứ thủ vị tận” [17],  

“Bàng Thiệu Thăng cư sĩ xích chi vi, lăng loạn quai xuyển, bất hợp viên chỉ” [18].  

Niệm lão viết: “kim bút giả, ngưỡng thừa cổ đức chư thuyết, thiết kế Vương thị chi thất hữu tam”[19].  

Cũng chính là nói bổn hội tập của Vương Long Thư, trong đó có ba điểm là chỗ không được viên mãn, nên không thể trở thành 

thiện bổn: 

“nhất giả, Vương thị hội tập, cẩn cứ tứ chủng, vị cập Đường dịch, Đường dịch danh Vô Lượng Thọ Như Lai Hội, xuất tự 

Đại Bảo Tích Kinh, nãi Bồ Đề Lưu Chí Đại Sư sở dịch, đa, áo diệu tinh yếu chi văn, vi tha dịch sở vô”[20].  

Cư sĩ Vương Long Thư chưa xem thấy bản dịch đời Đường này. Từ ngay chỗ này làm cho chúng ta nghĩ đến triều nhà Tống vào 

thời đó kỹ thuật in ấn phát minh, chính là dùng bản khắc gỗ in ra từng tấm  từng tấm. Trước triều Tống không có, thư tịch về 

trước đều phải dùng bổn chép tay. Đến triều Tống mới có in ấn, phát minh kỹ thuật in ấn. Trong “Đại Bảo Tích Kinh”, có một 

phần “Vô Lượng Thọ Như Lai Hội” này nhưng Vương Long Thư cư sĩ, ông không có xem thấy, liền kém khuyết đi bộ phận này, 

trong bộ này có rất nhiều thứ tinh túy, đáng tiếc là ông không xem thấy. 

“nhị giả, khứ thủ vị tận, thủ phồn di yếu, cải thâm vi thiển”[21].  

Kinh văn mà ông tiết lục, những chỗ trùng lặp thì lại lấy, những chỗ trọng yếu thì bỏ xót, đổi sâu thành cạn. Thí dụ như Đại  sư 

Liên Trì đã trách, như phần ba bậc vãng sanh, bản Ngụy dịch thì ba bậc đều  “phát Tâm Bồ Đề, một lòng chuyên niệm”,  nhưng 

trong bản của cư sĩ Long Thư chỉ có bậc trung phát Tâm Bồ Đề, bậc hạ thì không phát, bậc thượng thì càng không nói. Vậy thì 

cao thấp khác nhau, nên nói rằng “vị tận” (bỏ chưa trọn hết). Như thí dụ trên có thể thấy, bậc thượng không nói, cho nên gọi là 

“di yếu” (bỏ chỗ quan trọng), bậc hạ nói không phát, chính là đổi sâu thành cạn, cho nên Đại sư Liên Trì có lời trách với họ 

Vương vậy. 

“tam giả, suất ý tăng văn, nghiễm nhược tự trước” , [22]“Vương thị, mỗi dỉ tự trước chi văn, diễn thuật nguyên dịch chi nghĩa” :Nếu   chính mình dịch kinh có thể làm, còn hội tập thì quyết định không thể. 

Nên Đại sư Liên Trì trách rằng: “sao tiền trước hậu, vị thuận dịch pháp, cái, trách kỳ sao dẫn kinh văn ư tiền phục hựu tự 

trước văn cú ư hậu, cái thị hội tập, tất tu, y cứ nguyên kinh, vạn vạn bất khả, ư nguyên dịch ngoại, thiện tăng văn cú” [23].  

Bạn không thể dùng cái ý của chính mình, việc này vô cùng quan trọng, nên trách họ Vương, chưa thuận theo bản dịch. Do đây 

có thể thấy, cái lỗi của họ Vương không phải là không thể hội tập, mà là ở hội tập có nhiều sai xót. Nguyên nhân chính ngay chỗ 

này. 

Niệm Lão có một đoạn văn dài đến như vậy, ý nghĩa trọng yếu là để chúng ta sanh khởi tín tâm đối với bổn hội tập này của lão cư 

sĩ Hạ Liên Cư. Hiện tại rất nhiều người phản đối hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, nhưng không hề phản đối Vương Long Thư, 

cũng không phản đối Ngụy Mặc Thâm, mà chỉ riêng phản đối lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Ba loại bổn hội tập đều là cư sĩ tại gia làm, 

Vương Long Thư là cư sĩ tại gia, Ngụy Mặc Thâm cũng là cư sĩ tại gia, Hạ Liên Cư cũng là cư sĩ tại gia, pháp sư xuất gia đã 

không làm được công tác này, mà cư sĩ tại gia họ làm. 

Chúng ta xem tiếp Bàng Thiệu Thăng cư sĩ viết: “Hám ư, Vương bổn chi thất, nãi thủ, Ngụy dịch bổn nhi sách tiết chi,  thị vi, 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  chi  đệ  thất  chủng,  đản  thử,  cẩn  vi  Ngụy  dịch  nhất  chủng  chi  tiết  bổn,  nhi  phi,  chư  dịch  chi  hội 

bổn”[24] 

Lấy bổn Ngụy dịch, là bổn Khang Tăng Khải phiên dịch, hiện tại là bản trong năm loại nguyên bản dịch lưu thông rất rộng. Đại 

đức Tịnh Tông Nhật Bản, chú giải “Kinh Vô Lượng Thọ” có hơn 20 loại, toàn bộ đều là bổn của Khang Tăng Khải, chính chỗ 

này gọi là bổn Ngụy dịch. 

“ư thị, vãn thanh, Ngụy Thừa Quán (tự Mặc Thâm) cư sĩ,   vi cứu Long Thư chi thất, thủ ngủ chủng nguyên dịch, linh 

hành hội tập, biệt thành nhất thư, sơ, nhưng danh, Vô Lượng Thọ Kinh, hậu, kinh Chánh Định Vương Canh Tâm thị cải 

danh vi Ma Ha A Di Đà Kinh”[25] 

Là cuối năm nhà Thanh, vào năm Hàm Phong, rất người nhiều đều biết Từ Hi Thái Hậu là phi tử của Hàm Phong. Sau khi hoàng 

đế Hàm Phong chết con trai còn rất nhỏ, quyền lực rơi vào tay của Từ Hi Thái Hậu, bà buông rèm chấp chính, đại sư quốc gia do 

bà làm chủ, hoàng đế quá nhỏ, cho nên gọi là đồng trị, cùng hoàng đế trị quốc gọi là đồng trị. Ngụy Mặc Thâm chính là người 

vào thời của năm Hàm Phong, là người cùng một thời đại với Từ Hi Thái Hậu. Bản dịch của Ngụy Mặc Thâm văn tự giản lược, 

tinh tế vượt qua bổn của Vương Long Thư, đích thực tốt hơn bổn của Vương Long Thư. 

“Đản, suất tự tăng văn chi bệnh, vị năng tận miễn, cố, Ngụy bổn diệc vị tận thiên dã”[26],  

Như vậy, để có được bổn tận thiện tận mỹ quả thật là không dễ dàng, vậy mới dẫn phát đến lão cư sĩ Hạ Liên Cư, không thể 

không làm ra một bổn “Kinh Vô Lượng Thọ” hoàn thiện. 

“tiên sư, Hạ Liên Cư lão cư sĩ, bi  trí  song vận, tông thuyết câu thông, viên dung, Hiển, Mật, Thiền, Tịnh, ư  nhất tâm 

chuyên hoằng Trì Danh niệm Phật, nhiếp vạn đức”  

Mấy câu nói này là giới thiệu Hạ lão, Hạ Lão là người thế nào? “bi trí song vận”: có tâm từ bi, có trí tuệ chân thật; “tông thuyết 

câu thông”: tông là Thiền tông, thuyết là Giáo hạ (ngoài Thiền tông ra bảy cái tông phái đều gọi là Giáo hạ), ngài đều thông cả 

nên gọi là “tông thuyết câu thông”; “viên dung hiển mật”: tông thuyết đều là hiển, ngoài cái này ra còn có Mật tông, Hạ lão, ngài 

cũng là tu học Mật tông được rất tốt, Hiển giáo, Mật giáo, Thiền tông, Tịnh Độ ngài đều hạ công phu; Ngài chuyên hoằng dương 

pháp môn Trì Danh Niệm Phật nhiếp thâu muôn đức, cuối đời ngài chuyên hoằng trì danh niệm Phật; 

“vị hoằng Tịnh tông, cố, nguyện thử Tịnh tông, đệ nhất chi kinh, phá trần sanh quang”[27] 

“ký thử, vô thượng chi điển, nhiêu ích đương lai, nãi tục tiền hiền, trùng hành hội tập” [28].  

Đây là Hạ Lão chân thật phát tâm vì Tịnh Tông làm một việc tốt, ngài có bi tâm, ngài có trí tuệ, điều kiện thảy đều đầy đủ. 

“bình  khí  vạn  duyên,  am  quan  tam  đới,  tịnh  đàn  kiết  giới,  minh  tâm  cô  nghệ,  cảo  kinh  thập  dị,  phương  khánh  kinh 

thành”[29] 

Đây là nói ba năm hoàn thành, quyển này Hạ Lão dùng thời gian ba năm hội tập, ở đây tôi còn có một bản. Sách này xuất bản vào 

năm Dân quốc thứ 32, năm 1943, chúng ta có được ở Đài Loan, đem nó phiên ấn ra một ngàn cuốn, để đồng tu học tập làm kỷ 

niệm. Bổn đầu tiên này của lão cư sĩ hội tập, Đại sư Từ Chu làm phán khoa cho bổn này. Trên đây có phán khoa của Từ Lão, Từ 

Lão đã giảng qua bộ kinh này. Quyển mà lão cư sĩ Mai Quang Hi giảng ở đài truyền hình cũng là cái quyển này. Hiện tại chúng 

ta đàng dùng là quyển mà sau đó Hạ Lão cư sĩ lại dùng thời gian bảy năm đem nó đính chính lại, trở thành bổn hiện tại này của 

chúng ta. Tổng cộng Hạ lão đã dùng thời gian mười năm để hội tập bổn này, thật là có được không dễ dàng. 

Chỗ này chúng ta tiếp theo xem:  

“thủ mông, tông giáo câu triệt chi, Huệ Minh lão pháp sư, thủ trì hội bổn, nhiếp ảnh ư Phật tiền, vi tác chứng minh”[30].  

Có được chứng minh của lão pháp sư Huệ Minh, khẳng định bổn hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ” này của Hạ lão hội tập được tốt, 

không tìm ra được lỗi lầm. 

“Luật Tông đại đức, Từ Hàng lão pháp sư, tục chi chuyên giảng thử kinh ư Tế Nam, tịnh thân vi khoa phán, tiên cựu phu 

Mai Quang Hi cư sĩ, tại trung ương quảng phát điện đài phát giảng thử kinh, xưng chi vi, tối thiện chi bổn, hậu, phục ư 

kinh tự trung tán viết, tinh đương minh xác, tạc nhiên hữu cứ, vô nhất nghĩa bất tại nguyên dịch chi trung vô nhất cú, dật 

xuất bổn kinh chi ngoại”[31] 

Ý nghĩa của chữ “tạc” chính là đích thực có căn cứ. Đây chính là trung thực hội tập, lão thật trung thực, dùng tâm cung kính để 

làm cái công tác này, nghĩa thú trong năm loại nguyên bản dịch, thảy đều thu tập trong bổn hội tập này, cư sĩ Long Thư có bỏ sót, 

ngài đem nó bổ túc vào. 

“Gian sáp trầm hối, sử chi sảng lãng, phiền phức nhũng mạn, quy ư giản khiết”[32].  

Đích thực nếu như các vị đọc năm loại nguyên bản dịch, trong đó có mấy loại chân thật văn tự tối nghĩa không lưu loát, ý nghĩa 

xem không hiểu, khi đọc cũng không thuận miệng, ngài đem cái này tu đính, văn tự trúc trắc tối nghĩa ngài cũng không lấy, nhất 

định để chúng ta khi đọc rất thuận miệng, khi đọc lên rất dễ chịu, rườm rà tối nghĩa, quay về giản khiết. Cái này lão Hạ Liên làm 

được rất tốt. Chúng ta đem bổn này vừa đối chiếu với năm loại nguyên bản dịch. 

“Lăng loạn tỉ thành chỉnh nghiêm, khuyết sớ tất linh viên mãn, tất kỳ hửu mỹ giai bị, vô đế bất thâu, tuy dục, bất vị chi 

thiện bổn, bất khả đắc dã”[33] 

Hay  nói  cách  khác  đây  chân  thật  là  thiện  bổn  của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  quyển  này  là  tập  đại  thành  tinh  hoa  của  năm  loại 

nguyên bổn dịch. 

“ư thị, tiên sư hội bổn, vấn thế dỉ lai, bất hĩnh nhi tẩu, Phật giới tôn túc, đa dỉ hội bổn, văn giản nghĩa phong, từ sướng lý 

viên,  giảng  thuyết  tán  dương,  lưu  phan  trung  ngoại,  kiến  giả  văn  giả,  hoan  hỉ  tín  thọ  trì  tụng  ấn  hành,  lạc  dịch  bất 

tuyệt”[34] 

Những lời nói này là nguyện vọng của Hoàng Niệm Lão đối với bổn hội tập của lão sư, đặc biệt là hai câu sau cùng “trì tụng ấn 

hành, lạc dịch bất tuyệt”. Thế nhưng gặp Đại Cách Mạng Văn Hoá nên cái nguyện vọng này không thể thực hiện, đây cũng là 

một sự việc rất bi thương. 

“cận, thả mông, hải ngoại Phật học giới, thâu nhập tân ấn chi tục tạng hành kiến đại kinh quang minh, thường chiếu thế 

gian, tích hiền hội tập chi thắng nguyện, hạnh cáo viên thành”[35] 

Lịch đại, chúng ta có thể nói, từ triều Tống về sau mãi đến hiện tại đều muốn “Kinh Vô Lượng Thọ” có một bản hoàn hảo, để 

chúng ta có thể thọ trì, có thể đọc tụng. Đến khi cái quyển này xuất hiện, đây mới chân thật là thiện bổn. 

“Vô Lượng Thọ Kinh chi thiện bổn, ư tư khánh hiện, thử, thật vi hi hữu nan phùng, chi đại sự nhân duyên dã”[36] 

“Niệm Tổ, nãi, cụ phược hạ phàm, mậu mông, tiên sư, dỉ, chú giải hoằng dương thử kinh chi đại sự tương chúc”[37] 

Phiền não chưa đoạn tận gọi là “cụ phược”, “hạ phàm” là người hạ căn trong phàm phu, không phải thượng thượng căn. Đây là 

sự khiêm tốn của ngài Niệm Tổ. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư là lão sư của ngài, đã đem cái sứ mạng chú giải bộ kinh này giao phó cho 

ông, dặn bảo ông, vì “Kinh Vô Lượng Thọ” này mà làm chú giải, khi Hạ lão cư sĩ năm xưa giảng kinh này, Niệm lão là từ đầu 

đến cuối đều nghe qua. 

Cho nên “từ, tuy sơ phát đại tâm, đản dỉ, chướng thâm huệ thiển thừa thử trọng mạng, thật thâm hoàng cụ, sở hạnh, tằng 

tham tiên sư giảng tịch, thân văn thử kinh toàn bộ, thử ư, nhập đới tùy thị chi trung, đắc linh Thiền Tịnh Mật, các tông 

huyền áo, thô hiểu tiên sư hội tập đại kinh chi thâm tâm”[38] 

Theo lão sư hai mươi năm, hai mươi năm không hề rời khỏi lão sư, tư tưởng thể hệ của lão sư, phương pháp giáo học của lão sư, 

việc này ông hiểu, lão sư mọi thứ đều thông, thiền, tịnh, mật các tông đều thông, cho nên  “thô hiểu tiên sư hội tập đại kinh chi 

 thâm tâm”  (hiểu sơ lược thâm tâm hội tập Đại Kinh của tiên sư) .  

“Lục thập niên đại sơ tằng thí tả, thử kinh huyền nghĩa chi đề cương nhất sách, trình sư giám hạch, hạnh mông ấn khả 

đản kinh văn cách hạo kiếp, thử cảo, dĩ đãng nhiên vô dư, hiện, dư niên du cổ hi, phúc đa túc tật, quý thâm ân chi vị báo, 

cụ vô thường chi tương chí”[39] 

Khi tôi quen với Niệm lão, ông đã hơn 70 tuổi, ông lớn hơn tôi mười mấy tuổi, lại nhiều bệnh nên ông sợ “thẹn ơn sâu chưa báo, 

sợ vô thường xảy tới” (quý thâm ân chi vị báo, cụ vô thường chi tương chí).  Cho nên Niệm lão làm cái chú giải này, tôi vô cùng 

bội phục ông, sức khỏe tuyệt nhiên không tốt, mang trên người cả thân bệnh, thật gọi liều mạng. Nhưng ông không màng sống 

chết, toàn tâm toàn ý dùng thời gian sáu năm, đem sự việc chú giải bộ kinh này làm được thành công. Khi bản cảo hoàn thành, 

dùng in dầu in ra một bổn, tôi tính nhẩm đại khái là một trăm bộ, bởi vì in dầu giấy sáp chúng ta đã rất quen thuộc, chỉ có thể in 

được 500 bộ vì khi in nhiều hơn thì xem không thấy. Sau đó, phải chọn lấy một bộ rõ ràng nhất trong đó mang đến Hoa Kỳ, đó là 

năm 1985, chúng tôi gặp được nhau ở Hoa Kỳ, thế nhưng ở Hoa Kỳ lúc đó chỉ nói qua điện thoại, chứ chưa thấy mặt nhau. Ông 

biết tôi giảng “Kinh Vô Lượng Thọ” bổn hội tập của Hạ lão nên ông vô cùng hoan hỉ, liền đem một phần “Đại Kinh Chú Giải” 

gởi đến cho tôi. Sau khi tôi xem xong rất là hoan hỉ, đó là bản mà ông vừa mới viết ra. Tôi gọi điện thoại hỏi ông có bản quyền 

hay không? ng hỏi tôi “bản quyền là ý gì?” Tôi nói “nếu có bản quyền, tôi phải tôn trọng ông, tôi không dám phiên ấn, nếu như 

không có bản quyền, tôi mang đến Đài Loan phiên ấn”. Ông nói “không có bản quyền”. Ông còn muốn tôi viết cho ông một thiên 

lời tựa, đề tựa ở trang bìa, tôi đều đồng ý với ông. Sau đó tôi liền in ra mười ngàn cuốn ở Đài Loan, lần đầu tiên in ra. Hiện tại 

ngày nay chúng ta dùng cái quyển này là ông đã tu sửa rất nhiều lần, gọi là bổn hiệu đính, cũng đã bổ sung vào một số, đặc biệt 

thuộc về khoa học bổ sung vào cái bộ phận này, cho đến hiện nay trở thành định bổn. 

“ư thị, cựu lão bệnh chi tàn thân, tục truyền đăng chi hoằng thệ dỉ thử thân tâm, cúng dường Tam Bảo, bế môn tạ khách, 

toàn lực chú kinh ký báo tiên sư, ký thập phương tam thế, thượng sư Tam Bảo, dữ, pháp giới chúng sanh chi thâm ân ư 

vạn nhất”[40] 

Sự việc này chính tôi đích thân xem thấy, sau khi chúng tôi quen biết nhau, vào những năm đó mỗi năm tôi đều đến Bắc Kinh 

mấy lần chủ yếu chính là đến thận cận vị lão nhân này, học tập với lão nhân này. Trước khi chúng tôi chưa quen biết, nghe qua 

tên của ông, lão sư Lý trong lúc dạy học có nhắc đến, cho nên tên của ông tôi rất là quen thuộc. Ông là cháu bên đằng ngoại của 

Mai Quang Hi, Mai lão là cậu của lão sư. Kinh giáo của Lão Cư Sĩ Lý Bỉnh Nam, chính là học với lão cư sĩ Mai Quang Hi, cho 

nên Mai lão chính là lão sư của lão sư Lý. Vãn bối chúng ta phải gọi là sư ông. Ngài cùng lão cư sĩ Hạ Liên Cư là đồng tham đạo 

hữu bạn bè tốt, quan hệ rất mật thiết, vào lúc đó gọi là “Nam Mai, Bắc Hạ”. Hai vị đại cư sĩ tại gia của nhà Phật, nam phương 

(ngài là người Nam Xương Giang Tây), nam phương Mai Quang Hi, bắc phương Hạ Liên Cư, Hạ lão là người Sơn Đông. Chúng 

ta ngay trong đó có cái duyên phận này. 

Hơn nữa ở vào lúc đó, người giảng bộ kinh này chỉ có hai người chúng tôi, tôi ở hải ngoại đến khắp nơi giới thiệu “Kinh Vô 

Lượng Thọ”, Niệm lão, ông ở trong nước giảng bộ kinh này. Vào lúc đó rất khổ cực, chúng tôi đều có sứ mạng truyền đăng, đều 

có thệ nguyện truyền đăng. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đem chú giải này giao cho tôi. Bởi vì phân lượng của nó rất lớn, tôi cũng 

không có nhiều thời gian như vậy một lúc có thể xem hết nó, sơ lược xem qua, chọn lấy thứ quan trọng bên trong, làm thành tư 

liệu tham khảo để giảng kinh. Mãi đến năm 2010, tôi buông xả vạn duyên, trên “Kinh Kim Cang” Phật nói   “pháp còn nên xả, 

 huống hồ phi pháp”,  cái pháp đó chính là Phật pháp. Tôi đem Phật pháp cũng buông xả, chuyên công “Kinh Vô Lượng Thọ”, 

hoàn toàn tuân theo chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, lấy Hoàng lão làm thầy, cùng đồng tu thâm nhập tỉ mỉ nghiên cứu 

“Kinh Vô Lượng Thọ”. Chúng tôi mỗi ngày học tập 4 giờ đồng hồ, một năm học trọn 300 ngày, chính là 1200 giờ, đem nó xem 

thành một loại khóa trình để tu học. Lần này là lần thứ tư học tập “Đại kinh giải” này, càng học càng hoan hỉ, pháp hỉ sung mãn. 

Chúng ta hy vọng vào lần thứ tư học tập  “Đại Kinh Giải”,  mục tiêu của chúng ta cầu “chứng”, ba lần phía trước mục tiêu của 

chúng ta là ở cầu “giải”, chân thật rõ ràng, chúng ta tường tận rồi, không còn nghi hoặc, dùng tâm chân thành thanh tịnh cung 

kính, chúng ta muốn cầu chứng, cầu chứng chính là cầu vãng sanh. Phải đem nghĩa lý trong kinh biến thành tư tưởng của chính 

chúng ta, đem giáo huấn trong kinh biến thành đời sống của chính chúng ta, thì thật được thọ dụng. Không phải là giảng cho 

người khác nghe, hoàn toàn là báo cáo tâm đắc chính mình tu học, cùng phân hưởng với các đồng tu. Chúng ta đi là con đường 

này, ta có thể lý giải, ta có thể làm được, cùng phân hưởng với đồng tu. 

Chúng ta xem tờ 146 hàng thứ hai, đoạn thứ 8: 

ĐOẠN THỨ TÁM: “Phục dỉ, bổn kinh chi thù thắng, tại ư khế lý khế cơ”[41] 

Đây thật  là điều vô cùng khó được. “Đại  Phương Quảng Phật  Hoa Nghiêm  Kinh” khế lý, nhưng không khế cơ, “Pháp Hoa”, 

“Lăng Nghiêm” cũng là như vậy. Nhưng “Kinh Vô Lượng Thọ” này có thể nói là người xưa nói “Hoa Nghiêm áo tạng, Pháp Hoa 

mật tùy” đều ở trong bộ kinh này, 

“lý giả, thật tế lý thể, diệc tức, chân như thật tướng, chân thật chi bổn tế dã, khế lý giả, cái, bổn kinh nãi, trụ chân thật 

huệ, khai hóa hiển tông, chân thật chi tế, tịnh, huệ dĩ chân thật chi lợi, thuần nhất chân thật dã” [42] 

Trên bộ kinh này nói cho chúng ta nghe ba cái “chân thật”, chúng ta hy vọng chính mình phải có thể đạt được. Chúng ta dùng 

chân tâm qua ngày tháng, bạn chịu dùng chân tâm là trải qua đời sống của Phật Bồ Tát, người thế gian dùng vọng tâm, chúng ta 

học được chân tâm ở trên “Kinh Vô Lượng Thọ”, chúng ta không dùng vọng tâm. 

 “Chân thật chi tế”  người thông thường gọi là “chân lý”. Trong đại thừa gọi là tự tánh, gọi là pháp tánh, chân như bổn tánh. Làm 

thế nào có thể chứng đắc? 

 “Trụ chân thật huệ” : Phải dùng trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân thật từ đâu mà có? Tự tánh vốn có, không ở bên ngoài. Phật Bồ Tát 

trí tuệ chân thật hiển lộ ra, các ngài dùng ở ngay trong cuộc sống thường ngày, dùng ở trong công việc, dùng trong đối nhân xử 

thế tiếp vật, trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân thật dùng chân tâm, chân tâm sanh trí tuệ, chân tâm là tâm thanh tịnh, là tâm bình đẳng. 

Tâm thanh tịnh là tiểu thừa, tâm bình đẳng là đại thừa. Thanh tịnh không có ô nhiễm, bình đẳng không có dao động, thanh tịnh 

bình đẳng cũng chính là Thiền định, tự tánh vốn định. 

Khi Đại Sư Huệ Năng khai ngộ, câu thứ tư đã nói “nào ngờ tự tánh, vốn không dao động”, tự tánh là chân tâm, chân tâm trước 

giờ chưa từng dao động, không dao động chính là bình đẳng. 

Cũng giống như ly nước vậy, cho nên chúng ta cúng Phật, không có bất cứ thứ nào để cúng Phật cũng được, nhưng nước nhất 

định phải cúng, phải cúng một ly nước. Nước đại biểu cái gì? Đại biểu thanh tịnh bình đẳng. Không phải Phật cần, mà là chúng ta 

cần. Chúng ta xem thấy một ly nước trước Phật, là mỗi giờ mỗi phút nhắc nhở chúng ta, tâm của chúng ta phải thanh tịnh phải 

bình đẳng, ngoài ra nó không phải ý nghĩa gì khác. Vì sao vậy? 

Thanh tịnh bình đẳng là chân tâm, còn nếu như ô nhiễm rồi, nếu như dao động rồi, nó nổi sóng lên là vọng tâm. Làm thế nào mới 

không bị ô nhiễm? Ô nhiễm là chỉ cảnh giới bên ngoài, tình thức bên trong, mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, sáu căn tiếp xúc cảnh 

giới bên ngoài, đem tình thức dẫn khởi, tình thức chính là ô nhiễm, đem tham-sân-si-mạn dẫn khởi ra, đem “tài, sắc, danh, thực, 

thuỳ” dẫn khởi ra, đem thất tình ngũ dục dẫn khởi ra, tâm của bạn liền bị ô nhiễm, tâm của bạn liền không bình đẳng. 

Vậy phải dùng công phu, công phu gì vậy? Không bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc, vậy thì được rồi, không bị cảnh giới bên ngoài 

dụ hoặc, cũng chính là nói cảnh giới hiện tiền không nên đem nó để vào trong tâm, nhất định phải dùng trí tuệ đem nó ra để quán 

chiếu. 

Ngày trước Trung Quốc người đi học không nhất định phải học Phật, nhưng không có người nào không đọc “Kinh Kim Cang”, 

vào lúc này hữu dụng. “Kinh Kim Cang” nói gì? Kinh Kim Cang rất hay  “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” , là nhắc nhở 

chính chúng ta rằng đã là hư vọng thì hà tất để vào trong tâm. Nếu bạn để vào trong tâm thì tâm bạn liền bị ô nhiễm, tâm liền bị 

dao động, thanh tịnh bình đẳng bị mất đi, tâm này liền sanh phiền não không sanh trí tuệ. Còn như tâm bạn không bị cảnh giới 

bên ngoài xoay chuyển, không bị cảnh giới quấy nhiễu, tâm bạn là thanh tịnh, là bình đẳng, vậy thì tâm bạn sanh trí tuệ, không 

sanh phiền não, việc này quan trọng. 

Tịnh Tông dùng phương pháp gì để tâm bạn không sanh phiền não? Dùng một câu Phật hiệu! Gặp phải cảnh giới bên ngoài quấy 

nhiễu, “A Di Đà Phật”, bạn dùng một câu Phật hiệu này thay thế vào. Trong tâm ta chỉ có một câu Phật hiệu, ngoài câu Phật hiệu 

này ra, không tiếp nhận bất cứ thứ gì, bất cứ thứ gì cũng không để vào trong tâm, vậy thì đúng, cực diệu! 

 “Huệ dĩ chân thật chi lợi”,  “huệ” là ban tặng, còn “chân thật chi lợi” là cái gì? Vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đây là chân thật chi 

lợi. Trước khi chưa vãng sanh, tín, nguyện, trì danh là chân thật chi lợi. Chúng ta phải ghi nhớ. 

Cho nên trong kinh nêu lên ba loại chân thật, gọi là thuần nhất chân thật, tuyệt không phải hư giả. Chúng ta ở bộ kinh điển này, 

vào năm xưa học qua mười lần, giảng qua mười lần, khi cuối đời thâm nhập chú giải tập chú của Niệm Lão, đây là giảng lần thứ 

tư. Đối với ba loại chân thật trên kinh đã nói, thể hội càng lúc càng sâu. 

“Hựu, bổn kinh xưng vi trung bổn Hoa Nghiêm Kinhkinh trung sở thuyên chi nhất thiết sự lý, tức, Hoa Nghiêm chi sự lý 

vô ngại, sự sự vô ngại chi nhất chân pháp giới” [43] 

Nhất chân pháp giới ở chỗ nào? Chính ngay trước mắt, người niệm Phật biết, ta sâu sắc tin tưởng, một chút nghi hoặc cũng không 

có,  Hòa thượng Hải Hiền chùa Phật Lai Nam Dương biết. Ngài cả đời trụ ở chỗ nào vậy? Các vị cho rằng ngài trụ ở thôn quê, cả 

đời là nông phu tiêu chuẩn, đây là mọi người thấy, tôi thấy không phải như vậy, tôi thấy ngài trụ ở Hoa Nghiêm, cảnh giới của 

pháp thân Bồ Tát, cảnh giới lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Các vị có thể đem cái đĩa của ngài xem qua một ngàn lần, dùng tâm 

cung kính tâm thanh tịnh mà xem, sau một ngàn lần bạn liền có thể thấy ra được, ngài trụ ở cảnh giới Hoa Nghiêm bốn vô ngại. 

“Hoa Nghiêm mật áo chi lý thể, chánh tại bổn kinh, cố vân, khế lý”[44].  

Những điều được nói trong kinh này và kinh Hoa Nghiêm hoàn toàn tương đồng. Hoa Nghiêm áo mật, toàn thể của vũ trụ. “Hoa 

Nghiêm lý thể áo mật”, trong triết học gọi là bản thể; “chánh tại bổn kinh, cố vân khế lý”: Tiên sinh Phương Đông Mỹ đã nói 

“Kinh Đại thừa là đỉnh cao nhất của triết học trên thế giới, đây là khế lý”. 

“Chí ư khế cơ, tắc, cánh thị bổn kinh chi độc thắng”[45].  

“Cơ” là căn cơ của chúng sanh. Trên kinh Phật thường hay đem căn cơ phân làm ba cấp thượng trung hạ. Khế hợp loại căn cơ 

nào? Mọi loại đều khế. Đây là độc đáo, thù thắng của bổn kinh, cũng chính là nói người nào cũng học tập được pháp môn này, 

bất cứ người nào cũng đều học tập bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này. Chúng ta xem trên kinh này đã dạy, mười pháp giới tất cả 

chúng sanh đều là “đương cơ” của Tịnh Tông, đều có thể được lợi ích, bên trên từ Bồ Tát Đẳng Giác, bên dưới đến chúng sanh 

Vô Gián Địa Ngục. 

“Kinh trung chi trì danh pháp môn, phương pháp là phương phương pháp, môn là lối đi, phổ bị tam căn, tề thâu phàm 

thánh”[46] 

Thượng trung hạ ba căn, thảy đều thích hợp, thảy đều được lợi ích, phàm phu được có thể vãng sanh, thánh nhân cũng được, cũng 

có thể vãng sanh. 

“Thượng thượng căn giả, chánh hảo, toàn thể thừa đương, hạ hạ căn giả, diệc khả, y chi đắc độ, thượng tắc, Văn Thù, 

Phổ Hiền, pháp thân đại sĩ, diệc quân, phát nguyện cầu sanh”[47].  

Cho nên họ, những người thượng căn thích hợp để gánh vác toàn thể, vì sao vậy? Họ hoàn toàn tường tận đối với sự vi diệu của 

Tịnh Tông, cho nên toàn thể thích hợp vừa vặn. Còn người hạ hạ căn họ không biết đối với vi diệu của Tịnh Tông, chỉ biết chính 

mình đang sống ở trong sáu đường quá khổ, họ muốn lìa khổ được vui, cái thế giới đó gọi là Cực Lạc, còn cái thế giới này gọi là 

cực khổ, ta bằng lòng lìa khỏi cực khổ, ta bằng lòng đi đến Cực Lạc. Cho nên chỉ cần nương “tín nguyện trì danh”, tất cả đều có 

thể được độ. 

Trên thì có các ngài Văn Thù Bồ tát, Phổ Hiền Bồ Tát, Pháp Thân Đại Sĩ, cũng đều phát nguyện cầu vãng sanh Tây Phương Cực 

lạc. Sự phát nguyện cầu sanh này ghi chép ở “Hoa Nghiêm 40”, quyển thứ 39. Năm xưa khi tôi đích thực là đọc đến đoạn kinh 

văn này, lúc đó tôi mới chân thật quay tâm về Tịnh Độ, tôi mới quyết định phải học cái pháp môn này. Còn những năm đầu pháp 

sư Sám Vân khuyên tôi, lão sư Lý khuyên  tôi, tôi đều không tiếp nhận. Tôi tiếp nhận Tịnh Tông là từ “Hoa Nghiêm”, “Pháp 

Hoa”, “Lăng Nghiêm”, những đại kinh này đến sau cùng thảy đều hồi quy Tịnh Độ, lúc đó tôi mới biết được thù thắng của Tịnh 

Độ, mới dần dần ý thức đến pháp môn Tịnh Độ không thể nghĩ bàn, không thể xem thường. 

“Hạ chí, ngũ nghịch, thập ác, lâm chung niệm Phật, diệc tất tùy nguyện đắc sanh”.  

Dưới  thì  những  kẻ  tạo  ngũ nghịch  thập  ác  lúc  lâm  chung  niệm  Phật  cũng  được  tùy  nguyện  đắc  sanh.  Tội  Ngũ  nghịch,  đó  là 

nghiệp nhân của Vô Gián Địa Ngục. 

Trong tư liệu tham khảo chúng ta có thể xem ở tờ thứ 20: 

 “ngũ nghịch, Phật Học Đại Từ Điển, ngũ nghịch khinh trọng, tạp ngữ, Đại Thừa Nghĩa Chương thất viết: Sát phụ tối khinh, 

 sát mẫu thứ trọng, sát A La Hán thứ trọng, xuất thân Phật huyết thứ trọng, phá hòa hợp tăng tối trọng”.  

Tội ngũ nghịch quả báo là Vô gián địa ngục. Tội nghiệp cực trọng trong ngũ nghịch là “phá hòa hợp tăng”, còn “sát phụ” là nhẹ 

trong tội ngũ nghịch. 

Những gì là ngũ nghịch: 

Giết mẫu thân, tội “thứ trọng” nhưng nặng hơn so với tội “tối khinh” giết phụ thân. Mẫu thân ân nặng hơn so với phụ thân, mẫu 

thân sanh bạn, mẫu thân dưỡng dục bạn, mẫu thân chăm sóc bạn, cho nên tội giết mẫu thân tội nặng hơn giết phụ thân. 

Giết A La Hán tội thứ trọng, nhưng tội “thứ trọng” giết A La Hán phải nặng hơn so với tội “thứ trọng” giết mẫu thân. Vì sao vậy? 

A La Hán là lão sư, giáo hóa một phương, bạn giết họ đi rồi, người một phương này không còn người giáo hóa là bạn đã đoạn 

pháp thân huệ mạng họ. Cái nhân quả này bạn phải gánh, đoạn pháp thân huệ mạng của người còn nặng hơn so với đoạn thân 

mạng của họ. Bạn phải nên biết, vì nếu không biết thì không thể được, không biết thì khi làm việc sai mà vẫn không hề biết. 

Làm thân Phật ra máu cũng là tội “thứ trọng” nhưng nặng hơn so với tội “thứ trọng” giết A La Hán. Làm thân Phật ra máu là khi 

Phật còn ở đời, bạn muốn khởi lên ý niệm giết Phật, nhưng phước báo của Phật rất lớn, nên bạn không thể giết được ngài. Thế 

nhưng bạn muốn làm Phật chịu chút tổn thương, chảy chút máu, việc này có thể làm được. Ai làm vậy? Đề Bà Đạt Đa. Cho nên 

Đề Bà Đạt Đa thân sống đọa địa ngục, chân thật là đại địa nứt ra, ông ấy rơi xuống, gặp quả báo nặng đến như vậy, chúng ta 

không thể không biết. Hiện tại Phật không còn ở đời, vậy còn có thể làm thân Phật ra máu hay không? Có! Nhưng là có đồng 

đẳng, có đồng tội. Đó là ác ý hủy hoại tượng Phật. Sự hủy hoại này không phải là do không cẩn thận mà bị, không cẩn thận làm 

hư tượng Phật, tội rất nhẹ, còn nếu như do ác ý, sân hận, không ưa thích, thì cái tội này rất nặng. Công đức tạo tượng Phật rất lớn, 

vì sao vậy? Bất kỳ chúng sanh nào vừa thấy hình tượng Phật qua mắt, là mãi đã trồng thiện căn. Cho nên ở đây tạo một tượng 

Phật, mỗi ngày có bao nhiêu người xem thấy, khi xem thấy rồi trong A Lại Da liền có chủng tử Phật, nếu bạn đem cái tượng này 

hủy hoại đi, tất cả chúng sanh không còn xem thấy, trong A Lại Da Thức sẽ không còn cái chủng tử này. Cái chủng tử này ta 

không nên xem thường nó, vì có lúc nó sẽ khởi tác dụng, có cái chủng tử này, đời sau kiếp sau sau khi gặp được duyên, nó sẽ 

khởi tác dụng và họ sẽ tiếp tục không ngừng tu tập, nếu như gặp được Tịnh Tông, họ rất có thể đi đến được thế giới Cực Lạc để 

làm Phật. Vậy mà bạn đoạn đi cái duyên này của họ, bạn phải gánh lấy trách nhiệm không? Cái tội này nặng, không gánh vác nổi. 

Phá hòa hợp Tăng là tội nặng nhất, là tội “tối trọng”, chính là phá hoại Tăng đoàn. 

 “Cố thành thật vân; phá Tăng tối trọng, hà cố như thị, ly Tam Bảo cố”;  

Phá hòa hợp tăng, tạo cái tội này nặng. Vì sao vậy? Làm cho Tam Bảo phân tán, là bảo họ hoàn tục, không cho phép họ học Phật, 

chướng ngại họ học Phật. 

 “Trung lược, khả nhập thánh giả, bất đắc nhập thánh, tọa thiền học vấn, đọc tụng, lễ bái, như thị đẳng sự, nhất thiết bất đắc, 

 sở dĩ tối trọng”.  

Trong khi họ có thể tu thành tựu, khai thị ngộ nhập, rất có thể trong số họ có thành tựu, tọa thiền, học vấn. Tọa thiền là phương 

pháp tu học của Thiền Tông, còn học vấn là của Giáo Hạ, đọc tụng, lễ bái, thảy đều không thể có thành tựu, cho nên tội này rất 

nặng. 

Tăng là những người tu lục hòa kính, cho nên gọi là hòa hợp Tăng đoàn, không luận tăng đoàn lớn nhỏ. Trong phật pháp tăng 

đoàn nhỏ nhất bốn người, bốn người cùng nhau tu học, tuân thủ Lục Hòa kính, tuân thủ qui củ Phật chế định, chính là giới luật, 

đó chính là tiêu chuẩn tăng đoàn. 

Tăng đoàn, thiên nhân cung kính, chư Phật tán thán, thần hộ pháp bảo hộ, bạn còn phá hoại tăng đoàn, bạn không thể thành tựu 

tăng đoàn cái tội này thì nặng. Tăng đoàn ở nơi đâu, dù họ chỉ mấy người tu hành, chân thật tu hành, liền có thể bảo hộ bình  an 

cho cái khu vực đó, vì đây là những người có trí tuệ, có phước báo, có trí tuệ có phước báo, chỗ này sẽ không gặp nạn. Cho nên 

phá hòa hợp Tăng là tạo đại nghiệp, đại nghiệp đến thế nào? Quá nặng rồi. 

 “Thập ác, Tam Tạng Pháp Số, xuất pháp giới thứ đệ, ác tức quái lý chi hạnh”: 

Thập ác: tư tưởng, ngôn, hạnh của bạn không như lý như pháp tức ác.   Gồmthân ba, khẩu bốn, ý ba, mười ác ý là làm chủ, ý 

chính là ác của tâm, tham sân si. 

 “vị, chúng sanh súc cảnh điên đảo, túng thử cảm tình, ư thân khẩu ý, động dữ lý quái, thành thử thập ác dã”  

Những gì là thập ác: 

 “nhất sát sanh, bao gồm tự sát, sát sanh giả, vị, tự sát, diệc giáo nhân sát[48],   đoạn hại tất cả chúng sanh chi vật mạng dã”.  

Thứ nhất là sát sanh: Trong thập ác thì sát sanh là tội nặng nhất, nhưng trong sát sanh lấy giết người là nặng nhất. Giết người đều 

phải đọa địa ngục, có tội hay không giết người đều phải đọa địa ngục, còn nếu con người này không có tội, bạn làm sao có thể 

giết hại họ? 

Đường Thái Tông là Hoàng đế tốt, nhưng bạn xem phụ thể của ông, nói với chúng ta ông đọa vào Vô Gián Địa Ngục. Người ta 

hỏi ông tại vì sao đọa địa ngục? Ông là hoàng đế tốt. Hoàng đế tốt tạo tội nghiệp địa ngục, cũng phải chịu quả báo, không hề nói 

làm hoàng đế tốt thì không đọa địa ngục. Hỏi ông đã tạo ra tội nghiệp địa ngục gì? Giết người, vào cuối đời nhà Tùy chính trị hủ 

bại, quần hùng đều đứng lên để tranh lấy chính quyền, Đường Thái Tông là một trong số đó, đều đánh bại người khác, đều giết 

hết, người Trung Quốc người nước ngoài thảy đều giết, sau đó ông ấy lên làm hoàng đế. Giết người, tội này là  tội nghiệp của Vô 

Gián Địa Ngục. 

 “nhị, thâu đạo, thâu đạo giả, vị, thiết thủ tha nhân nhất thiết tài vật dã”  

Thứ hai là trộm cướp; 

 “Tam, tà dâm, tà dâm giả, vị, phi kỷ thê thiếp nhi hành dục sự dã” : 

Thứ ba là tà dâm:Tà dâm là tội thứ ba trong thập ác; 

 “Tứ, vọng ngữ, vị, hảo tạo hư ngôn, cuồng hoặc tha nhân dã”  

Thứ tư là nói dối 

 “Ngũ, lưỡng thiệt, lưỡng thiệt giả, vị, hướng thử thuyết thị hướng bỉ thuyết phi, hướng thử thuyết bỉ, nhi sử bỉ thử quai tranh 

 dã”,  

Thứ năm là nói lưỡi hai chiều:Làm cho hai người này bất hòa, làm cho hai người này đấu tranh, họ ở giữa khiêu khích, ở giữa thủ 

lợi. 

 “Lục, ác khẩu, ác khẩu giả, vị, ngôn ngữ thô quánh, hủy đoạt tha nhân, linh kỳ thọ não dã”,  

Thứ sáu là ác khẩu: ngôn ngữ thô lỗ, lời nói rất khó nghe, gọi là hủy nhục người khác, khiến cho người khác phải chịu khổ. 

 “Thất, ỷ ngữ, ỷ ngữ giả, vị, quai bội chân thật xảo sức ngôn từ, linh nhân hiếu lạc dã”,  

Thứ bẩy là nói thêu dệt: cũng là lừa gạt người. 

 “Bát, tham dục, tham dục giả, vị, ư thuận tình chi cảnh, tham trước lạc dục, tâm vô yễm túc dã”  

Thứ tám là tham: Quả báo ở cõi quỷ, tâm tham đọa ngạ quỷ. Hiện tại đối tượng của tham, gần như toàn cầu đến đâu cũng đều có 

thể xem thấy, lấy bốn chữ làm đại biểu “tài, sắc, danh, lợi”, ai không tham? Nếu họ biết nhân quả thì họ không dám tham, vì sao 

vậy? Đọa cõi quỷ. 

 “Cửu, sân nhuế, sân nhuế giả, vị, ư vi tình chi cảnh, bất thuận kỷ ý tâm sanh phẩn nộ dã” : 

Thứ chín là sân:Quả báo của sân là đọa địa ngục, sân nhuế đọa địa ngục, rất là đáng sợ. 

 “Thập, tà kiến, tà kiến giả”  

Thứ mười là si:Người ngu si không tin vào nhân quả báo ứng, bất cứ việc xấu nào họ cũng dám làm, hành tà kiến đạo, tâm vô 

chánh tín giả, cõi súc sanh. 

Trong thập ác sát sanh, trộm cướp tà dâm, đều là thuộc thân tạo ba ác nghiệp; còn vọng ngữ, ỷ ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu đều 

thuộc về khẩu tạo 4 nghiệp; tham, san, si đều thuộc về ý tạo ba nghiệp ác. Cho nên quả báo của mười ác ở ba đường ác, nghiêm 

trọng đều đi đến địa ngục, kế đến là ở cõi ngạ quỷ, năm nghịch mười ác, trong chú giải nói. 

“Người tạonăm nghịch mười ác, lâm chung niệm Phật, cũng được tùy nguyện vãng sanh”. Thù thắng của pháp môn này không 

thể nghĩ bàn, tạo tác năm ác mười nghịch là hết cứu, nhưng gặp được Tịnh Độ thì có thể cứu, vấn đề là họ có tin tưởng hay 

không? Họ có thể cải lỗi hay không? Thật tin tưởng, thật sám hối, sám hối là quay đầu, ta về sau không tạo nữa, đây gọi là chân 

sám hối. 

“Hoành xuất tam giới, viên chứng bốn độ, đốn dữ, Quán Âm, Thế Chí tịnh kiên”[49] 

Tịnh Tông là trực tiếp vãng sanh thế giới Cực Lạc. “Hoành xuất”, hoành xuất đối diện với nó là “thụ xuất”. 

Thụ xuất là gì? Nếu như chúng ta đi là lần lượt tám vạn bốn ngàn pháp môn, cái này là từng bậc từng bậc đi lên, đây gọi là thụ 

xuất. Trước tiên chúng ta phải sanh ở Trời Dục Giới, Trời Dục Giới hướng lên trên là Trời Tứ Thiền, Trời Tứ Thiền lại hướng lên 

trên Trời Tứ Không. Tiếp tục lại xuất ly sáu cõi luân hồi chứng quả A La Hán, A La Hán lại hướng nâng lên trên Bích Chi Phật, 

lại nâng lên Bồ Tát, lại nâng lên là Phật, từng giai đoạn từng giai đoạn mà đi lên, đây gọi là thụ xuất. 

Tịnh Tông không phải như vậy, điểm thù thắng của Tịnh Tông chỗ này là lâm chung niệm Phật liền đến thế giới Cực Lạc, gọi là 

“hoành xuất”. “Thụ xuất” khó, rất khó, thời gian quá dài không dễ dàng tu, chúng ta đi thụ xuất con đường này không thông. Đi 

hoành xuất, điều kiện của hoành xuất chính là thật tín, chân thật tin tưởng có thế giới Cực Lạc, chân thật tin tưởng có nhân  quả 

báo ứng, chân thật tin tưởng phát nguyện cầu sanh, Phật liền đến tiếp dẫn bạn. Không có chút nào hoài nghi, hoài nghi là chướng 

ngại, người trong tâm có hoài nghi thì dù người này niệm Phật cả đời này cũng không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Hoài nghi thì 

làm lệch, làm lỡ mất đi cơ hội một đời này vãng sanh thế giới Cực Lạc. Cho nên quyết định không được hoài nghi. Chúng ta phải 

làm thế nào mới có thể không hoài nghi, cần phải đem thế giới Cực Lạc làm cho rõ ràng, làm cho tường tận, lý tường tận rồi, sự 

cũng làm cho rõ ràng, mới chân thật không hoài nghi, chân thật tin tưởng rồi, có rất nhiều người đã đi qua, đều làm chứng minh 

cho chúng ta. Những biểu pháp này làm tác chứng, vạn nhất không thể xem thường, họ đến để biểu diễn cho chúng ta, thành tựu 

tín nguyện niệm Phật của chúng ta, sanh đến thế giới Cực Lạc viên chứng bốn cõi. Thế giới Cực Lạc có bốn cõi, một sanh thì tất 

cả sanh, một chứng thì tất cả chứng. Hay nói cách khác sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư, đồng thời cũng như sanh cõi Phương 

Tiện, bằng như sanh cõi Thật Báo, bằng với sanh cõi Thường Tịch Quang, chân thật không thể nghĩ bàn. 

Đến thế giới Cực Lạc bạn liền thấy được Quán Âm Bồ Tát, thấy được Đại Thế Chí Bồ Tát, các ngài đều là học trò của A Di Đà 

Phật, chúng ta đi rồi, đến thế giới Cực Lạc, thân phận của chúng ta quan hệ với các ngài là bạn học, các ngài là trưởng bối của 

chúng ta, chúng ta là sư đệ của các ngài, người một nhà, cho nên chúng ta có thể sánh vai với các ngài. 

“khả kiến, thử pháp môn chi cứu cánh phương tiện thiện ứng quần cơ dã”[50] 

Pháp  môn  này  bao  gồm  tất  cả  căn  cơ,  nếu  có  năm  nghịch  mười  ác,  chỉ  cần  trước  khi  lâm  chung  một  hơi  thở  chưa  dứt,  phát 

nguyện cầu sanh, chỉ cần bạn lúc này có thể niệm được một câu A Di Đà Phật, thảy đều có thể vãng sanh. 

Việc này chúng ta nhất định phải ghi nhớ. Xem thấy những chân tướng sự thật này, chúng ta chính mình dò xét chính mình, xem 

ngay đời này có thể vãng sanh hay không? Có phù hợp điều kiện vãng sanh hay không? Đích thực phù hợp, chỉ cần bạn chịu đi, 

là không có người nào không phù hợp, tạo tác tất cả tội nghiệp, năm nghịch mười ác, nhưng một niệm hồi đầu, thảy đều được độ. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi, A Di Đà Phật. 







[1]Ấy là vì trong các kinh Tịnh Độ, chỉ có kinh này gồm trọn các điều mầu nhiệm viên mãn. 



[2] Lấy phát Bồ Đề tâm, một lòng chuyên niệm làm Tông 

[3] Lấy đại nguyện Di Đà “mười niệm ắt sanh” của Phật Di Đà làm gốc 

[4] Nêu tỏ sâu xa cái nhân vãng sanh của ba bậc, rộng nhiếp các bậc thánh phàm trong chín pháp giới. 

[5]Chỉ rõ ràng phương pháp Trì Danh Niệm Phật, chỉ thẳng con đường vãng sanh để trở về nguồn. Vì thế, kinh này được gọi là kinh bậc nhất của Tịnh Tông. 

[6] Nhưng kinh điển quý báu bậc nhất của Tịnh Tông này bị bụi phủ trong Đại Tạng Kinh nước ta đã hơn một ngàn năm. 

[7] xét đến nguyên nhân là do năm bản dịch gốc của kinh này, có bản chi tiết, có bản đại lược, sai biệt quá lớn  



[8] Khiến cho người mới học chuyên trì một bản dịch sẽ khó thấu hiểu tông chỉ sâu xa; nếu đọc trọn năm bản dịch, sẽ cảm thấy khó khăn. 

[9] Do vậy, đa số bỏ kinh này để dốc sức nơi kinh A Di Đà. Vào đầu nhà Thanh cư sĩ Bành tế thanh có viết “Kinh này ít người xiển dương, thật ra là vì chưa có bản hoàn thiện”. 

[10]Lời ấy đúng thay! Do vậy, các vị đại cư sĩ như ông Vương Nhật Hưu đời Tống, Bành Thiệu Thăng và Ngụy Thừa Quán đời Thanh, vì hoằng dương kinh này mà trước sau đã có các bản hội tập và bản trích lục, phân chia chương đoạn. 



[11] Đời Tống, đại cư sĩ Vương Nhật Hưu từng viết Long Thư Tịnh Độ Văn, được bốn biển khen ngợi, truyền tụng đến nay, họ 

Vương lúc lâm chung, đứng thẳng vãng sanh. 

[12] Đủ chứng tỏ Vương cư sĩ là bậc tại gia đại đức thù thắng hiếm có, hạnh lẫn giải đều tốt đẹp trong Tịnh Tông nước ta. 

[13] Họ Vương tiếc nuối sâu xa bảo điển bị phủ bụi, bèn hội tập bốn bản dịch gốc các đời Hán, Ngụy, Ngô, Tống, tạo thành một bản riêng, đặt tên là Đại A Di Đà Kinh, bản của ông Vương ra đời được trong nước khen là tiện lợi, chốn tùng lâm dùng làm kinh 

nhật tụng. 

[14]  Long  Tạng  nước  ta  và  Đại  Chánh  Tạng  của  Nhật  Bản  cũng  đều  chọn bản  của  ông  Vương  để  nhập  tạng.  Bổn hội  tập  của Vương Long Thư có để vào Tạng, trong “Đại Chánh Tạng”, “Long Tạng” (chính là Đại Tạng kinh được biên tập dưới thời vua 

Càn Long) đều có. 

[15] Liên Trì đại sư viết: bản hội tập của họ Vương, so với năm bản dịch gốc, đơn giản, dễ hiểu, rõ ràng, được lưu thông trong đời hiện tại, lợi ích rất lớn; Lại nói: Do bản của ông Vương được lưu hành rộng rãi trong cõi đời, người ta quen thấy, vì thế, đối 

với tác phẩm Di Đà Sớ Sao của tôi, hễ chỗ nào dẫn chứng kinh Vô Lượng Thọ, phần lớn trích theo bản của ông Vương, chỉ đôi 

khi dẫn theo bản dịch gốc. 

[16]Gần đây, trong bài Tựa Tái Bản Bộ Viên Trung Sao do Ấn Quang đại sư viết, Ngài cũng khen ngợi bản của ông Vương văn lẫn nghĩa tường tận, đầy đủ, lưu thông rộng rãi trên cõi đời. Ông Vương hội tập kinh, tuy có công lớn đối với Tịnh Tông, nhưng 

trong bản hội tập có khá nhiều sai lầm. 

[17] Liên Trì đại sư nói: “Trích dẫn kinh văn trong phần trước, ghép lời văn do mình sáng tác vào phần sau, lấy bỏ chẳng trọn hết”. 

[18] Cư sĩ Bành Thiệu Thăng chê trách: “Rối ren, sai sót, chẳng hợp ý chỉ viên dung”. 

[19] nay người viết, (nói về người cầm bút viết bản chú giải này, tức là lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ) kính vâng theo các nhận định của cổ đức, trộm kể ra những khuyết điểm của họ Vương có ba điểm. 

[20] Thứ nhất: Bản hội tập của họ Vương chỉ dựa trên bốn bản dịch, chưa có bản dịch đời Đường. Bản dịch đời Đường có tên là Vô Lượng Thọ Như Lai Hội trích từ Kinh Đại Bảo Tích do Bồ Đề Lưu Chí đại sư dịch, kinh văn có nhiều chỗ uyên áo, huyền 

diệu, tinh tường, trọng yếu mà những bản dịch khác không có. 

[21] Thứ hai: lấy, bỏ chưa trọn hết, lấy chỗ rườm rà, bỏ chỗ quan trọng, sửa chỗ sâu thành cạn. 

[22] Thứ ba: tùy tiện tăng thêm văn tự, nghiễm nhiên tự soạn thêm, 

[23] Sao chép kinh văn trong phần trước, ghép thêm lời văn của chính mình sáng tác vào sau đó, chưa tuân thủ cách dịch, ấy là chê trách [ông Vương] đã sao lục kinh văn trong phần trước; lại đem nhữngcâu chữ do mình đặt ra, ghép vào phía sau; Đã là hội 

tập, cần phải dựa theo nguyên văn của bản dịch, muôn vàn chẳng thể tự tiện thêm câu văn [do chính mình đặt ra].  

[24] tiếc nuối trước những khuyết điểm trong bản hội tập của họ Vương, bèn lấy bản Ngụy dịch mà gạn lọc, trích lược là phiên bản thứ bảy của kinh Vô Lượng Thọ, chỉ là một bản trích lược của bản Ngụy dịch, chưa phải là bản hội tập của các bản dịch. 

[25] Do vậy, vào cuối đời Thanh, cư sĩ Ngụy Thừa Quán, tên tự là Mặc Thâm, nhằm cứu chữa khuyết điểm của ông Long Thư, bèn lấy năm bản dịch gốc, tiến hành hội tập lần nữa, soạn thành một bản khác, thoạt đầu vẫn gọi là Vô Lượng Thọ Kinh; về sau, 

được ông Chánh Định Vương Canh Tâm đổi tên thành Ma Ha A Di Đà Kinh. 

[26] Khuyết điểm tự tiện thêm lời văn vào vẫn chưa thể hoàn toàn tránh khỏi, cho nên bản của ông Ngụy cũng chưa phải là hoàn thiện. 

[27] vì hoằng dương Tịnh Tông, nên nguyện khiến cho bộ kinh đệ nhất trong Tịnh Tông này được tan bụi, tỏa sáng; 

[28] mong cho cuốn kinh vô thượng này lợi lạc mai sau, bèn kế tục tiền hiền, hội tập lần nữa 



[29]Ngăn bỏ muôn duyên, nghĩa là bế quan trong thời gian ba năm, chân thành thực hiện công tác hội tập, lặng lẽ tiến hành một mình, trải qua mười lần sửa chữa,mới mừng kinh đã được hội tập xong, 

[30]  Trước hết, được  lão  pháp  sư  Huệ  Minh  là  một  vị  thông  triệt  Tông  lẫn  Giáo,  cầm  bản  hội tập  chụp  ảnh  trước Phật  đài  để 

chứng minh. 

[31] Tiếp đó, bậc đại đức trong Luật Tông là lão pháp sư Từ Châu chuyên giảng kinh này ở Tế Nam, lại còn đích thân viết khoa phán. Người cậu đã khuất của tôi là Mai lão cư sĩ truyền giảng kinh này trên đài phát thanh Trung Ương, gọi bản này là bản hoàn 

thiện nhất, sau đấy, trong phần lời tựa của kinh này, cụ lại ca ngợi rằng,  “tinh yếu, thỏa đáng, rõ ràng, xác thực, rành rành là có 

căn cứ, không nghĩa nào chẳng có trong bản dịch gốc, không một câu nào vượt ngoài nguyên văn”. 

[32] khó khăn, trúc trắc, nặng nề, tối nghĩa, khiến cho trôi chảy, rõ ràng;rườm rà, trùng lặp, lan man, [biến đổi những chỗ nặng nề 

ấy] trở nên đơn giản, rõ ràng, 

[33]điều chỉnh, rút gọn [những chỗ luộm thuộm, rườm rà], khiến cho những chỗ thiếu sót được viên mãn, Ắt mong cho mọi điều đẹp đẽ đều được hoàn bị, không điều chân thật  nào chẳng bao gồm... Dù chẳng muốn bảo là bản văn chẳng hoàn thiện cũng 

không thể được. 



[34]do vậy, từ khi bản hội tập của tiên sư ra đời, không chân mà đi khắp chốn, các bậc tôn túc trong giới Phật giáo đa số công nhận bản hội tập văn từ giản dị, nghĩa lý phong phú, từ ngữ lưu loát, lý viên mãn, giảng, nói, tán dương, lưu truyền trong ngoài 

nước, Người thấy, kẻ nghe, ưa thích, tin nhận, trì tụng, ấn hành liên tục chẳng dứt.  

[35]Gần đây, lại còn được giới Phật học ở hải ngoại đưa bản này vào bản in mới của Tục Tạng Kinh, khiến cho quang minh của Đại Kinh thường chiếu trong thế gian, Ý nguyện hội tập thù thắng của bậc hiền nhân thuở xưa may sao đã được thành tựu viên 

mãn.  

[36][tức là] bản hoàn mỹ nhất nay mừng được xuất hiện, đây thật sự là một đại sự nhân duyên hiếm có, khó gặp vậy, thật khó được. 

[37]Niệm Tổ là phàm phu hạ căn đầy dẫy triền phược, được tiên sư lầm lẫn giao phó đại sự chú giải, hoằng dương kinh này. 

[38]Tôi thoạt đầu tuy phát đại tâm, nhưng vì chướng sâu, huệ cạn, vâng lãnh sứ mạng nặng nề này, thật sợ hãi sâu xa, may là đã từng được nghe tiên sư giảng giải, đích thân nghe giảng toàn bộ kinh này, lại còn theo hầu thầy suốt hai mươi năm, được nghe 

những điều huyền diệu, sâu xa trong các tông Thiền, Tịnh, Mật, hiểu sơ lược thâm tâm hội tập Đại Kinh của tiên sư. 

[39]đầu thập niên sáu mươi, từng thử viết một bản đề cương cho kinh này, trình lên thầy giám định, may mắn được thầy ấn khả, nhưng trải qua cơn kiếp nạn Cách Mạng Văn Hóa to lớn, bản thảo ấy đã mất sạch chẳng còn, nay tuổi đã ngoài bảy mươi, lại lắm 

bệnh cũ, thẹn ơn sâu chưa báo, sợ vô thường xảy tới.  

[40]Do vậy, gắng gượng tấm thân tàn già bệnh, kế tục hoằng thệ truyền đăng, đem thân tâm này cúng dường Tam Bảo, đóng cửa, không tiếp khách, dốc toàn lực chú giải kinh, mong báo một  phần trong muôn phần ơn sâu của tiên sư, mười phương ba đời 

thượng sư, Tam Bảo và pháp giới chúng sanh. 



[41] lại nữa, kinh này vốn thù thắng ở chỗ khế Lý, khế cơ.  

[42]Lý là Thật Tế Lý Thể, cũng tức là Chân Như Thật Tướng, là gốc rễ chân thật, phù hợp với “lý”,bổn kinh này, trụ trong chân thật huệ, khai hóa, hiển thị Chân Thật Tế, ban cho lợi ích chân thật, thuần nhất chân thật, 



[43]kinh này còn được gọi là kinh Hoa Nghiêm bản trung, những điều được trình bày trong kinh này, hết thảy Sự Lý chính là Nhất Chân pháp giới Sự Lý vô ngại, Sự Sự vô ngại trong kinh Hoa Nghiêm 

[44]Lý Thể ẩn kín, nhiệm mầu của kinh Hoa Nghiêm ở ngay trong kinh này, nên nói là Khế Lý 

[45]còn về phần khế hợp căn cơ, bản kinh này lại càng thù thắng độc đáo 

[46] Pháp môn trì danh trong kinh này thích hợp khắp ba căn, thâu trọn lợi căn lẫn độn căn 

[47]Người thượng thượng căn rất thích hợp để gánh vác toàn thể, kẻ hạ hạ căn cũng có thể noi theo mà đắc độ, trên thì Văn Thù, Phổ Hiền, Pháp Thân đại sĩ cũng đều phát nguyện cầu sanh 



[48] chính  mình không giết nhưng ra lệnh cho người khác giết, bảo người khác sát sanh, 

[49]vượt khỏi tam giới theo chiều ngang, lên trọn vẹn bốn cõi, nhanh chóng cùng Quán Âm, Thế Chí sánh vai 

[50] đủ thấy pháp môn này là phương tiện rốt ráo đến tột cùng, khéo thích ứng mọi căn cơ 



Phật sở hành xứ, quốc ấp khu tụ, mĩ bất mông hóa, thiên hạ hòa thuận, nhật 

nguyệt thanh minh, phong vũ dĩ thời, tai lệ bất khởi, quốc phong dân an, binh 

qua vô dụng, sùng đức hưng nhân, vụ tu lễ nhượng, quốc vô đạo tặc, vô hữu 

oan uổng, cường bất lăng nhược, các đắc kỳ sở.  

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 4) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 

Các vị pháp sư! Các vị đồng tu xin mời ngồi! Xin mời mọi người cùng tôi quy y 

Tam Bảo. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật Đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư 

chúng trung tôn. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật Đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư 

chúng trung tôn. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật Đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư 

chúng trung tôn. 

Mời xem  “Đại  Kinh  Khoa  Chú”,  tờ thứ  147,  chúng  ta xem  từ  hàng thứ tư.  Ba 

hàng phía trước là câu tiết lục ra từ trong cái đoạn này. Cái đoạn này là khi chúng 

ta lần đầu học tập  “Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa”  dùng, hiện tại tổng hợp lại với 

nhau, cũng là cung cấp cho đồng tu để làm tham khảo, không thể hoàn toàn giảng 

tỉ mỉ, nhưng có thể dùng cái phương pháp này. 

“Hựu khế cơ giả, diệc ngụ khế hợp thời cơ chi nghĩa. Như Lai thùy từ, độc lưu 

thử kinh, ư chư kinh diệt tận chi tối hậu bách niên, chánh biểu thử kinh, năng 

khế ư đương tiền, cập vị lai chi xã hội dã ”[1].  

Phật pháp quyết định là khế lý khế cơ. Lý là chân lý, lý chính là chân tướng sự 

thật, thật tướng các pháp. Nếu như không khế lý, đó là ma nói, không phải là Phật 

nói.  Ngay  cả  Pháp  thân  Bồ  Tát  tuy  rằng  chứng  đắc,  nhưng  chứng  đắc  này  chưa 

viên mãn, phải đến quả địa Như Lai vậy mới chân thật viên mãn. Cho nên chúng ta 

học Phật nhất định phải y theo Phật đã nói, cái này là điều kiện thứ nhất. Phật đã 

nói ra là cảnh giới của Phật, là chánh tri chánh kiến của Phật có lúc cùng cách nghĩ 

cách thấy của chúng ta không như nhau, vào lúc này chúng ta phải nhận biết rằng 

cách nghĩ cách thấy của chúng ta sai rồi, Phật là tuyệt đối chính xác. Vậy thì phải 

đem cách nghĩ cách thấy của chính mình buông xả, chọn dùng chánh tri chánh kiến 

của Phật, thì đây gọi học Phật. Còn như thấy chúng ta cùng Phật nghĩ không như 

nhau, nếu y theo tri kiến của chính mình, không y theo giáo huấn của Phật, đây gọi 

là tự tạo nghiệp, quyết định không thể trách Phật Bồ Tát. Cho nên tín quan trọng 

hơn bất cứ thứ gì. 

Đại Sư Ngẫu Ích nói sáu cái tín, cái thứ nhất là tin chính mình. Tin chính mình là 

tin cái gì? Đó không phải tin tri kiến của chúng ta, mà đó là tin những điều Phật nói 

với chúng ta rằng  “tất cả chúng sanh vốn dĩ là Phật, nên chúng ta phải có tự tin, 

chính chúng ta vốn dĩ là Phật. 

Lục Tổ nói  “nào ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”.  Cái vạn pháp này chính là toàn 

thể vũ trụ, câu nói này của Lục tổ chỉ cho ta thấy cả thảy vũ trụ từ đâu mà ra? Từ 

khởi tâm động niệm của chúng ta mà ra. Nếu không khởi tâm không động niệm, thì 

chúng ta chính là Phật, vốn dĩ là Phật, còn khởi tâm động niệm, liền biến thành 

phàm phu. Vì sao vậy? Khởi tâm động niệm là mê, không khởi tâm không động 

niệm là giác, giác mà không mê người này là Phật. 

Nếu chúng ta tin tưởng cái chân tướng sự thật này thì Phật liền có thể giúp chúng 

ta quay  về  tự tánh, Phật  có  thể  giúp chúng  ta  quay  đầu  là  bờ,  còn  như  chúng ta 

không có cái lòng tự tin này, thì đó là chúng ta không có cái nhân thành Phật. 

Phật  dạy  bảo  chúng  ta,  Phật  giúp  chúng  ta  quay  đầu,  đây  là  duyên,  còn  nhân  là 

chính mình vốn có, duyên là Phật Bồ Tát giúp chúng ta. Có nhân, có duyên quả 

báo liền hiện tiền, quả báo này chính là thành Phật. 

Tịnh Độ thành Phật là phân ra hai giai đoạn: Giai đoạn thứ nhất đến thế giới Cực 

Lạc; giai đoạn thứ hai ở thế giới Cực Lạc thành Phật. Vì sao giai đoạn thứ nhất lại 

phải đến thế giới Tây Phương Cực Lạc vậy? Vì phương tiện dễ dàng, có thể bảo 

đảm chúng ta ngay đời này thành tựu. 48 nguyện của A Di Đà Phật rõ ràng tường 

tận nói với chúng ta, cho dù chúng ta tạo năm nghịch mười ác, nhưng chỉ cần ta 

chân thật sám hối, chịu quay đầu, về sau không tái tạo, niệm Phật thì hết thảy đều 

có thể vãng sanh. Điều này trong tám vạn bốn ngàn pháp môn không hề có. Cho 

nên phía trước nói cho chúng ta nghe, bổn kinh thù thắng ở khế cơ, khế lý. 

Cái đoạn này giảng khế cơ. Cơ là chỉ tất cả chúng sanh, cái pháp môn này phổ độ 

tất cả chúng sanh, không bỏ sót một ai, chỉ cần bạn chân thật tin tưởng, chân thật 

phát nguyện, sám trừ nghiệp chướng, về sau không tái tạo,  “phát tâm Bồ Đề, một 

 lòng chuyên niệm”,  bạn liền có phần, bạn liền thành tựu. Ở đây còn nói với chúng 

ta, khế cơ, không chỉ nói hợp căn cơ của tất cả chúng sanh, mà hơn nữa cũng là nói 

khế hợp thời cơ. Thời cơ là gì? Là thời tiết, thời đại. Xã hội của ba ngàn năm trước 

cái pháp môn này hữu dụng, hôm nay là ba ngàn năm sau cũng hữu dụng, vào thời 

đại ba ngàn năm sau nữa cũng vẫn hữu dụng. Không luận vào lúc nào, ở mọi lúc, 

vào mọi nơi đều hữu dụng. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, không có pháp môn nào 

có thể làm được như vậy. 

Tịnh Tông niệm Phật vãng sanh bất thoái thành Phật, siêu việt thời không, siêu việt 

tất cả, không có chướng nạn. Trên kinh nói được rất rõ ràng, A Di Đà Phật từ bi vô 

tận, cảm tất cả chư Phật Như Lai ngay hiện tại nói pháp, không có vị nào không 

nói kinh này. Hơn nữa khi pháp vận của chư Phật kết thúc (tất cả chư Phật đều có 

chánh pháp, tượng pháp, mạt pháp), đến khi pháp diệt, các kinh diệt hết, một trăm 

năm  sau  cùng   “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  vẫn  còn,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  diệt sau 

cùng. Đây chính là biểu pháp, chính là biểu thị kinh này có thể khế hợp với ngay 

hiện tại, và đến xã hội tương lai vẫn luôn là hữu dụng. 

Khoa học hiện tại phát triển nhân loại đầy đủ tri thức rộng lớn, xã hội tiến bộ, mỗi 

người gánh vác trách nhiệm gấp bội. Đây là việc tốt, nhưng vẫn là có vấn đề. Đó là 

mọi người xem thấy tiến bộ của xã hội, khoa học kỹ thuật phát triển, nhưng con 

người ở đời vừa phải có đạo đức, vừa phải có tri thức thì tiến bộ vững chắc, mới có 

hạnh phúc, mới có thọ dụng chân thật. Nếu như chỉ đơn độc một phương diện tiến 

bộ, ví dụ tri thức tiến bộ, nhưng đạo đức thì suy đồi, giống như một người tay trái 

thì rất khỏe mạnh, tay phải thì tàn phế, vậy thì đích thực là có tiến bộ, thế nhưng 

không khỏe mạnh. Xã hội chúng ta ngày nay đã phạm phải cái tâm bệnh này, khoa 

học tri thức phát triển, tri thức không ngừng thêm lớn, nhưng trí tuệ không có, kém 

khuyết trí tuệ, cho nên xã hội tiến bộ là tiến bộ một phương diện, chỉ tiến bộ một 

gối một chân, ngoài ra một gối một chân bị tàn phế rồi. Đây là tình hình xã hội 

ngày nay. Cho nên mỗi một người trên vai phải gánh vác trách nhiệm so với trước 

đây không biết phải nhiều hơn gấp bao nhiêu lần. 

Xã hội cổ xưa chúng ta, người người đều có quê hương, nhưng người hiện tại nói 

 “quê  hương  đó  là  lạc  hậu”.   Tôi  cảm  thấy  quê  hương  không  phải  lạc  hậu.  Quê 

hương, sau khi chiến tranh Trung Nhật kết thúc thì không còn, không còn tìm được 

nữa,  còn  ở  ngay  trong  tám  năm  đó  thì  vẫn  còn,  nhưng  không  nhiều,  rất  ít.  Quê 

hương cống hiến đối với một người là chân thật, chúng ta là phần tử của gia đình, 

nếu như công tác ở bên ngoài gặp phải khó khăn, thì nhà của ta là hậu thuẫn rất 

đáng tin, chúng ta thiếu kém tiền bạc, thiếu kém nhân lực tài lực vật lực, gia đình 

trợ viện, thật rất đáng tin. Vì sao đáng tin? Vì không có bất cứ điều kiện gì. Đương 

nhiên mỗi một người khi công tác ở bên ngoài, tiền kiếm ra được, ngoài chi tiêu 

sinh hoạt thường ngày của chính mình, đều phải đưa về nhà, nhà dùng những số 

tiền này phần nhiều là chứa sản nghiệp. 

Chúng ta từ xưa đến nay, sản nghiệp đáng tin nhất là gì? Là đất đai. Cho nên trong 

nhà  tích  chứa  đất  đai  núi  rừng,  núi  có  thể  trồng  cây,  đất  đai  có  thể  trồng  lương 

thực, hoặc là chính mình trồng, hoặc là cho người nông dân mướn trồng. Cho nên 

gia đình có hằng sản, có sản nghiệp, có thể chăm sóc một tộc người này, khi tuổi 

tác già rồi không thể tiếp tục công tác, về nhà, trở về quê hương, về quê hương là 

cuối đời, cuối đời là hạnh phúc mỹ mãn chân thật. Một người hưởng phước là lúc 

nào? Tuổi già, về quê hương hưởng phước, gia đình sẽ chăm sóc bạn, quyết không 

phải là Viện Dưỡng lão vì viện dưỡng lão là nương tựa vào người khác, còn đây 

không  phải  là  nương  vào  người  khác  mà  là  vào  gia  đình,  là  nhà,  nhà  phụ  trách 

dưỡng già nuôi trẻ. Lịch sử chúng ta mấy ngàn năm, đời đời kiếp kiếp thánh hiền 

quân  tử  đều  là  trong  nhà  bồi  dưỡng  mà  thành.  Cho  nên  chúng  ta  từ  nhỏ  sanh  ra 

trong một nhà, cái nhà này đích thực chính là một tổ chức xã hội, là đại gia tộc, 

không phải cái gia đình nhỏ. Một cái nhà đó có mấy trăm người, cái chế độ (gia 

tộc) này tốt, cái chế độ này không lạc hậu. 

Hiện tại nhà không còn nữa, thì đời sống chúng ta không có bảo đảm, khi bạn gặp 

phải khó khăn ai giúp đỡ bạn? Giả như kinh tế bạn gặp phải khó khăn, bạn có thể 

đến ngân hàng để vay tiền, nhưng vay tiền ngân hàng nhất định phải có thế chấp, 

có bảo đảm, nếu không có bảo đảm, họ đem tiền cho bạn vay, bạn không thể trả thì 

họ phải làm sao? Không phải là việc dễ dàng. Chỉ có nhà, khi bạn gặp phải khó 

khăn, gia đình chi viện cho bạn, không kèm theo bất cứ điều kiện nào. 

Với tuổi tác của tôi, lúc nhỏ còn thấy qua loại đại gia đình này, còn ở trong đại gia 

đình này mấy năm, đại khái ở qua năm sáu năm khi còn nhỏ, có ấn tượng sâu sắc, 

rất là ngưỡng vọng đối với loại hình thái này của thời xưa, rất là lưu luyến. 

Người vào thời xưa từ nhỏ đã nhận qua giáo dục luân lý đạo đức, cho nên người 

tuyệt đại đa số là trung hậu thành thật, không giống như người hiện tại. Tuy nhiên, 

việc này không thể trách người hiện tại, vì hiện tại không có người dạy bạn. Cũng 

giống như Phật đã nói qua trong bộ kinh này “tiên nhân vô tri”.  “Tiên nhân” ở 

đây  là  trưởng  bối  của  bạn,  cha  mẹ  của  bạn,  ông  bà  nội,  ông  bà  cố  nội,  họ  đều 

không  biết  được,  không  nhận  biết  đạo  đức,  thậm  chí  không  tin  nhân  quả,  nên 

không có người dạy bạn. Ngày nay bạn làm sai việc cũng không thể trách bạn, vì 

bạn không có được học, nên trách bạn là sai lầm. Nếu như bạn học rồi thì có thể 

trách bạn, còn không có học, thì phải lượng thứ bạn, vì bạn vô tri đáng thương. 

Xã hội ngày nay phổ biến đều là không nói luân lý, không nói đạo đức. Vì sao vậy? 

Vì họ cho đó là mê tín, ngay đến cả cổ thánh tiên hiền, xã hội ngay nay cũng đều 

không nói đến. Vì sao vậy? Vì cho thế là lạc hậu, không theo kịp thời đại. Khoa 

học kỹ thuật hiện tại họ làm sao có thể theo kịp, khoa học kỹ thuật đơn phương tiến 

hành. Khoa học gia nói với chúng ta, nếu như khoa học không ngừng tiến bộ, sau 

năm  mươi  năm,  trên  địa cầu  này  không thích hợp  loại  người tồn tại.  Năm  mươi 

năm rất nhanh, lời nói này có thật hay không? Chúng ta bình lặng mà nghĩ tưởng, 

là thật. Chúng ta từ quá khứ, tính từ lúc chiến tranh kết thúc đến nay đã là hơn 60 

năm, hơn 60 năm này chúng ta tưởng tượng xem, lấy mười năm lại mười năm lại 

so sánh, chân thật là trượt xuống dốc, một cái mười năm không bằng cái mười năm 

trước. Ngày nay trên thế giới này có bao nhiêu người chúng ta gọi là phần tử tri 

thức, đối với xã hội còn có thể hồi phục an định hòa bình hay không? Khi mà một 

chút lòng tin cũng không có. Đây là một sự việc thật là đáng sợ. 

Thập niên 70, năm 1970, tiến sĩ Thang Ân Tỷ nước Anh, còn kêu gọi những nhà 

khoa học này  “những thứ khoa học nào không cần thiết thì không nên phát triển”.  

Lão nông thương tài là cần yếu là có giúp ích cho đời sống, còn những thứ không 

cần yếu như hướng thái không phát triển, thăm dò ngoài thái không thì đây đều là 

không cần thiết, tốn phí quá nhiều, không có lợi ích thực tế đối với chúng ta, còn 

việc  đề  xướng  hồi  phục  nông  canh  truyền  thống  thì  không  có  người  tiếp  nhận, 

không có người tin tưởng. 

Người phương Tây chân thật có trí tuệ, họ thấy được rất rõ ràng những nhu cầu 

bức thiết ngay hiện tại chúng ta. Chân thật có thể cứu xã hội là giáo dục gì? Giáo 

dục nhân quả. 

Chính ngay gần chúng ta, Tạ Tổng Hồ Châu, ba năm gần đây ông tổ chức luận đàn, 

hoàn toàn nói giáo dục nhân quả, sanh ra hiệu quả rất lớn. Loại giáo dục này ngày 

nay toàn thế giới đều cần thiết, luân lý đạo đức họ không tin tưởng, nhân quả bày 

ngay  trước  mắt  của  bạn,  bạn  hơi  bình  lặng  một  chút  bạn  liền  có  thể  thấy  được. 

Thiện có thiện quả, ác có ác báo, đích thực có đời nay có đời sau, bạn phải đem sự 

việc này làm cho rõ ràng, bạn khởi tâm động niệm tự nhiên liền sẽ thúc liễm, nghĩ 

tưởng ngay chính mình hành vi tạo tác đều là quả báo của ba đường ác. Họ đã làm 

được rất thành công. Cái lớp này của ông chúng ta đều phải nên tham dự, đều phải 

nên học tập, vì đích thực chúng ta cần đến loại giáo dục này. Ông hoàn toàn dùng 

đĩa quang (VCD, DVD), không có thầy giáo, sưu tập rất nhiều tư liệu nhân quả báo 

ứng hiện tiền. Như vậy bạn có thể không tin được hay sao? Không phải trong cổ 

điển đã nói, mà là ngay hiện tiền. Sự thật rất là sống động, mọi người nghe rồi, 

chân thật tâm lo sợ sanh khởi lên, khởi tâm động niệm đích thực có thúc liễm. 

Đây là chúng ta ở chỗ này nói có một điểm thực nghiệm, phục hưng truyền thống 

văn hoá, phải dựa vào giáo dục nhân quả làm nền tảng, có giáo dục nhân quả mới 

có thể có giáo dục đạo đức, còn nếu chỉ có giáo dục đạo đức, không có giáo dục 

nhân quả, thì cái giáo dục đạo đức này không thể thực tiễn. Vì sao vậy? Vì trong 

não người có cái quan niệm cho rằng  “cái giáo dục đạo đức này lạc hậu rồi, hiện 

 tại là thời đại gì, còn đi nói cái gì hiếu thân tôn sư của người xưa, không nói”.  Thế 

nhưng  nếu  bạn  hiểu  được  giáo  dục  nhân  quả,  thì  bạn  sẽ  không  dám  không  hiếu 

thuận,  không  dám  không  tôn  trọng  trưởng  bối,  biết  được  đoạn  ác  tu  thiện,  biết 

được tích lũy công đức phải làm từ chỗ nào, từ hiếu thân kính lão, phải làm từ chỗ 

này. 

Kinh này là khế cơ nên cho dù ở vào xã hội ngày nay vẫn là hữu dụng. 

Chúng ta đọc đoạn văn phía sau: 

“cố hàm ứng, quảng học đa năng, cúc cung tận tụy, tham gia kiến thiết, tạo 

phước nhân dân, thực hiện nhân gian Tịnh Độ,[2] 

Học phật không lạc hậu:  

“vãn cận, Thái Hư Pháp Sư, đề xướng nhân gian Tịnh Độ, tằng tường dẫn Vô 

Lượng Thọ Kinh văn cú, cái dĩ thử kinh, song chiếu thế xuất thế gian, tường 

thị chân tục nhị đế ”.[3] 

Đây chính là trong “Kinh Vô Lượng Thọ”  đã nói, đối với pháp thế xuất thế gian 

pháp đều nói được rất rõ ràng. 

“Phù, Tịnh Tông chi diệu, tại ư bất ly Phật pháp, nhi hành thế pháp, bất phế 

thế pháp, nhi chứng Phật pháp”[4].  

Lão  Hòa  Thượng  Hải  Hiền làm  ra  cho  chúng ta xem,  ông  cả đời  làm  nông khai 

hoang,  đất  trống  trong  núi  hoang,  ông  khai  phá  nó  ra  để  trồng  lương  thực.  Một 

người cả đời 92 năm, ông chỉ một mình khai phá đất hoang. Chúng ta xem thấy 

báo  cáo  có  hơn 100 mẫu  được khai hoang, diện  tích  khả quan, trồng  lượng  thực, 

trồng rau cải, trồng trái cây, chăm sóc mấy ngàn người, mấy vạn người, đây là thế 

pháp, còn một câu Phật hiệu không ngày nào quên đi, đó là Phật pháp. Canh điền 

trong tâm niệm Phật, làm cỏ niệm Phật, niệm Phật không chướng ngại làm việc, 

làm việc không chướng ngại niệm Phật. 

Cũng giống như Lục tổ Đại Sư Huệ Năng ở Hoàng Mai tám tháng, bốn câu này 

cũng là của ngài viết ra, sự việc mà ngài đã làm là giã gạo, bửa củi. Đạo tràng của 

Ngũ Tổ lúc đó có mấy ngàn người, mỗi ngày phải ăn cơm, mỗi ngày phải đốt lửa. 

Ngài xuất thân là tiều phu, đây là bổn hạnh của ngài, mỗi ngày bửa củi giã gạo, 

cúng dường đại chúng. Ngài bửa củi, giã gạo không chướng ngại tham thiền. Thiền 

là cái gì?  “trong không động tâm, ngoài không dính tướng”.  Cho nên ngài làm 

được rất năng động, làm được rất hoan hỉ. Đến khi chín muồi rồi, ngài chính mình 

biết, không có người biết, nhưng Ngũ tổ biết được, Ngũ tổ nêu lên rằng Ngũ Tổ 

muốn truyền pháp vì chính mình già yếu rồi nên muốn truyền y bát. Tại vì sao Ngũ 

Tổ ngài không nói sớm hơn, cũng không nói trễ hơn mà lại muốn nói vào lúc này? 

Chính  là  vì  vào  thời  điểm  này  người  kế  thừa  đã  chín  muồi  rồi,  huấn  luyện  tám 

tháng thì đã thành công. Bạn thấy Huệ Năng, ngài ở trong đạo tràng tám tháng, dù 

trong đạo tràng có thiền đường, nhưng ngài chưa đến ngồi qua một cây hương, đạo 

tràng cũng có giảng đường, ngài cũng chưa từng nghe kinh qua một lần. Vậy ngài 

tham là cái gì? Chính là “trong không động tâm, ngoài không dính tướng” . Mỗi 

ngày làm việc, mỗi ngày phục vụ, đối nhân tiếp vật đều đang dụng công, chân thật 

buông xả. Buông xả gì? Buông xả chấp trước, buông xả phân biệt, buông xả khởi 

tâm  động  niệm.  Nếu  như  vẫn  còn  khởi  tâm  động  niệm,  thì  không  thể  minh  tâm 

kiến tánh, sáu căn ở trong cảnh giới sáu trần, không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt, không chấp trước, nên Ngũ Tổ lão hòa thượng truyền pháp yếu 

cho loại người này, vì họ làm được rồi. 

Ngũ  Tổ  lão  hòa  thượng  đưa  ra  một  đề  mục,  bảo  mọi  người  đem  cảnh  giới  của 

chính mình viết ra một bài kệ cho ngài xem, đây là khảo thí. Thần Tú Đại Sư làm 

ra một bài kệ, Đại Sư Huệ Năng xem qua thấy rằng Thần Tú chưa kiến tánh. Tại vì 

sao? Còn dính tướng:  “thân là cây Bồ Đề”,  dính tướng rồi,  “tâm như đài gương 

 sáng, cần phải thường lau chùi, chớ để bám bụi trần”. “Lìa tất cả tướng, tức tất 

 cả pháp” , Đại Sư Huệ Năng đem nó sửa lại   “Bồ Đề không có gốc, gương sáng 

 không có đài, vốn dĩ không một vật, chỗ nào dính bụi trần”,  đây chính là điều mà 

Ngũ tổ cần. Cho nên canh ba nửa đêm, Ngũ Tổ triệu kiến ngài, bảo ngài đến thất 

phương trượng, rồi nói đại ý  “Kinh Kim Cang”  cho ngài nghe, làm ấn chứng cho 

ngài, giảng đến   “ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”,  ngài Đại triệt đại ngộ nói ra 

năm câu,  “nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, đến  “nào ngờ tự tánh năng sanh 

 vạn pháp”.  Ngũ Tổ nghe qua, nói được rồi, không cần phải nói nữa. Vì sao vậy? 

Đều thông rồi, một kinh thông, tất cả kinh thông. Ngũ Tổ bảo ngài nửa đêm rời 

khỏi, vì sao vậy? Vì có người đố kỵ chướng ngại, bảo ngài ẩn tích đi, đợi đến thời 

tiết nhân duyên chín muồi. 

Ngài ẩn núp ở trong nhóm thợ săn 15 năm. Sau 15 năm, mọi người đều quên đi sự 

việc này, người không phục đại khái cũng không còn. Vào lúc này mới xuất hiện ở 

trong lịch sử Phật giáo chúng ta làm ra thành tích huy hoàng, đó là thiền tông từ tổ 

sư Đạt Ma đều là một đời truyền cho một người, truyền đến ngài là Lục Tổ đều là 

đơn truyền, nhưng chỉ một mình Lục Tổ, ngài truyền cho 43 người. Trong lịch sử 

thiền  tông  không  có  người  thứ  hai  như  ngài,  trước  Lục  tổ  Huệ  Năng  không  có 

người như vậy, sau Lục tổ Huệ Năng cũng không có người như vậy. Ngài không 

biết chữ vì không có đi học, thế pháp cùng Phật pháp là một pháp không phải hai 

pháp, ngài ở Hoàng Mai tám tháng, không lìa Phật pháp mà hành thế pháp, không 

phế thế pháp mà chứng Phật pháp. 

Hải Hiền, Hải Khánh, hai vị pháp sư này cũng là như vậy. 

“Nhân trì danh chi pháp, tối vi phương tiện, tùy địa khả tu, hà đải độn nhập 

sơn lâm”[5] 

Tông môn thì phải là người thượng thượng căn, không phải người thượng thượng 

căn thì không hữu dụng. 

Thế nhưng Tịnh Tông thượng trung hạ gồm nhiếp cả ba căn, thành tựu vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, không thấp hơn Đại Sư Huệ Năng. Cho nên thiền, con đường đó 

chúng  ta  chắc  chắn  không  làm  đến  được,  thế  nhưng  Tịnh  con  đường  này  khẳng 

định đi được thông. Người phải cứu chính mình, không cứu chính mình chắc chắn 

đọa Vô Gián Địa Ngục. Vì sao vậy? Chúng ta bình lặng mà suy xét, chúng ta sinh 

thời, sinh hoạt làm việc đối người tiếp vật, hữu ý vô ý đã làm sai bao nhiêu việc. Ở 

trong  nhà  Phật  năm  nghịch,  mười  ác  chính  là  tội  Địa  Ngục.  Bạn  bình  lặng  từng 

điều từng điều mà nghĩ, mười ác: sát sanh, trộm cắp, tà dâm (dâm nghĩa rộng là 

quá mức, nên không luận việc gì làm vượt quá mức thì đều gọi là dâm) vọng ngữ, 

hai  chiều,  thêu  dệt,  ác  khẩu,  tham,  sân,  si,  bạn  có  đang  làm  không?  Tuy  là  bạn 

không phải tạo tội năm nghịch nghiêm trọng như vậy, nhưng hãy thử suy xét:  

-Bất hiếu cha mẹ so với giết cha mẹ thấp hơn một bậc; 

-Không  kính  lão sư, xem  thường  Phật  pháp. Lời  của  Lão  Sư  Lý  nói  càng  khó  nghe, 

gọi là tiêu  khiển  Phật pháp, họ  là đến học  Phật chăng?  Không phải!  đến để  tiêu 

khiển, không phải thật học, tội lỗi này chính là địa ngục; 

-Phá hòa hợp tăng, chúng ta có làm hay không? 

Chính mình bình lặng phản tỉnh thì liền biết, bạn ngay đời này đi là con đường nào, 

mười pháp giới, mười con đường đang ở trước mặt bạn, bạn đi là con đường nào? 

Bạn  có  thể che giấu  người,  nhưng không thể che  được nhân  quả,  không thể che 

được Phật, Bồ Tát, không che được thiên địa quỷ thần. 

Tiến Sĩ Tu Giám - Hoa Kỳ nói với chúng ta  “thiên địa vạn vật, không có thứ nào 

 là không có linh tánh”.  Việc này Phật kinh có thể làm chứng minh, lượng tử lực 

học cũng có thể làm chứng minh. Đó chính là bất cứ hiện tượng vật chất nào thảy 

đều đầy đủ năm uẩn, đều có “sắc-thọ-tưởng-hành-thức”. 

“Thọ” là cảm nhận, cũng chính là ngày nay chúng ta gọi là có cơ thể sống không 

phải là chết thì bất cứ một vật nào, một hạt vi trần, một cây cỏ nhỏ là nó là sống, nó 

có thể thấy, có thể nghe, khởi tâm động niệm của chúng ta nó đều biết. Vậy thì bạn 

có thể che giấu ai? Người hiểu rõ những chân tướng sự thật này chắc chắn không 

thể khởi ý niệm hại người, chắc chắn không thể làm việc có lỗi với người. Vì sao 

vậy? Vì có quả báo, khởi tâm động niệm trước tiên phải nghĩ đến quả báo, ý niệm 

này của ta, ta làm sự việc này, quả báo hiện tiền tương lai là thiện hay là ác. 

Sau khi bạn xem nghĩ rõ ràng, bạn mới bắt tay vào làm, nếu không mà nói, tương 

lai đọa vào ba đường ác thì hối hận không kịp, thật đáng sợ. 

Bạn gặp được Tịnh Tông là đại hạnh. Chỉ có Tịnh Tông có thể  “đới nghiệp vãng 

 sanh” , chỉ có Tịnh Tông mới có thể sám trừ tội nghiệp Vô Gián Địa Ngục. Thế 

nhưng điều kiện là bạn phải thật làm, còn nếu như vẫn là lừa gạt Phật Bồ Tát, tội 

tăng thêm một cấp. 

“tùy thời khả niệm, bất lao bế quan án tọa”[6] 

Riêng pháp môn Tịnh Tông tùy lúc đều có thể tu, tùy lúc có thể niệm, không cần ở 

núi, đây là Phật dạy chúng ta. Phàm phu chúng ta nghiệp chướng rất nặng, không 

ngăn được  cảnh  giới  bên ngoài  cám  dỗ,  nên  chúng ta  sẽ  khởi  ác  niệm.  Cho  nên 

người thời xưa tu hành xây đạo tràng phải xây ở trong núi sâu, chỗ không có dấu 

chân người, lên núi rất không thuận tiện, không có công cụ giao thông, lối mòn dê 

đi. Vì sao vậy? Chính là tránh bị nhiễu loạn. Cho nên chọn lựa những nơi này là để 

“bất lao bế quan án tọa” . “Bế quan” cũng là xa lìa quấy nhiễu, “án tọa” là thiền 

định,  trong  thiền  đường  tọa  hương.  Nhưng  đối  với  Tịnh  Tông  không  cần  phải 

những hình thức này, ở mọi lúc vào mọi nơi thảy đều có thể tu hành, chính là một 

câu Phật hiệu niệm không gián đoạn, không luận làm bất cứ việc gì không quên 

niệm Phật, không luận làm cái gì, sau khi làm xong không để ở trong tâm, trong 

tâm chỉ có A Di Đà Phật, đây gọi Phật pháp. Cho nên Phật pháp cùng thế pháp có 

thể song hành, không chướng ngại nhau. 

Phía sau nói rất hay: 

“đản  phát,  quảng  đại  giác  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm  danh  hiệu,  hạ  chí 

thập niệm, nhất niệm, diệc đắc vãng sanh”[7].  

Đây hoàn toàn là thật, “một niệm mười niệm” đây là nói lúc lâm chung. Sự việc 

này  tôi  nhắc  nhở  đồng  tu,  khuyến  khích  đồng  tu  phải  học  lão  Hòa  Thượng  Hải 

Hiền, làm sao cho lúc lâm chung chính mình làm chủ, không cầu người khác trợ 

niệm. Đây chính là nói rõ một sự việc, việc gì? trợ niệm không đáng tin, trợ niệm 

sợ nhiễu loạn. Lão Hòa Thượng vãng sanh chọn lựa vào nửa đêm, mọi người đều 

ngủ nghỉ rồi, đợi các vị vừa ngủ nghỉ hết thì ngài ra đi, không có chút quấy nhiễu 

nào. Việc này quá quan trọng. Còn như chúng ta hy vọng người khác trợ niệm, đến 

lúc đó không có người đến trợ niệm thì phải làm sao? Vậy chẳng phải lại đi đến ba 

đường rồi sao? Nhất định phải có thể chính mình làm chủ được mới không việc gì. 

Chúng ta xem thấy ở trong báo cáo này, mẫu thân của Lão Hòa Thượng Hải Hiền 

thật cừ khôi, bà là cư sĩ tại gia, tuổi già không người chăm sóc. Lão Hòa Thượng 

Hải Hiền vô cùng hiếu thuận với mẹ, đón bà đến ở trong đạo tràng để cúng dường. 

Ở trong đạo tràng qua một thời gian, bà biết trước giờ ra đi. Đó là một người niệm 

Phật, con trai bà niệm Phật đã niệm 90 năm, bà có thể không niệm Phật hay sao? 

Công phu niệm Phật của bà cũng không thấp hơn con trai, nhưng bà không nói, bà 

chỉ nói với con trai muốn về quê hương. Rời khỏi quê hương nhiều năm, đột nhiên 

muốn  về  quê  hương.  Trên  thực  tế  nói  “về  quê  hương”  chính  là  vãng  sanh.  Quê 

hương bà vẫn còn con, còn cháu, cho nên sau khi về đến quê nhà, bà thảy đều triệu 

tập tất cả con cháu đến, cả nhà hoan hỉ cùng đoàn tụ, chính bà đích thân gói sủi cảo 

cho  mọi  người  ăn.  Sau  khi  ăn  xong  bà  ngồi  trên  ghế  nói  với  mọi  người   “ta  đi 

 đây!” . Nói lên một tiếng, đầu hơi nghiêng, bà đi thật, không cần người trợ niệm, 

không bị chút quấy nhiễu, đi được quá đột nhiên. Mọi người ở ngay hiện trường 

đều ngẩn ra, vừa rồi thấy bà còn ăn được rất vui vẻ, làm sao nói đi thì đi rồi. Đây 

đều là đến để biểu diễn. Biểu diễn gì? Một câu Phật hiệu không thể nghĩ bàn. Vào 

lúc đó là thời đại động loạn, điều kiện đời sống rất kém, nên Lão Hòa Thượng Hải 

Hiền liền dùng mấy tấm ván mỏng đóng thành một cái quan tài, để đem mẫu thân 

mai táng. Thế nhưng trước sau Lão Hòa thượng trong lòng bất an, cảm thấy có lỗi 

với mẫu thân, vì không có được chuẩn bị được tốt. Trải qua 6 năm hoàn cảnh cảnh 

tốt hơn, ngài muốn đem mẫu thân cải táng, khai quật mộ phần lên, khi mộ phần mở 

ra, không có người, không thấy mẫu thân đâu. Việc này quyết định không phải là 

lừa gạt người, chắc chắn không có người trộm mộ phần vì trong nhà bần hàn, một 

xu tiền cũng không có, không có chôn theo tài vật gì, không có, cho nên không thể 

nào có người trộm mộ. 

Vì sao không hề thấy tử thi? Lúc này mọi người liền nghĩ đến tổ sư Đạt Ma năm 

xưa  ở  đời,  cũng  là  diễn  cái  sự  việc  này.  Có  người  từ  Tây  Vực  đến  nói  với  mọi 

người rằng họ thấy Đạt Ma mang một chiếc giày cỏ. Người khác nghe được lời nói 

này liền nói  “làm gì có việc này”,  liền đem quan tài của Đạt Ma mở ra, không có 

người, trong quan tài chỉ có một chiếc giày cỏ. Điều này chứng minh lời của người 

đó nói không sai, ngài đích thực là một chân mang một chiếc giày cỏ, người đi rồi. 

Mẫu thân của Lão pháp sư Hải Hiền có phải là Bồ Tát tái lai hay không? Hay cũng 

giống như Đạt Ma vậy, du hý nhân gian? Việc này không có người chứng minh, 

còn tổ sư Đạt Ma thì có người nhìn thấy đi một chiếc giầy cỏ. Bà vì chúng ta mà 

làm biểu pháp cho pháp môn niệm Phật công đức thành tựu không thể nghĩ bàn. 

Khi  mẫu  thân  ngài  vãng  sanh  là  86  tuổi,  thân  thể  khỏe  mạnh,  không  cần  người 

chăm sóc, trước khi ra đi cùng nói cười với mọi người, chính tay gói sủi cảo cho 

mọi người ăn, bà cũng không có nói trước với mọi người, ăn xong nói đi thì đi thật, 

là đột nhiên, làm cho mọi người cảm thấy rất kinh ngạc, một người khỏe mạnh như 

vậy vì sao nói đi thì đi ngay. Cho nên cái pháp môn này lâm chung một niệm mười 

niệm quyết định vãng sanh. 

“Bất ngộ thế gian công tác, y cửu đốn thoát sanh tử”[8] 

Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn chỉ có một  môn này là ngày nay có thể làm 

được. Tổ sư Đạt Ma đó là thiền, vậy phải là người căn tánh thượng thượng, quyết 

không phải người phổ thông có thể làm được. Tổ sư Đạt Ma có thể làm thị hiện 

như vậy, sau Đạt Ma không có nghe nói có người thứ hai. Còn mẫu thân của Lão 

Hòa Thượng Hải Hiền là niệm Phật mà đi. 

Cho nên pháp môn niệm Phật: 

“ký năng tự giác giác tha, quảng độ chúng sanh ư vị lai, diệc phục tự tha cụ 

lợi, tạo phước xã hội ư đương thế”[9] 

Đây chính là nói cho người tu Tịnh Độ. Bạn xem Lão Hòa Thượng Hải Hiền xuất 

gia 92 năm, 92 năm hoàn toàn làm nghề nông. Đạo tràng của ngài ở đâu vậy? Đạo 

tràng ở đồng ruộng, ở vườn rau. Đó là chỗ ngài tu hành, là Niệm Phật Đường của 

ngài. Ngài là một người cần khổ lao động, năm xưa có một sư đệ là Hòa Thượng 

Hải Khánh có lúc giúp ngài làm. Sau khi lão Hòa Thượng Hải Khánh đi rồi, ngài 

một mình làm. Hòa thượng Hải Khánh lưu lại nhục thân, toàn thân xá lợi, hiện tại 

cúng dường ở trong chùa nhỏ của ngài. Cho nên ngài cả tự, tha đều lợi, tạo phước 

xã hội, tâm địa từ bi, khắc khổ lao nhọc, trồng những lương thực rau cải, đều phân 

tặng cho người nhà nghèo khổ, giúp đỡ mọi người, tạo phước một phương. 

Chúng ta xem tiếp đoạn phía sau: 

“thị cố kinh vân: đương lai chi thế, kinh đạo diệt tận, ngã dỉ từ bi ai mẫn, đặc 

lưu thử kinh, chỉ trụ bách tuế, kỳ hữu chúng sanh, trị tư kinh giả, tùy ý sở 

nguyện, giai khả đắc độ,  thành thử giới tha phương, nhất thiết hữu tình, lìa 

khổ đắc lạc, cứu cánh Bồ Đề chi pháp yếu dã ”[10].  

“thị cố kinh vân”, là chính ngay bổn kinh này, nói được rất rõ ràng:  

“đương lai chi thế” là chỉ khi pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật kết thúc. Pháp 

vận này của Thích Ca Mâu Ni Phật, hiện tại chúng ta gọi là ảnh hưởng, mặt ảnh 

hưởng của nó là cả thảy thế giới, thời gian ảnh hưởng là 12 ngàn năm. Trên kinh 

nói chánh pháp một ngàn năm, tượng pháp một ngàn năm, mạt pháp một vạn năm. 

Chánh, tượng, mạt chính là một suy tướng. Chánh pháp cùng với thời Phật tại thế 

vẫn không xa lắm, nên vẫn còn gìn giữ cái hình tượng đó. Tượng pháp thì suy rồi, 

không thể so với chánh pháp. Mạt pháp thì càng suy, mạt pháp không thể so được 

với tượng pháp, mạt pháp mười ngàn năm, y theo ghi chép của tổ sư đại đức chúng 

ta, mười ngàn năm này thì một ngàn năm đầu qua đi rồi, hiện tại là bắt đầu một 

ngàn năm thứ hai, năm nay là 41 năm. Cũng chính là y theo ghi chép của Đại đức 

xưa, Thích Ca Mâu Ni Phật diệt độ đến năm nay là 3041, cũng như nói về sau vẫn 

còn  chín  ngàn  năm,  Phật  pháp  của  chín  ngàn  năm  sẽ  không  diệt  mất,  nhưng  có 

hưng có suy, hiện tại là suy, chân thật suy đến cùng tột. Chúng ta làm thế nào cứu 

nó hưng khởi? Phải thật làm, nếu không thật làm thì không thể cứu. 

Phật Học Viện tôi dạy qua, dạy qua mấy năm giật mình tôi không dám dạy nữa. Vì 

sao vậy? Biến chất rồi. Phật Học Viện dạy là Phật Học thường thức, không phải là 

dạy  Giới-Định-Huệ tam học, không phải Tứ Nhiếp, Lục Độ. Cái vấn đề này thì 

nghiêm trọng rồi vì mục đích giáo học của Phật pháp không phải dạy bạn đọc rất 

nhiều kinh, ghi nhớ được rất nhiều sự việc, không phải cái ý này, đây là thế pháp, 

không phải Phật pháp. Phật pháp dạy bạn được định, dạy bạn khai ngộ. Bắt đầu từ 

chỗ nào? Bắt đầu từ trì giới. Còn không có giới luật thì làm sao được? Làm gì có 

cái đạo lý này? Nhân  “giới”  được  “định”,  nhân  “định”  khai  “huệ”.  

Vào thời xưa không luận xuất gia tại gia, học Phật trước tiên là 5 năm học giới, 

phải chân thật thực tiễn. Xuất gia quyết định phải tuân thủ “Sa Di Luật Nghi”, “Tỳ 

Kheo Giới”, “Bồ Tát Giới”, “Tam Tụ Tịnh Giới”, đây là gốc. Tại gia học Phật phải 

tu Tam Quy, Ngũ giới, Thập thiện, Bát Quan Trai giới, tiếp theo chính là Bồ Tát 

Giới, Bồ Tát Giới tại gia, phải thật làm. 

Hiện tại chúng ta xem thấy, chân thật xem thấy ở XiLanca, Xilanca là Tiểu thừa, 

họ vẫn còn lưu giữ qui củ mà Thế Tôn năm xưa để lại, hiện tại người xuất gia đến 

dưới gốc cây ngủ một đêm, không nhiều, thế nhưng họ ở chòi tranh, ở hang động, 

trên núi đào một cái động, họ không nằm giường, buổi tối là ngồi thiền. Việc này 

thì rất nhiều, đây là người chân thật tu hành, ở hang, ở núi, ở chòi tranh, rất được 

đại chúng tôn kính, chân thật vạn duyên buông xả, chỉ có ba y một bát. XiLanca là 

khí hậu nhiệt đới, cho nên ba y thì đủ. Còn cư sĩ tại gia học Phật, họ đều có thể 

tuân thủ Tam quy, Ngũ giới, Thập thiện, Bát Quan Trai Giới, mỗi một tháng chí ít 

đại khái có 5 ngày đến 10 ngày tu Bát Quan Trai Giới. Bát Quan Trai Giới phải 

đến Tự Viện để tu, có nam chúng Tự Viện, có nữ chúng Tự Viện, ở qua một ngày 

trong Tự Viện, trải qua đời sống của người xuất gia 24 giờ. 

Chúng ta xem thấy thật hoan hỉ, không thể tưởng tượng trên thế giới còn có người 

chân thật tu hành. Chúng ta hy vọng ở nơi đây thành lập một Đại học Phật giáo, vì 

Phật giáo toàn thế giới bồi dưỡng sư chất, hoằng pháp, hộ pháp. Chúng ta hy vọng 

có thể hoàn toàn tuân thủ loại truyền thừa cổ xưa của Thế Tôn. Đó chính là dùng 

Giới-Định-Huệ, chân thật bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp nhà Phật, nghiêm trì giới 

luật, buông xả vạn duyên, phải có thể chịu khổ. Người xuất gia Xilanca giữ giới 

không cầm tiền. Họ tay không cầm tiền, không có tiền tài, đích thực ngoài ba y, 

một bát ra không có bất cứ thứ gì. Vậy khi đi ra ngoài thì làm sao? Xilanca tốt, chỉ 

cần là người xuất gia thì ngồi xe đều miễn phí, còn hơn thế nữa mấy chỗ ngồi phía 

trước  chuyên  môn  giữ  lại  để  cho  người  xuất  gia.  Không  chỉ  không  thu  phí,  chỗ 

ngồi tốt nhất giữ lại cho người xuất gia. Cho nên trên thân người xuất gia không 

mang  theo  tiền,  đi  khắp  cả  nước,  giao  thông  không  chướng  ngại,  nhân  dân  tôn 

trọng người xuất gia, tổng thống đều lễ bái đối với cao tăng đại đức xuất gia, đều 

quỳ lễ bái. 

Cho nên chúng ta hy vọng ở nơi đây xây trường học, duyên chín muồi còn phải 

xây dựng một cái Đại học Tôn giáo. Chúng ta đề xướng tôn giáo phải đoàn kết, tôn 

giáo phải học tập lẫn nhau, tôn giáo thế giới là một nhà, hóa giải mâu thuẫn giữa 

tôn giáo và tôn giáo, không cho phép tôn giáo có xảy ra xung đột. Nếu xẩy ra xung 

đột thì đây chính là làm cho người thế gian cái ấn tượng rất không tốt, nên tôn giáo 

phải hòa thuận. Chúng ta mười mấy năm nay làm cái công tác này có hiệu quả, làm 

thành công, hiện tại phải đem nó thúc đẩy, phải mở rộng. 

Năm 2000 tôi di dân đến Úc Đại Lợi. Ở Úc Châu, người lãnh đạo của Úc châu, hy 

vọng tôi giúp họ đoàn kết tôn giáo, đoàn kết chủng tộc, trong mười mấy năm này 

có được chút hiệu quả. Trước tiên ta ở trong cái thị trấn nhỏ đoàn kết lại. Cái thị 

trấn nhỏ này là một đa nguyên văn hoá tiêu chuẩn, nhân khẩu không nhiều, chỉ có 

120 ngàn người, có hơn 80 chủng tộc, có hơn 100 loại ngôn ngữ khác nhau, mười 

mấy tôn giáo, chân thật là thành phố đa nguyên văn hoá. Hiện tại thông qua mười 

năm, chúng ta làm ra một tấm gương tốt cho mọi người xem, trong cái thành phố 

nhỏ này đoàn kết tôn giáo lại, do tôn giáo dẫn dắt, dẫn đầu, đem cái thành phố nhỏ 

này  làm  thành  một  thành  phố  đa  nguyên  văn  hoá,  hài  hòa  đệ  nhất  trên  thế  giới. 

Chân thật làm được thành công, đáng để chúng ta rất an ủi, hy vọng tiếp tục không 

ngừng mở rộng, mỗi một thành thị đều có thể làm như vậy, thế giới liền hài hòa, 

thế giới đại đồng, thế giới hòa bình có thể thực hiện được. 

Quan trọng chính là phải giáo học. Cõi nước chư Phật Bồ Tát tốt đẹp thanh tịnh 

trang nghiêm làm sao mà có được? Do giáo học mà được. Tất cả chư Phật Bồ Tát 

không vị nào không giảng kinh nói pháp. Phật pháp của Xilanca đích thực đắc lực 

ở những pháp sư, những người xuất gia này. Người xuất gia mỗi mỗi đều sẽ giảng 

kinh,  mỗi  mỗi  đều  gánh  vác  sứ  mạng  giáo  học.  Toàn quốc  của  họ  có hơn  mười 

ngàn Tự Miếu, chủ nhật mỗi tuần Tự Miếu mở rộng quần chúng đến học tập. 

Tôi có đi tham quan một Tự Miếu, khi tôi đến không có thông báo, vì muốn xem 

chân tướng của nó. Sau khi tôi bước vào xem thấy cái Tự Miếu này ngày hôm đó 

có  hơn  ba  ngàn người,  chủ  yếu  là  học  trò,  phục trang  chỉnh  tề,  từng nhóm  từng 

nhóm quây tròn, một vị pháp sư ở nơi đó giảng, có mấy mươi học trò vây quanh 

nghe. Tôi xem thấy dường như có hơn 30 pháp sư, trong điện đường, ngoài hành 

lang, trên đất trống đều ngồi đầy người, trật tự rất tốt, xem thấy thật là cảm động 

người. Chúng tôi đi tham quan, học trò chuyên tâm nghe giảng không có ngoái đầu 

ghé tai để ngó nhìn chúng tôi, không có tình hình như vậy, họ cảm thấy như không 

có việc gì, chuyên tâm đang học tập. Chúng tôi xem thấy rất cảm động, trước giờ 

chưa từng thấy qua. Đây là một quốc gia Phật giáo. 

Hiện  tại  chúng ta  có  duyên,  đại  khái  không  lâu  ở  tương  lai,  ta  sẽ  xem  thấy  một 

quốc  gia  nữa,  đó  là  Indo,  quốc  gia  Hồi  Giáo.  Bộ  Giáo  dục  Indo,  quan  viên  chủ 

quản trung tiểu học, quan viên cao cấp này chủ quản trung tiểu học toàn quốc đến 

HongKong để thăm tôi (quan hệ của tôi cùng Indo rất tốt) nói với tôi một sự việc, 

đó là chính phủ Indo từ tháng 7 năm nay, trung tiểu học toàn quốc xúc tiến giáo 

trình “Đệ Tử Qui” (đây là Nho gia của chúng ta), học sinh trung tiểu học toàn quốc 

cần phải học tập. Tôi hỏi ông ấy:  

-Trung tiểu học toàn quốc tổng cộng có bao nhiêu trường? 

Ông ấy nói với tôi:  

-Có mười lăm vạn. 

Thúc đẩy giáo học của “Đệ Tử Qui”, vậy cần phải có lão sư, một trường học một 

lão sư, vậy cần phải mười lăm vạn người, nếu một trường 2 thầy thì phải ba mươi 

vạn người, làm sao bồi dưỡng? Cho nên Bộ Giáo Dục quyết định thành lập một lớp 

bồi dưỡng sư chất “Đệ Tử Qui”. Lớp bồi dưỡng này chuyên môn bồi huấn giảng 

“Đệ Tử Qui”, dạy lão sư “Đệ Tử Qui”. Chỉ một môn bài khóa, chúng ta tin tưởng 

chỉ cần bốn tháng thì đủ rồi. Như vậy một năm có thể làm hai lần, nếu như làm dầy 

hơn một năm có thể làm ba lần. Họ thành lập cái lớp này, chúng ta toàn lực trợ 

giúp họ, giúp đỡ họ, quan trọng nhất là thầy giáo. 

Ở Malaysia chúng ta có mấy mươi vị thầy giáo đều có thể dạy “Đệ Tử Qui”. Lớp 

bồi dưỡng sư chất “Đệ Tử Qui” bên đó của họ học xong rồi. Tốp thứ nhất chúng ta 

có thể giúp cho họ, những thầy giáo Malaysia có thể đến bên đó dạy, dạy một tốp, 

hai  tốp,  nhiều  nhất  là  ba  tốp.  Bồi  dưỡng  lão  sư  của  chính  họ,  sau  đó  chính  họ 

không thể gián đoạn tiếp tục bồi dưỡng. Giáo dục hiện tại phải làm sao? Dùng giáo 

học từ xa. Cho nên tôi mời họ tổ chức đoàn đến Úc châu để tham quan, để tham 

khảo. Úc châu diện tích rộng, nhân khẩu ít, trẻ nhỏ đi học rất không thuận thiện, 

cho nên từ tiểu học liền có thể dùng giáo học từ xa, chúng học ở trong nhà chỉ cần 

có một vi tính thì có thể học, tiếp nhận thầy giáo trường học lên lớp. Mỗi năm có 

hai ba lần, thầy giáo trường học đến các nơi để cử hành trắc nghiệm, cho nên học 

trò một năm chỉ có hai lần tham gia thi cử, cũng không cần đến trường học. 

Bạn thấy giáo học từ xa này HongKong đã có, Đại học Úc châu có thể ở trong nhà 

chính mình học, trường học sẽ phái giáo thọ đến HongKong, tập hợp học sinh lại 

cử  hành  thi  cử,  một  năm  hai  lần,  khi  tốt  nghiệp  trường  học  phát  văn  bằng.  Cái 

phương  pháp  này  hay  bởi  vì  Indo  nhân  khẩu  nhiều,  họ  có  hai  ức  ba  ngàn  vạn 

người, đó là đảo quốc, có hơn mười ngàn đảo, công cụ giáo thông quan trọng nhất 

chính là thuyền. Cái quốc gia này là   quốc gia XLam giáo lớn nhất toàn thế giới có 

thể làm sự việc này. Chúng ta không nghĩ đến việc này, nhưng họ đến nói với tôi, 

tôi thật hoan hỉ. Hiệu trưởng của trường đại học Hồi Giáo đã đến thăm tôi hai lần, 

nói với tôi trường học muốn xây một Viện Tứ Khố. Tôi mới nghĩ ra, tôi đã tặng 

cho họ mười bộ “Tứ Khố Toàn Thư”. Hiện tại họ xây một cái thư viện Tứ Khố, 

muốn  thành  lập  Viện  Hán  Học,  đây  là  một  việc  tốt.  Viện  Hán  Học  học  cái  gì? 

Chính  là  học  “Tứ  Khố  Toàn  Thư”,  bồi  dưỡng  nhân  tài  sư  chất  của  “Nho-Thích-

Đạo”,  quá  tốt.  Hơn  nữa  họ  còn  nói  với  tôi  tương  lai  trong  trường  học  của  họ, 

nghiên cứu Nho-Thích-Đạo, không cần phải nộp học phí, dường như ngay đến ăn 

ở, trường học đều cung cấp, trường học cung cấp cho họ, khi tốt nghiệp có học vị. 

Trường học này là quốc gia thành lập, cho nên họ đến tìm tôi hiệp trợ họ. Đây là 

việc tốt, đây là đại sự. Indo, Malaysia là nước lớn, từ nhân khẩu mà nói nó là nước 

lớn thứ tư trên toàn thế giới. Nhân khẩu nhiều nhất là chúng ta, thứ hai là Ấn Độ, 

thứ ba là Hoa Kỳ, thứ tư chính là họ. Ngày trước chúng ta đến quốc gia họ thăm 

viếng, đại khái có 20 lần, cho nên người lãnh đạo quốc gia đều rất quen thuộc với 

tôi, đều gặp mặt qua. Hiện tại họ muốn làm một việc tốt như vậy, chúng ta phải 

toàn tâm toàn lực trợ giúp họ. Viện Hán Học của họ chính là “Tứ Khố Toàn Thư”, 

dự định vào tháng 5 khởi công, mời tôi đến tham gia. Đây là sự việc vô cùng khó 

được, không chỉ ảnh hưởng quốc gia của chính họ mà còn ảnh hưởng đến toàn thế 

giới. 

Phật Đà lưu lại bộ kinh này đến sau cùng một trăm năm khi tất cả các kinh giáo 

đều diệt hết nhưng  “Kinh Vô Lượng Thọ”  vẫn còn. Sau một trăm năm  “Kinh Vô 

 Lượng Thọ”  không tồn tại, vẫn còn một câu Nam Mô A Di Đà Phật này vẫn tồn 

tại, đại khái vẫn còn lưu lại một hai trăm năm, từ bi đến cùng tột. Khi Mạt pháp kết 

thúc, nếu có người có thể niệm một câu A Di Đà Phật, thì Phật đều đến tiếp dẫn họ. 

“kỳ hữu chúng sanh, trị tư kinh giả, tùy ý sở nguyện, giai khả đắc độ”[11],  

“trị”  là gặp được, chỉ cần bạn có thể gặp được bộ kinh này, bạn muốn cầu vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, quyết định được độ. Nếu tôi không cầu vãng sanh, tôi cầu 

danh  vọng  lợi  dưỡng  của  thế  gian,  có  được  hay  không?  Được!  “Phật  Thị  môn 

 trung, hữu cầu tắc ứng”[12]. Bạn cầu thăng quan, cầu phát tài, cầu thân tâm khỏe mạnh, gia đình hòa thuận, sự nghiệp thuận lợi, bộ kinh này thảy đều có thể giúp đỡ 

bạn. 

“Lương dĩ thử kinh, phù hợp xã hội chi thực huống, chân tục tịnh chiếu, sự lý 

song dung, phàm thánh tề thâu, tâm Phật bất nhị, cố năng trường tồn, nhi độc 

lưu ư mạt thế”[13],  

Đích thực pháp môn Tịnh Độ hữu cầu tắc ứng. Thế nhưng nền tảng của nền tảng là 

giáo dục nhân quả. Tại vì sao chúng ta có thể vãng sanh? Nhân là chân tâm chính 

mình. Vì sao vậy? Vì thế giới Cực Lạc là do chân tâm của chúng ta biến hiện ra, 

chân tâm chính chúng ta biến hiện ra, làm gì có lý nào không thể quay về? Cái việc 

này phải hiểu. Đại Thừa giáo thường nói cả thảy vũ trụ đều do tâm hiện thức biến, 

 “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”,  nói rõ A Di Đà Phật thế giới Cực Lạc có 

quan hệ thế nào với chúng ta, quan hệ quá mật thiết, cùng một tự tánh, cùng một 

chân tâm. Cho nên cầu sanh thế giới Cực Lạc, phải dùng chân tâm cầu, không thể 

dùng vọng tâm. Còn “tín, nguyện, trì danh, một lòng chuyên niệm”, đây là duyên. 

Nhân là  “thị tâm, thị Phật”[14] duyên là  “thị tâm, tác Phật”[15].  Hiện tại ta muốn đến thế giới Cực Lạc để làm Phật, chúng ta là học tập ngài Lục Tổ Huệ Năng, hãy 

xem ở trong  “Đàn Kinh”,  Đại Sư Huệ Năng lần đầu gặp mặt Ngũ Tổ, Ngũ Tổ hỏi 

ngài: 

-Con đến chỗ ta đây muốn cầu được cái gì? 

Ngài trả lời rằng: 

-Con chỉ cầu làm Phật. 

Ngài không cầu gì khác, không cầu phú quý, chỉ cầu thành Phật. Ngũ tổ chân thật 

mãn tâm nguyện của ngài. Ngay  thành Phật còn có thể cầu được, huống hồ các thứ 

khác, có gì mà cầu không được chứ? Cho nên  “Phật thị môn trung, hữu cầu tắc 

 ứng”[16].  Người thế gian không có một ai không mong cầu tài, cầu thông minh trí tuệ, cầu khỏe mạnh sống lâu, ở trên bộ kinh này thảy đều có thể làm được, có thể 

thỏa mãn nguyện vọng của bạn, chân thật là không thể nghĩ bàn. 

“Lương dỉ thử kinh, bất đản vi Tịnh Độ, quần kinh chi cương yếu, nhất đại 

tạng giáo chi chỉ quy”[17].  

Đây  là  nói  một  bộ  kinh  nào?  Trong  kinh  điển  Tịnh  Độ,  một  bộ  kinh  điển  quan 

trọng  nhất,  đại  biểu  bộ  kinh  đệ  nhất  của  Tịnh  Tông,  nó  là  cương  lĩnh  của  Tịnh 

Tông, nó là tông yếu của Tịnh Tông, không có kinh nào quan trọng hơn, đó là bộ 

 Kinh Vô Lượng Thọ này, là “chỉ quy” của một Đại tạng giáo. Một đại tạng giáo là 

tất cả pháp mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói 49 năm, sau cùng đều quy Tịnh Độ. 

 “Kinh Hoa Nghiêm”,  sau cùng Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham học, Bồ Tát Phổ 

Hiền Mười đại nguyện vương sau cùng đều quy về Cực Lạc,  “Pháp Hoa”, “Lăng 

 Nghiêm”,  Đại kinh, Đại luận, không bộ kinh nào sau cùng không quy về Tịnh Độ. 

Quy Tịnh Độ chính là đại viên mãn, chân thật thành tựu. 

Thật tế ra mà nói: 

“diệc vi thử giới tha phương, hiện tại vị lai, nhất thiết hửu tình, ly khổ đắc lạc, 

cứu cánh Bồ Đề chi pháp yếu”[18] 

Vậy thì còn gì bằng không? Thực tế ra  mà nói:  

 “thử giới”  là thế giới này chúng ta, bao gồm giáo khu của Thích Ca Mâu Ni Phật 

chính là cái tam thiên đại thiên thế giới này. Tam thiên đại thiên thế giới có bao 

nhiêu lớn? Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói với chúng ta, trên Phật kinh nói đơn vị 

thế giới chính là như nhà khoa học hiện tại chúng ta gọi là “hệ ngân hà”. Một cái 

tiểu thiên thế giới là một ngàn đơn vị thế giới, chính là một ngàn cái hệ ngân hà, 

một ngàn cái tiểu thiên là một cái trung thiên, lại một ngàn cái trung thiên là một 

cái đại thiên. Cho nên một đại thiên thế giới có mười ức cái hệ ngân hà. Cái phạm 

vi này mười ức cái hệ ngân hà nay chính là “thử giới”. 

 “tha phương”  là bên ngoài mười ức hệ ngân hà gọi là “tha phương”. Cõi nước chư 

Phật vô lượng, vô biên, vô tận, vô số. 

 “Thử giới tha phương”  là cả thảy vũ trụ, hiện tại vị lai tất cả hữu tình lìa khổ được 

vui, pháp yếu cứu cánh Bồ Đề. 

Chính là bộ kinh này, chính là câu một Phật hiệu này, bạn có thể tin tưởng không? 

Nếu bạn có thể tin tưởng thì đó là đại thiện căn đại phước đức, bạn ngay đời này 

quyết định có thể vãng sanh làm Phật. 

Sự, lý pháp môn này đều không thể nghĩ bàn, lý quá sâu rồi, sự quá vi diệu, không 

cách gì tưởng tượng, cho nên chỉ có người thượng thượng căn họ có thể tin tưởng. 

Vì  sao  vậy?  Họ  “một  nghe,  ngàn  ngộ”,  vừa  nghe  họ  hoàn  toàn  tường  tận.  Tuy 

nhiên, còn có một loại người người hạ hạ căn, cho dù là hạ hạ căn, họ tuyệt nhiên 

không hiểu đối với cái đạo lý này, thế nhưng họ thành thật, họ nghe lời, họ nghe 

rồi họ không hoài nghi, họ liền tin tưởng, hơn nữa họ thật làm, chân thật tin tưởng 

có thế giới Cực Lạc, chân thật tin tưởng có A Di Đà Phật, không một chút hoài 

nghi nào, chân thật phát nguyện cầu sanh thế giới Cực Lạc, dạy họ niệm Phật, một 

câu Phật hiệu này  một ngày từ sớm đến tối họ đều đang niệm, họ không hề ngơi 

nghỉ, nắm chắc lấy câu Phật hiệu này, loại người này vãng sanh thế giới Cực Lạc 

cùng thượng phẩm thượng sanh hoàn toàn tương đồng. 

Cho nên hạ hạ căn cùng thượng thượng căn, vãng sanh thế giới Cực Lạc thảy đều 

là thượng phẩm thượng sanh, chúng ta phải hướng đến họ mà học hỏi. Hòa thượng 

Hải Khánh, Hải Hiền, hai vị đại đức chính là như vậy, vì chúng ta mà thị hiện, họ 

đều không biết chữ, không có đi học, cả đời chưa nghe qua người giảng  kinh, vì 

sao họ có thể thành tựu? Đầy đủ sáu chữ “thành thật, nghe lời, thật làm”. Khi Ngài 

Hải Hiền xuất gia, thầy Thế Phát của ngài chỉ dạy Ngài một câu   “Nam Mô A Di 

 Đà Phật” , dạy ngài cứ mãi liên tục niệm. Bạn xem ngài lão thật thành thật niệm 92 

năm, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra không có bất cứ thứ gì. 

Ngài có khai ngộ hay không? Khai ngộ rồi! Ta có thể thấy ra được. Tuy là tôi chưa 

thấy mặt ngài nhưng tôi xem đĩa phim của ngài, vì không phải người khai ngộ thì 

không làm được. Đích thực ngài tuổi thọ dài đến như vậy, không nhất định là chính 

ngài mà là A Di Đà Phật gia trì. A Di Đà Phật giao cho ngài nhiệm vụ, vì cái khu 

vực này, vì cái thời đại này làm biểu pháp, làm tấm gương tốt của người học Phật 

cho mọi người xem. Học Phật đều phải nên hướng đến Ngài học tập, cả đời không 

cầu danh không cầu lợi, cái gì cũng không cầu, chính mình mỗi ngày cần khổ lao 

tác, tự ăn đồ mình làm, chân thật không thể nghĩ bàn. Đây là tấm gương của chúng 

ta, chúng ta phải nên học tập với Ngài. 

“Thị cố, Niệm Tổ, cảm ân đồ báo, phát vô thượng tâm, kính chú thử kinh, tục 

Phật huệ mạng”[19] 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ làm sao báo ân? Niệm lão “phát tâm vô thượng, kính 

 cẩn  chú  giải  kinh  này  nhằm  duy  trì  huệ  mạng  của  Phật”.   Đây  chính  là  phương 

pháp ngài báo ân. 

Ngày nay chúng ta đọc đến chỗ này, chúng ta cũng phát tâm báo đáp, chúng ta báo 

bằng cách nào? Cũng là phát tâm vô thượng, y giáo phụng hành, vì người diễn nói. 

Chú ý cái chữ “diễn” đó, diễn là phải làm ra biểu diễn cho người xem. Lão Hòa 

Thượng Hải Hiền cả đời là biểu diễn, ngài không có nói, hoàn toàn là làm ra tấm 

gương để cho người xem. Ngài có thể diễn thì đương nhiên ngài có thể nói, nhưng 

pháp duyên không như nhau nên Ngài chỉ “diễn”. Vì sao? Vì người ở trong nông 

thôn,  Ngài đã tiếp  xúc hoàn  toàn là nông  thôn,  người  nông  thôn bạn nói  cho họ 

nghe họ không hiểu, nhưng bạn làm ra, họ có thể thấy được, họ bị cảm động. Nếu 

Ngài ở đô thị thì ngài nhất định phải giảng kinh. 

“Kiền  kỳ  lưỡng  độ  đạo  sư,  thập  phương  Như  Lai,  thượng  sư  bổn  tôn,  Kim 

Cang Hộ Pháp, từ ân phú hộ, uy đức gia minh”[20] 

Đây là cầu gia bị gia trì, chúng ta nguyện là phát rồi, chúng ta trí tuệ không đủ, 

phước báo chúng ta có hạn, nhất định phải cầu Phật Bồ Tát gia trì, phải kiền thành 

phải khẩn thiết mong cầu hai cõi đạo sư, ở cõi này chúng ta là Bổn Sư Thích Ca 

Mâu Ni Phật, ở thế giới Tây Phương Cực Lạc là A Di Đà Phật, đây là hai cõi đạo 

sư. Ngoài thế giới Ta Bà cùng thế giới Cực Lạc còn phải kiền kỳ lưỡng độ đạo sư, 

còn phải cầu gia trì của “thập phương Như Lai”. Cầu gia trì, không chỉ cầu gia trì, 

còn cầu hộ pháp, “Kim cang Hộ pháp, thượng sư bổn tôn”. 

Kim Cang Hộ Pháp là người nào? Bốn chúng đồng tu, tại gia xuất gia, nam chúng 

nữ  chúng,  yêu  cầu họ hộ  pháp, hộ  trì  “từ  ân  phú hộ”.  Phật  gia  trì chúng  ta,  bốn 

chúng hiện tiền cũng giúp chúng ta, có hay không? Có! Chỉ cần chúng ta thật làm, 

cảm động Phật Bồ Tát, cũng có thể cảm động rất nhiều đồng tham đạo hữu, chỉ cần 

tiếp  cận  với bạn, xem  thấy  bạn  thật  tu hành,  không  ai  không  tôn  kính,  không  ai 

không bội phục, không ai không hộ trì bạn. Cho nên “Uy đức minh gia” là ngấm 

ngầm gia hộ. 

“Ký thử chú thích, thượng khế thánh tâm, quảng khải chúng tín”[21].  

Hy vọng cái chú giải này, người sau chúng ta đọc được cái chú giải này của ngài, 

vì người diễn nói, cùng phân hưởng với mọi người. “thượng khế thánh tâm” là lý, 

“quảng khải chúng tín” đây là căn cơ, khế cơ khế lý, trên là khế lý, dưới là rộng 

khải chúng tín là khế cơ. 

“phàm hữu kiến văn, đồng nhập Di Đà, nhất thừa nguyện hải”[22] 

Chúng ta phát cái nguyện này, hy vọng chúng ta tương lai, đều là đồng tham đạo 

hữu  Hải  Hội  Liên  Trì  thế giới  Cực  Lạc, lấy  cái  này  làm  đại  viên  mãn,  đại  đoàn 

viên. Niệm Lão ở lời tựa trước khi giảng kinh, đến chỗ này là viên mãn rồi. Cùng 

vừa lúc hết thời gian, hôm nay chúng ta học đến chỗ này thôi. A Di Đà Phật. 







[1] Lạ i nữa, khế cơ còn ngụ ý phù hợp thời đại và căn cơ. Đức Như Lai rủ lòng từ, riêng lưu lại kinh này 

 một  trăm  năm cuối sau khi các kinh đã bị diệt hết. 

 Điều  này  cho  thấy  kinh  này  có  thể  khế  hợp  xã  hội 

 trong hiện tại và tương lai.  



[2] vì   thế,  ai  nấy  đều  nên  học  rộng,  biết  nhiều,  một lòng tận tụy, tham gia xây dựng [xã hội] nhằm tạo 

 phước  cho  nhân  dân,  thực  hiện  cõi  Tịnh  Độ  trong 

 nhân gian 

[3] gầ n  đây,  pháp  sư  Thái  Hư  đề  xướng  nhân  gian Tịnh Độ, từng trích dẫn cặn kẽ nhiều câu trong kinh 

 Vô Lượng Thọ, ấy là vì kinh này soi rọi cả thế gian 

 lẫn xuất thế gian, chỉ bày cặn kẽ Chân Đế và Tục Đế 

[4] Đi ều  hay  tuyệt  của  Tịnh  Tông  là  chẳng  lìa  Phật pháp  mà  hành  pháp  thế  gian,  chẳng  bỏ  pháp  thế 

 gian mà chứng Phật pháp 

[5] do  pháp trì danh thuận tiện nhất, chỗ nào cũng có thể tu được,  tu  ở bất cứ chỗ nào cũng được, chẳng 

 cần phải trốn vào núi rừng;  

[6] ni ệm  bất  cứ  lúc  nào  cũng  được,  chẳng  nhọc  công bế quan, ngồi yên 

[7] chỉ   cần  phát  khởi  giác  tâm  rộng  lớn,  một  mực chuyên niệm danh hiệu, tối thiểu là mười niệm, hay 

 một niệm cũng được vãng sanh 



[8]    chẳng trở ngại công việc trong  thế gian,  mà  vẫn nhanh chóng thoát khỏi sanh tử y như thế 

[9] đã   có  thể  tự  giác,  giác  tha,  rộng  độ  chúng  sanh trong  thời  vị  lai,  lại  còn  khiến  cho  mình  lẫn  người 

 đều  được  lợi  lạc,  tạo  phước  cho  xã  hội  trong  đời 

 hiện tại  



[10] Vì   thế,  kinh  dạy:“Trong  đời  tương  lai,  khi  kinh đạo  diệt  hết,  ta  do  lòng  từ  bi,  thương  xót,  đặc  biệt 

 lưu  lại  kinh  này  tồn  tại  một  trăm  năm.  Có  chúng 

 sanh nào gặp được kinh này, tùy theo sở nguyện đều 

 có  thể  đắc  độ,  hết  thảy  hữu  tình  trong  cõi  này, 

 phương  khác,  lìa  khổ  được  vui,  đạt  đến  Bồ  Đề  rốt 

 ráo”  



[11] có   chúng  sanh  nào  gặp  được  kinh  này  tùy  theo sở nguyện, đều có thể đắc độ.  

[12] T rong nhà Phật có cầu có ứng 

[13] ấ y là vì kinh này phù hợp với tình huống thật sự 

 trong xã hội, Chân và Tục cùng chiếu, Lý và Sự đều 

 viên  dung,  gồm  thâu  phàm  lẫn  thánh,  tâm  và  Phật 

 chẳng hai, vì thế, có thể trường tồn, một mình được 

 lưu lại trong đời Mạt.  

[14] tâ m này là Phật 

[15] tâ m này làm Phật 

[16] t rong nhà Phật, có cầu ắt ứng.  

[17] Ấ y  là  vì  kinh  này  không  chỉ  là  cương  yếu  của các kinh Tịnh  Độ, là chỗ chỉ  quy của toàn bộ giáo 

 pháp trong Đại Tạng Kinh 

[18] mà   còn  là  pháp  trọng  yếu  để  hết  thảy  hữu  tình trong  cõi này, phương  khác, hiện  tại, tương  lai,  lìa 

 khổ được vui, đạt đến Bồ Đề rốt ráo 

[19] Vì  thế, Niệm Tổ cảm ân mong báo đáp, phát tâm vô thượng, kính cẩn chú giải kinh này nhằm duy trì 

 huệ mạng của Phật 



[20] khẩ n  cầu  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở 

 phương này và Bổn Sư A Di Đà Phật trong thế giới 

 Cực Lạc, mười phương chư Phật, thầy, cầu thần hộ 

 pháp từ ân che chở, hộ trì, ngấm ngầm gia hộ 



[21] mon g sao bản chú thích này, trên khế hợp thánh tâm, khơi gợi rộng rãi lòng tin của mọi người 

[22] có   ai  thấy  nghe,  đều  cùng  nhập  biển  nguyện Nhất Thừa của Phật Di Đà 



Phật  sở  hành  xứ,  quốc  ấp  khu  tụ,  mĩ  bất  mông  hóa,  thiên  hạ  hòa 

thuận,  nhật  nguyệt  thanh  minh,  phong  vũ  dĩ  thời,  tai  lệ  bất  khởi, 

quốc phong dân an, binh qua vô dụng, sùng đức hưng nhân, vụ tu lễ 

nhượng, quốc vô đạo tặc, vô hữu oan uổng, cường bất lăng nhược, 

các đắc kỳ sở.  

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 5) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 

Các vị pháp sư! Các vị đồng tu xin mời ngồi! Mời mọi người cùng tôi 

quy y Tam Bảo. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng 

tồn, quy y Phật đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, 

quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng 

tồn, quy y Phật đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, 

quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng 

tồn, quy y Phật đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, 

quy y Tăng Già chư chúng trung tôn. 

Mời Xem “Đại Kinh Khoa Chú”, tờ thứ 148, điểm xuống hàng thứ ba là 

phần “Khái Yếu”  có  “Thập môn khai khải”  (mười đoạn giới thiệu đại ý 

của  bản  kinh),  là  huyền  nghĩa.  Thiên  Thai,  Pháp  Hoa  Tông  nói  “ngũ 

trùng huyền nghĩa” (năm tầng huyền nghĩa) ý nghĩa đều như nhau, đều 

là thuộc về “Khái yếu”, khái yếu của toàn kinh. 

 “Thập môn”  (10 mục) thứ lớp như sau:  

“nhất giáo khởi nhân duyên, nhị bổn kinh thể tánh, tam nhất kinh 

tông thú, tứ phương tiện lực dụng, ngũ sở bị căn cơ, lục tạng giáo sở 

nhiếp, thất bộ loại sai biệt, bát trạch hội hiệu thích, cửu tổng thích 

danh đề, thập chánh thích kinh văn” [1] 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão, cái đoạn này là Niệm Lão chính 

mình viết:  

“cẩn thích thử kinh, y Hoa Nghiêm Tông pháp, cập Di Đà Sớ Sao lệ, 

tổng khai thập môn kế vi” [2] 

 “cẩn”  trong cái chữ này có tâm cung kính, có tâm chân thành, để giải 

thích một bộ đại kinh này. 

 “y  Hoa  Nghiêm  tông  pháp”,   phương  thức  là  y  theo  phương  pháp  của 

Hoa Nghiêm Tông giảng kinh. Ngay đến Đại sư Liên Trì trong “Di Đà 

Kinh Sớ Sao” cũng là dùng Hoa Nghiêm mười môn khai giải, tổng khai 

mười môn, bắt đầu từ  “kế vi đệ nhất giáo khởi nhân duyên”  (mục thứ 

nhất là nhân duyên khiến cho giáo pháp phát khởi) cho đến  “thập chánh 

 thích kinh văn” (mục thứ 10 là giải thích kinh văn). 

“Tiền  cửu  môn,  tổng  luận,  toàn  kinh  cương  tông  bộ  loại,  thử  dữ 

Thiên Thai tông chi ngũ trùng huyền nghĩa, đại đồng tiểu dị”[3] 

“cương” là cương yếu, “tông” là tông chỉ, “bộ loại” là bộ kinh này quy 

thuộc loại nào trong 49 năm giảng kinh dạy học của Thích Ca Mâu Ni 

Phật? 

“Tuy, tường liệt lượt thủ xả tiêu biệt, tổng chi, giai tương nhất kinh 

cương yếu, tổng luận ư tiền, phát huy minh liễu”[4] 

Mục đích thứ nhất là:  

“sử độc giả tiên thức tổng thể, hậu nghiên kinh văn, cương cử mục 

trương, dị ư lãnh hội”[5] 

Cho người sơ học. Người sơ học muốn nghe Ngài giải thích kinh văn, 

thì trước tiên Ngài đem đại ý toàn kinh làm một giới thiệu, để mọi người 

nhận biết bộ kinh này, có  một khái niệm đối với bộ kinh này, sẽ  sanh 

khởi tâm hoan hỉ, đó là đối với sơ học. 

Mục đích thứ hai là: 

Đối với các bậc lão tu? Các bậc lão tu mà nói không nên nghe kinh văn, 

vì kinh văn họ rất thuộc, họ đã nghe rất nhiều lần, nên cái mà họ muốn 

nghe  chính  là  nghe  huyền  nghĩa  phía  trước.  Huyền  nghĩa  là  cái  gì? 

Chính là bạn học tập báo cáo tâm đắc đối với bộ kinh này, thì phần này 

có thể cung cấp cho họ làm tham khảo tu học. Cho nên đối với lão tu, họ 

rất xem trọng bộ phận này. 

Hai loại tác dụng này không như nhau, thế nhưng đều rất có sự giúp đỡ 

đối với nghiên giáo tu hành. Nắm lấy tổng cương lĩnh thì không thể nào 

đi sai đường. Giống như đánh cá, quăng lưới bắt cá, “cương” là dây tổng 

đầu, nắm giữ cái này, lưới vừa quăng cả thảy đều bung ra. Đây là nêu 

hình tượng này để thí dụ. Khai mở mười môn chính là tổng cương, nắm 

được tổng cương rồi, đại ý toàn kinh liền biết được một số đại khái, sau 

đó nghiên cứu kinh văn thì dễ dàng lãnh hội. 

“Thử diệc loại tợ, cận đại thư tịch trung, dỉ khái luận vi thủ dã, kim 

tắc danh vi khái yếu (tối hậu chi nhất kinh, phương y kinh chương 

thứ chú thích kinh văn)”. 

Mục sau cùng (thứ 10) mới là giải thích kinh. 

Một là nhân duyên khởi giáo:  

“nhất, minh đại giáo, dữ Tịnh Độ pháp môn chi hưng khởi”[6],  

Phật  pháp  từ  đâu  mà  có?  Làm  thế  nào  hưng  khởi?  Tu  học  Phật  pháp 

trước tiên phải đem nó làm cho rõ ràng. Trong chú giải của Niệm Lão:  

“giáo khởi nhân duyên giả, minh đại giáo, sở dĩ hưng khởi chi nhân 

duyên”[7] .  

Chỗ này phân ra hai đoạn:  

Đoạn thứ nhất: “sơ, minh đại giáo, dữ Tịnh Độ pháp  môn chi hưng 

khởi” [8],  

Đoạn  thứ  hai:  “thứ,  tắc  tường  thuật  bổn  kinh,  hưng  khởi  chi  nhân 

duyên” [9],  

Từng tầng từng tầng để nói rõ. Chúng ta xem phía sau, cái đoạn nhỏ thứ 

nhất: 

“nhất thiết pháp, bất ly nhân duyên, đại giáo chi hưng, nhân duyên 

vô lượng” [10].  

Câu này ở trong kinh đại tiểu thừa là Phật thường nói. Vậy vũ trụ do đâu 

mà hưng khởi? Từ đâu mà có? Theo các nhà khoa học hiện tại đều nói là 

do  vụ  nổ.  Nói  do  vụ  nổ  lớn  là  nói  không  thông,  vậy  vụ  nổ  lớn  là  do 

nguyên nhân gì? Đều nói không thông. Vậy tại vì sao các nhà khoa học 

này lại nói do vụ nổ lớn? Những nhà thiên văn học này, hàng ngày mỗi 

buổi  tối  đều  quán  sát  thái  không,  thái  không  có  rất  nhiều  tinh  cầu,  họ 

thấy ra được hiện tượng gì? Tinh cầu đều cách thái dương hệ chúng ta 

bay đi ra rất xa, tốc độ rất nhanh, giống như là vụ nổ lớn xảy ra vậy. Do 

vụ  nổ  lớn,  cái  lý  luận  này  vẫn  còn  nghi  hoặc,  cái  cách  nói  này  chỉ  là 

trước mắt, rốt cuộc sự việc thế nào, hiện tại vẫn là dấu hỏi. 

Phật không có cách nói này. Khởi nguồn của vũ trụ, Phật pháp nói với 

chúng ta về do nhân duyên sanh. Có nhân, có duyên mới có thể sanh ra 

kết  quả,  có  nhân  không  có  duyên  không  kết  quả,  có  duyên  không  có 

nhân cũng không thể có kết quả. Chúng ta xem thấy các hiện tượng, hiện 

tượng  là  thuộc  về  kết  quả.  Vậy  thì  tất  cả  pháp  đều  là  do  nhân  duyên 

sanh, Phật pháp cũng không ngoại lệ. Cho nên hưng đại giáo (đại giáo 

này chính là giáo học của Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm) giáo học này 

hưng khởi nhân duyên vô lượng, rất phức tạp, rất nhiều, không phải đơn 

thuần. 

“nhi, vô lượng nhân duyên, duy vi, nhất đại sự nhân duyên cố” [11],  

Trong  vô  lượng  nhân  duyên,  một  nhân  duyên  quan  trọng  nhất  là  gì? 

Chúng ta trước tiên phải biết cái điểm này, quan trọng nhất, quan trọng 

nhất  chính  là  vì một  đại  sự  nhân  duyên,  phía  sau  liền  giải  thích.  Kinh 

Pháp Hoa nói rằng: 

“Pháp Hoa vân, chư Phật Thế Tôn, duy dĩ, nhất đại sự nhân duyên 

cố, hiện xuất ư thế”[12] 

Đây là nói rõ không chỉ là Thích Ca Như Lai, tất cả chư Phật, thế giới vô 

lượng  vô  biên,  chư  Phật  cũng  là  vô  lượng  vô  biên,  các  Ngài  đã  thành 

Phật rồi, thành Phật rồi các Ngài đến thế gian để làm cái gì? Tại vì sao 

phải đến? Câu tiếp sau đây sẽ nói rõ đó chỉ vì một đại sự, chính là một 

việc lớn này, vì “duyên cố” của sự việc lớn này mà xuất hiện ở thế gian. 

Cũng trên “Kinh Pháp Hoa” nói: 

“Hoa Nghiêm vân, Như Lai thành đẳng chánh giác xuất hưng ư thế, 

dĩ thập chủng vô lượng vô số nhân duyên, nãi chí, quảng thuyết như 

thị đẳng, duy vi nhất đại sự nhân duyên”[13] 

Phía sau chính là nói về duy chỉ một đại sự nhân duyên, đó là:  

“duy dục chúng sanh, khai thị Phật tri kiến cố” [14].  

“diệc tức dục nhất thiết chúng sanh khai minh bổn tâm, đồng Phật 

tri kiến, đẳng thành chánh giác dã”[15].  

Chính cái sự việc này, chúng ta xem chú giải của Niệm Lão. 

“Pháp Hoa Kinh vân; chư Phật Thế Tôn, duy dĩ nhất đại sư nhân 

duyên  cố  xuất  hiện  ư  thế,  duy  dĩ  Phật  chi  tri  kiến  thị  ngộ  chúng 

sanh” [16].  

“Phật  tri  kiến”  là  tất  cả  chúng  sanh  vốn  có,  nhưng  hiện  tại  bị  bế  tắc. 

Giống như giấu trong cung điện vậy, cửa đóng rồi, trước giờ chưa từng 

bước vào, không biết được trong đây có những gì, đây gọi là mê. Phật 

giúp cho chúng ta mở cái cửa này ra (khai), mở ra rồi thì chúng ta thấy 

được (thị), nhưng xem thấy những thứ bên trong không nhận ra, giống 

như chúng ta đi viện bảo tàng cố cung vậy, bên trong bày biện rất nhiều 

thứ không quen biết, cần phải có người vì chúng ta chỉ, thị ra, vì chúng 

ta giới thiệu, khi vừa giới thiệu thì chúng ta liền tường tận, đây gọi là 

ngộ. Sau khi ngộ làm thế nào có thể được thọ dụng? Cố cung chỉ thấy 

(khai, thị, ngộ), cái thứ này bạn không thể lấy để dùng, vẫn là để đó để 

triển lãm, nếu như bạn lấy ra mang về nhà bạn, đều dùng ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày của bạn, đây gọi là nhập. 

Đây là bốn cái giai đoạn, Phật cống hiến đối với chúng ta là khai thị, ngộ 

nhập hoàn toàn là việc của chính mình. Cho nên Phật pháp nói khế cơ, 

khế lý. Người chân thật khai ngộ, chân thật thành Phật rồi, thì gọi là Đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, người nói việc này, người nghe phải 

có năng lực ngộ nhập, không có năng lực ngộ nhập, vậy thì không phải 

cơ nghi, chính là họ không phải đương cơ, họ tuy là nghe giảng, nghe rồi 

bán tín bán nghi, nghe rồi chưa khai ngộ. 

Năm xưa Phật ở đời, Phật có trí tuệ, Phật có thần thông, thế nhưng Ngài 

cũng không thể dạy người hoàn toàn khai ngộ, Ngài chỉ có thể dạy người 

thượng căn triệt ngộ, người trung căn ngộ mà không thấu triệt, người hạ 

căn  nghe  rồi  có  thể  hoàn  toàn  chưa  ngộ,  đem  cái  họ  nghe  xem  thành 

thường thức để đối đãi, loại người này không cách gì tu. Người có thể 

ngộ họ mới hiểu cách tu, người triệt ngộ tu hành chứng quả thì nhanh. 

Tiêu chuẩn của người xưa là ngay trong một đời này có thể chứng quả, 

đây đều là người thượng căn. Người trung căn ngay trong một đời này 

không thể chứng quả,  phải đợi đời sau kiếp sau. Còn người hạ căn thì 

sao? Có những người hạ căn phải đợi vô lượng kiếp, thời gian rất lâu rất 

dài, đời đời kiếp kiếp tiếp nhận huân đào của Phật pháp thành chủng tử, 

mới có cơ hội khai ngộ này. 

Phật Đà năm xưa ở đời giảng kinh dạy học, đệ tử khai ngộ có chúng Bồ 

Tát, có chúng Thanh văn. Chúng Bồ Tát phải đẳng cấp gì mới khai ngộ? 

Hoa Nghiêm cũng là Viên giáo, Pháp Hoa cũng là Viên giáo, đều phải 

đến Sơ trụ trở lên. Viên giáo Sơ trụ trở lên khai ngộ rồi. Hay nói cách 

khác nhị thừa, tam thừa Bồ Tát đều là ngộ mà chưa nhập, phải Sơ trụ trở 

lên nhập rồi. Biệt giáo sơ trụ, Viên giáo sơ trụ, chân thật được thọ dụng, 

được thọ dụng gì? Ra khỏi mười pháp giới, cõi Thật Báo Trang Nghiêm 

hiện tiền, vậy thì được đại thọ dụng. 

Tiểu  thừa  tâm  thanh  tịnh  cũng  có  thể  khai  ngộ,  tiểu  ngộ,  họ  được  thọ 

dụng  siêu  xuất  sáu  cõi  luân  hồi, vĩnh  viễn  không  còn  luân hồi  sáu  cõi 

nữa. Họ vào cái cảnh giới này, đều là được thọ dụng chân thật. 

Nếu như chúng ta đời sau vẫn cứ luân hồi sáu cõi, đó chỉ là khải thị chứ 

chưa ngộ nhập. Trong Phật pháp Đại thừa đã nói là pháp bình đẳng,  “tất 

 cả chúng sanh vốn dĩ là Phật” . Lời nói này là thật, không phải là giả. 

Phàm phu khác biệt với Phật chính là ở chỗ mê ngộ, phàm phu giác ngộ 

rồi liền thành Phật. Cảnh giới của giác ngộ cũng muôn ngàn khác biệt, 

giác ngộ thế nào? Công phu giác ngộ toàn là buông xả. Vì sao vậy? Tại 

vì bạn mê? Bởi vì bạn có chấp trước nên bạn mê, bạn có phân biệt nên 

bạn mê, bạn có khởi tâm động niệm nên bạn mê. Phật đem chướng ngại 

của chúng ta (chính là chướng ngại chúng ta không thể minh tâm kiến 

tánh) chỉ cho chúng ta, đó là ba loại phiền não lớn, khởi tâm động niệm 

chính là vô minh, vô minh phiền não, vô minh là không tường tận, chính 

là mê, hay nói cách khác không khởi tâm không động niệm bạn liền giác 

ngộ rồi. Tu ở chỗ nào? Phương pháp quá nhiều rồi, tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn, vô lượng pháp  môn,  mỗi  môn đều thông đạt Niết Bàn đạo. 

Niết Bàn chính là không sanh không diệt, mỗi môn đều thông. 

Cho  nên đại  thừa giáo  nói  có  pháp nào  không phải  là  Phật  pháp.  Phật 

pháp chính là phương pháp thông đến Niết Bàn, Phật đạo chính là con 

đường  thông  đến  Niết  Bàn.  “Đạo”  chính  là  con  đường,  “pháp”  là 

phương pháp. Thế nhưng căn tánh của chúng sanh không đồng nhau, vô 

thỉ kiếp đến nay tập khí chủng tử không giống nhau, vậy thì tạo thành 

cái gì? Có người vừa nhìn thì tường tận, có người vừa nghe thì hiểu rõ, 

có người vừa tiếp xúc thì thấu hiểu. Ngày nay chúng ta nhìn không hiểu, 

nghe cũng không hiểu, tiếp xúc vẫn là không hiểu, cho nên thấy sai, nghĩ 

sai, thế là nói sai, làm sai. Trong cái sai lầm này có thiện ác, thiện thì 

cảm ứng ba đường thiện, ác thì cảm ứng ba đường ác. Các vị nhất định 

phải hiểu được cả ba đường thiện và ba đường ác thảy đều sai lầm. Vì 

sao vậy? Căn bản là không có sáu cõi luân hồi, sáu cõi luân hồi là giả. 

Cũng giống như một giấc mộng, bạn thấy mộng đẹp, bạn thấy ác mộng, 

khi tỉnh lại rồi thảy đều là mộng, đều không tồn tại. Cho nên thiện ác là 

không chút ý nghĩa. Ở trong sáu cõi có thiện ác, cái mộng tốt cùng ác 

mộng  không  như  nhau,  thế  nhưng  khi  tỉnh  mộng  thì  không  có  gì,  đều 

cũng  bằng  không.  Cho  nên  Phật  dạy  cho  chúng  ta,  pháp  còn  nên  xả, 

huống hồ phi pháp, cho dù Phật pháp là thiện, là mỹ, thế nhưng trong tự 

tánh không có thứ này. 

Lão  Tử  cũng  nói  được  hay   “đạo  khả  đạo,  phi  thường  đạo,  danh  khả 

 danh, phi thường danh”.  Phật nói cho chúng ta là cái danh này mà thôi, 

danh của đạo, danh của thiện, nói cái danh tướng mà thôi. Thực thể thì 

sao? Thực thể không có. Chỉ có bổn tánh là thật thể, thế nhưng bổn tánh 

nói không ra được, bổn tánh bạn cũng không thấy được, bạn cũng không 

nghe  được,  bạn  cũng  không  sờ  đến  được,  nhưng  nó  thật  có,  nó  không 

phải giả. Còn hiện tượng là giả, hiện tượng vật chất là giả, cả khởi tâm 

động niệm hiện tượng tinh thần cũng là giả, hiện tượng tự nhiên là giả. 

Cho nên Phật nói  “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” .  

Vậy công phu tu hành thì sao? Chính là ở ngay trong những hiện tượng 

hư  vọng  này,  không  nên  chấp  trước,  không  nên  phân  biệt,  không  nên 

khởi tâm động niệm, thì thành công rồi. Cho nên biết chữ hay không biết 

chữ không liên quan, có học qua hay không cũng không liên quan, mà 

vấn đề mấu chốt ở buông xả. Nhìn thấu là hiểu rõ chân tướng sự thật, 

buông xả thì không còn bị nó ảnh hưởng nữa. 

Nếu bạn có thể buông xả chấp trước thì chứng quả A La Hán. Buông xả 

chấp trước thì tâm thanh tịnh rồi, rời xa ô nhiễm. Buông xả ở chỗ nào 

vậy? Mắt thấy sắc không chấp trước tướng sắc, tai nghe âm thanh không 

chấp trước tướng âm thanh, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, không 

chấp  trước  tướng  cảnh  giới,  biết  được  tướng  cảnh  giới  không  phải  là 

thật,  nên  gọi  là   “ngay  thể  tức  không,  không  thể  có  được” ,  đây  gọi  là 

chân tướng. 

Nếu  như  lại  nâng  cao  lên  một  tầng,  không  những  không  chấp  trước, 

ngay tâm phân biệt cũng không có, vậy chúc mừng bạn, bạn thăng cấp 

rồi, bạn từ A La Hán nâng lên Bồ Tát. A La Hán là tâm thanh tịnh, Bồ 

Tát là tâm bình đẳng. Bình đẳng nhất định có thanh tịnh, nhưng thanh 

tịnh chưa hẳn có bình đẳng. 

Lại hướng nâng lên cao nữa chính là không khởi tâm, không động niệm. 

Ngay thanh tịnh bình đẳng đều buông xả, không khởi tâm không động 

niệm, vậy chúc mừng bạn, bạn thành Phật rồi, vô minh phá rồi, vô minh 

buông xả rồi. 

Cho  nên  các  đồng  tu  học  Phật,  trong  nhà  có  cúng  tượng  Phật,  cúng 

dường trước tượng Phật thứ gì? Quan trọng nhất chính là cũng một ly 

nước. Cái ly của ly nước này tốt nhất nên dùng ly pha lê, ly thủy tinh, 

trong suốt, bạn có thể nhìn thấy được. Nước này là cái ý gì? Không phải 

để  Phật  uống,  Ngài  không  uống  đâu,  mà  đây  là  biểu  pháp,  nhắc  nhở 

chúng ta, bạn tu cái gì? Phải đem tâm tu đến giống như nước vậy, thanh 

tịnh  như  vậy,  không  có  ô  nhiễm,  bình  đẳng  như  nhau,  không  có  gợn 

sóng. Cho nên trong ly nước này trong sạch, không nên cúng nước trà, 

trà  có  ô  nhiễm,  nó  có  màu  sắc,  nhất  định  phải  cúng  nước,  phải  cúng 

nước trong, nó đại biểu thanh tịnh, đại biểu bình đẳng, đại biểu giác. 

Trên  đề  kinh  chúng  ta  “Thanh  tịnh,  Bình  đẳng,  Giác” ,  chúng  ta  tu 

chính là tu cái này. Giác là tất cả thông đạt tường tận, là trí huệ. Trí huệ 

từ  đâu  mà  sanh?  Khi  không  còn  việc  gì,  trong  tâm  không  sanh  một  ý 

niệm,  chẳng  phải  vậy  sao?  Không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không 

phân  biệt,  không  chấp  trước,  một  niệm  không  sanh.  Một  niệm  không 

sanh gọi là Tam muội, tiếng Phạn gọi Tam muội, còn khi dịch thành ý 

Trung Văn gọi là Thiền định. 

Thiền định là gì? 

“Thiền định” cách nói của hai chữ này là ngoài không dính tướng gọi là 

“Thiền”, trong không động tâm gọi là “Định”. Bên ngoài không quản là 

thứ gì, thấy được rất rõ ràng rất tường tận, nhưng không để ở trong tâm. 

Việc này rất quan trọng, quyết không để ở trong tâm, chắc chắn không bị 

cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, đây gọi là thiền. Bên trong không khởi 

tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đây gọi là 

định. Định đến cùng tột, tự tánh vốn định, tâm của  chúng ta vốn dĩ là 

định. Hiện tại vừa thấy cảnh giới bên ngoài tâm của chúng ta liền động 

gọi  là  động  tâm,  đây  gọi  phàm  phu,  còn  như  cảnh  giới  bên  ngoài  có 

động thế nào tâm không động, đây gọi là Phật Bồ Tát. 

Có định liền có trí huệ, liền có thần thông, liền không có chướng ngại. 

Tu ở chỗ nào vậy? Tu ở ngay trong đời sống. Ví dụ: Mặc áo, khi đang 

mặc  áo  cũng  tu,  ăn  cơm,  khi  đang  ăn  cơm  cũng  tu,  làm  việc,  khi  làm 

việc ở ngay trong lúc làm việc cũng tu, ngay trong đối nhân xử thế tu, 

toàn  là  Phật  pháp,  không  có  pháp  nào  không  phải  là  Phật  pháp.  Phật 

pháp chính là lìa tất cả tướng, chính là tất cả pháp. 

Lìa tướng là cái gì? 

Ngay tướng lìa tướng, lìa tức đồng thời, không có trước sau, chính ngay 

trên  tướng  không  chấp  tướng  đây  gọi  là  công  phu.  Không  phải  không 

tiếp  xúc,  không  tiếp  xúc  thì  có  tác  dụng  gì  chứ?  Ý  niệm  vẫn  cứ  nghĩ, 

không ích gì. Không thể nói tướng lìa khỏi không ở trước mặt thì không 

tưởng đến nó, mà ở trước  mặt cũng không nghĩ đến nó, đây gọi là đại 

định, thì gọi công phu thành tựu rồi. Cho nên trước tiên phải hiểu được 

tự tánh là gì? 

Tự tánh là gì? 

Trong “Pháp bảo Đàn Kinh” Lục Tổ Đại Sư Huệ Năng nói được rất rõ 

ràng, Ngài nghe ngũ tổ giảng Kinh Kim Cang liền khai ngộ. Ngài là từ 

nghe kinh khai ngộ, còn Thích Ca Mâu Ni Phật là dưới cội bồ đề nhập 

định khai ngộ. Bạn xem phương pháp khai ngộ không như nhau. Phương 

pháp không nhất định,  vô  lượng vô  biên,  xúc  động  cội  nguồn  của  bạn 

bỗng nhiên khai ngộ. Đây là điều chúng ta cần phải hiểu được thì chúng 

ta mới có thể được thọ dụng, thật thọ dụng.  “Bát Nhã vô tri, vô sở bất 

 tri” . Bát Nhã là trí huệ, trí huệ có hai loại, một cái là thể, một cái là tác 

dụng. Thể chính là vô tri, đi con đường này rất nhanh. 

Cho nên lần này chúng ta đến đây thật tốt. Chúng ta xem đĩa về Lão Hòa 

Thượng Hải Hiền cùng tư liệu này đều in ra, đều tặng cho mọi người. 

Lão  Hòa  Thượng  Hải  Hiền,  Ngài  là  cảnh  giới  gì  vậy?  Ngài  được  tam 

muội  rồi, Ngài khai ngộ rồi, có phải là  minh tâm kiến tánh? Rất  là có 

thể, Ngài cái gì cũng đều biết, nhưng Ngài không nói, tại vì sao không 

nói? Nói ra không có người hiểu. Người thượng thượng căn có thể nói 

với họ, người trung hạ căn không thể nói. Bạn xem Ngài không biết chữ, 

không có đi học, ngay đến thời khóa tụng sớm tối Ngài đều không có 

làm qua. Thời khóa sớm người khác đọc kinh niệm chú, Ngài niệm A Di 

Đà Phật, một câu A Di Đà Phật Ngài khai ngộ, vì sao vậy? Người xưa có 

một  câu  nói   “biết  ít  việc  phiền  não  ít,  biết  nhiều  người  thì  phải  quấy 

 nhiều” ,  Ngài  không  biết  chữ,  không  có đi  học,  trong  kinh  nói  gì  Ngài 

cũng không biết, Ngài không có loại phân biệt chấp trước, một câu Phật 

hiệu  tâm  của  Ngài  là  định  rồi,  ngày  trong  hai  đến  sáu  giờ  không  luận 

Ngài làm cái gì, ở mọi lúc vào mọi nơi, Ngài làm ra toàn là đang tu đại 

định, tu tự tánh vốn định. 

Đại Sư Huệ Năng nói rất hay  “nào ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh”.  Tự 

tánh là tâm thanh tịnh, tự tánh là bổn thể, tự tánh cũng gọi là pháp tánh, 

cũng  gọi  chân  như.  Mỗi  ngày  Ngài  dùng  cái  này,  Ngài  là  khởi  “giác” 

dụng, còn chúng ta là khởi “mê” dụng. Vì sao vậy? Chúng ta vọng niệm 

quá  nhiều,  tạp  niệm  quá  nhiều,  đây  là  gì  vậy?  Tâm  không  thanh  tịnh, 

không bình đẳng, lúc nào chúng ta có thể đem tâm làm bình rồi? 

Hai  vị  huynh  đệ  này  đều  không  biết  chữ,  cho  nên  tâm  địa  thanh  tịnh, 

không có tạp niệm, không có vọng tưởng. Lão hòa thượng dạy Ngài mấy 

câu, đó chính là tổng cương yếu giáo học của Như Lai. Ngài liền nhớ lấy 

cái câu này, Ngài liền có thể thành công. Câu này là gì? Nam Mô A Di 

Đà  Phật!   Có  vị  cư  sĩ  thỉnh  giáo  Ngài  về  đạo  khỏe  mạnh  trường  thọ, 

Ngài nói hai câu, đó là  “trì giới, niệm Phật”.  Đây chính là tổng cương 

lĩnh của chư Phật Như Lai tự hành hóa tha. 

Vậy trì giới, giới là gì? Ngài chưa có học qua giới. Pháp sư Định Hoằng 

đến Đài Loan học giới đã học một năm rồi. Cái luật tạng này của Phật 

Đà phải dùng bao nhiêu thời gian? Pháp sư Quả Thanh đã dùng ba mươi 

năm, chuyên công giới luật. Vị lão hòa thượng này trì giới gì vậy? Tam 

quy, ngũ giới, mười thiện, tứ nhiếp, lục độ. 

Ngài trì cái này, không có các thứ khác, chỉ giữ những thứ này, cả đời 

đều không trái phạm. Ngài có thể được định, Ngài có thể khai ngộ, Ngài 

có thể được tự tại vãng sanh. Ngài sống ở thế gian này có ý nghĩa, có giá 

trị, có mục đích, mục đích gì vậy? Mục đích là biểu pháp, Ngài không 

uổng  phí,  Ngài  giáo  hóa  chúng  sanh  nhiều  ít,  ảnh  hưởng  bao  nhiêu 

chúng sanh. Chúng ta phải học tập với Ngài, học tập thế nào? Buông xả 

tất cả duyên ngoài, nhất tâm chuyên chú niệm Phật. Cũng giống như lão 

hòa thượng vậy, nghiêm giữ tam quy, ngũ giới, thập thiện, lục hòa, lục 

độ. Đủ rồi! Đây chính là Bồ Tát trụ thế, làm gì có phiền não? Mấy điều 

này chân thật đều làm được rồi, Phật Bồ Tát tái lai, không phải Phật Bồ 

Tát tái lai họ không làm được. 

Ngày nay chúng ta làm từ chỗ nào, lão hòa thượng Hải Hiền người hơn 

một trăm tuổi, sanh ra vào năm 1900, tôi sanh ra vào năm 1927, lão hòa 

thượng lớn hơn tôi 27 tuổi. Tuổi tác này của tôi, lúc nhỏ còn nếm được 

một  chút  truyền  thống  văn  hoá,  vậy  nên  lão  hòa  thượng  còn  thắm  sâu 

hơn so với tôi nhiều, tuy là Ngài không có đi học, không biết chữ, không 

cần lo, nhưng Ngài hiểu được “ngũ luân, ngũ thường”. 

Ngũ luân là gì? Là quan hệ của người với người,  “phụ tử hữu thân, phu 

 phụ  hữu  biệt,  quân  thần  hữu  nghĩa,  trưởng  ấu  hữu  tự,  bằng  hữu  hữu 

 tín” [17]. Ngài biết được, Ngài ứng xử quan hệ người với người rất tốt, hiểu được ngũ luân, hiểu được ngũ thường. 

Ngũ  thường  là  gì?  Là  thường  đạo[18], chính  năm  chữ  này   “nhân,  lễ, nghĩa, trí, tín”.  “Nhân” là việc thứ nhất phải yêu người,  “kỷ sở bất dục, 

 vật  thí  ư  nhân” ,  Ngài  làm  được  rồi,  làm  được  rất  viên  mãn;  “Nghĩa”, 

nghĩa là khởi tâm động niệm lời nói việc làm hợp tình, hợp lý, hợp pháp, 

cái điều này làm được rồi; “Lễ” là lễ mạo, khiêm nhường cung kính đối 

người, vậy lễ làm được rồi; “Trí” là lý trí, không cảm tình làm việc; Sau 

cùng chữ “tín”, lời nói có chữ tín. Bạn thấy “nhân, lễ, nghĩa, trí, tín” thảy 

đều đầy đủ. 

“Tứ  duy,  bát  đức”  bạn  tưởng  tượng  xem,  có  chữ  nào  Ngài  không  có? 

Đều có, không nên nhiều, chân thật làm được, khởi tâm động niệm, lời 

nói việc làm, khi qua lại với người, quyết định tương ưng với “Ngũ luân, 

ngũ thường, tứ duy, bát đức”, quyết định tương ưng với “Tam quy, ngũ 

giới, thập thiện, lục hòa, lục độ”. Ngài không phải Bồ Tát thì ai là Bồ 

Tát? Thích Ca Mâu Ni Phật như vậy, Ngài cũng như vậy, Di Đà cũng 

như vậy. 

Chúng ta biết được những sự việc này liền biết được phải nên tu như thế 

nào? Phải nên học bằng cách nào? Ngài được thọ dụng, chúng ta cũng 

được thọ dụng. Ở ngay trong xã hội hiện tiền, lão Hòa Thượng Hải Hiền 

ở trong cái xã hội này, với Ngài không khác gì ở thế giới Cực Lạc. Thế 

giới Cực Lạc tất cả đều là thiện, tốt đẹp, không để ở trong tâm, còn nơi 

đây tất cả đều bất thiện, cũng không để ở trong tâm. Ngài ở nơi đây biểu 

diễn cho chúng ta xem, dùng một câu Phật hiệu “A Di Đà Phật”, đem 

vọng  tưởng,  tạp  niệm,  thiện,  bất  thiện  nghiệp  thảy  đều  đổi  hết,  trong 

lòng không có thứ gì, sạch sẽ trong sạch, chỉ có một câu A Di Đà Phật, 

thiện A Di Đà Phật, ác cũng A Di Đà Phật, đến A Di Đà Phật đến nơi 

đây  cũng  liền  bình  đẳng  rồi.  Đây  chính  là  phương  pháp  của  Ngài  tu 

hành, diệu tuyệt rồi, đây gọi là niệm Phật, Ngài biết niệm Phật. 

Chúng ta niệm Phật vẫn còn phân biệt, vẫn còn chấp trước, đây là giả 

niệm,  không  phải  thật  niệm,  cái  cách  niệm  này  thì  có  niệm  một  trăm 

năm, hai trăm năm, ba trăm năm, cũng không ích gì, vẫn là luân hồi sáu 

cõi. Niệm Phật không thể xen tạp, lời nói này nhiều năm qua chúng ta đã 

nói rất nhiều lần, niệm Phật có ba cương yếu: Cái thứ nhất “không thể 

xen tạp”; Cái thứ hai “không thể gián đoạn”, tốt nhất là ngày đêm đều 

không  gián  đoạn; Cái  sau  cùng  “không  thể  hoài nghi”,  nó  là  thật,  một 

chút cũng không giả. Chân thật giữ lấy  “không hoài nghi, không xen tạp, 

 không gián đoạn”  thì không có ai không thành tựu, hơn nữa thành công 

rất nhanh. 

Chúng ta từ  “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục” , từ trong  “Vãng Sanh Truyện”  

mà  xem,  lại  từ  trong  công  phu  niệm  Phật  hiện  tiền  của  chúng  ta  niệm 

Phật đến vãng sanh, chúng ta sẽ phát hiện ra người niệm  Phật ba năm 

thành tựu rất nhiều. Ba năm là một ngàn ngày, người xưa nói  “sách đọc 

 ngàn lần, nghĩa kia tự thấy” . Một ngàn ngày chính là ba năm, ba năm có 

thể chuyên tâm, vạn duyên buông xả, khẳng định được tam muội, được 

tam muội thì chắc chắn vãng sanh, mà còn tự tại vãng sanh, muốn lúc 

nào ra đi thì lúc đó ra đi, muốn ở thêm mấy năm thì không chướng ngại 

gì. Không có thọ mạng thì A Di Đà Phật sẽ giúp bạn kéo dài tuổi thọ. 

Lão  Hòa  Thượng  Hải  Hiền  112  tuổi,  tôi  cảm  thấy  không  phải  là  thọ 

mạng  của  Ngài,  có  thể  thọ  mạng  của  Ngài  sớm  đã  đến  rồi.  Tại  vì  sao 

ngài trường thọ như vậy? Phật kéo dài cho Ngài vì việc của Ngài chưa 

làm xong. Chưa làm xong việc gì? Chúng ta xem thấy trong báo cáo này 

nói  rằng  đến  sau  cùng  Ngài  được  quyển  sách  (Ngài  không  biết  chữ), 

nghe nói quyển sách này là  “Nếu Muốn Phật pháp Hưng Chỉ Có Tăng 

 Khen Tăng”,  vô cùng hoan hỉ. Bạn xem trong báo cáo nói giống như là 

nhận được bảo bối vậy. Ngưỡng vọng nhiều năm, bảo bối này rốt cuộc 

đã đến tay. Ngài mặc áo đắp y, hoan hỉ cầm lấy quyển sách này rồi nói 

 “các người phải mau chụp hình cho tôi”.  Đó là gì vậy? Một biểu pháp 

sau cùng, cái biểu pháp này xong rồi, Ngài liền đi đến thế giới Cực Lạc. 

Ngài  ngưỡng  vọng  cái  biểu  pháp  này  là  ngưỡng  vọng  rất  nhiều  năm, 

cuối cùng ngày này cũng đến rồi, Phật tiếp dẫn Ngài vãng sanh. Đến lúc 

nào  thì  Ngài  rõ  ràng  tường  tận,  Ngài  không  nói  với  người,  không  cần 

người  trợ  niệm,  Ngài  chọn  lựa  thời gian  là  buổi  tối, mọi  người  đều  đi 

ngủ, Ngài ra đi, không có người quấy nhiễu. Bạn quán sát cái đĩa này, 

bạn tỉ  mỉ quán sát từng li từng tí bạn sẽ  phát hiện áo diệu ở trong đó, 

thảy đều đáng được chúng ta học tập, đáng được chúng ta tin tưởng. 

 “Hoa  Nghiêm  Kinh  Tánh  Khởi  Phẩm[19],  Như  Lai,  Ứng  Cúng,  Đẳng Chánh Giác”.  Đây là mười hiệu của đức Phật, mười thứ danh hiệu, tất 

cả  chư  Phật  bình  đẳng.  Mười  loại  đức  hiệu  ấy  là  Tánh  Đức,  cho  nên 

trong tự tánh của quý vị thảy đều có  “Tánh khởi, tánh pháp, bất khả tư 

 nghì” [20].  

Duyên khởi là gì? 

Cái  thế  gian  này  của  chúng  ta  gọi  là  “duyên  khởi”,  không  phải  “tánh 

khởi”.  Tánh  khởi  chúng  ta  không  cách  gì  tưởng  tượng.  Chúng  ta  sinh 

hoạt ở trong thế gian duyên khởi, chính là nhân duyên sanh pháp, tánh 

khởi  không  phải  nhân  duyên,  không  có  nhân,  cũng  không  cần  đến 

duyên. 

Tánh khởi là gì? 

Chỗ nào gọi là “tánh khởi”? Chư Phật Như Lai sở trụ cõi nước là tánh 

khởi, gọi là cõi Thật Báo Trang Nghiêm, gọi là Pháp giới Nhất Chân, cái 

pháp giới đó là tánh khởi, không phải duyên khởi. 

Tánh khởi cùng duyên khởi có cái gì khác biệt? 

Hiện tượng của duyên khởi là có sanh có diệt, hiện tượng của tánh khởi 

là không sanh không diệt; Hiện tượng của duyên khởi có giao động, hiện 

tượng của tánh khởi không dao động, vĩnh viễn giống như ở trong định 

vậy,  không  dao  động;  Duyên  khởi  có  ô  nhiễm,  có  phiền  não,  sẽ  sanh 

phiền não, tánh khởi không có ô nhiễm, không sanh phiền não. Vậy thì 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, ở nguyện thứ 20 trong 48 nguyện của 

bổn kinh có nói  “đều làm A Duy Việt Chí Bồ Tát” . A Duy Việt Chí Bồ 

Tát chính là Đại triệt đại ngộ minh tâm kiến tánh, họ trụ là tánh khởi, 

không  phải  duyên  khởi.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  tánh  khởi,  không  phải 

duyên khởi. Thế giới Cực Lạc có trời người, không có cõi ác, ngạ quỷ, 

súc sanh, địa ngục, bao gồm cả tu la, la sát đều không có, chỉ có hai cõi 

trời người, đây là cõi Phàm thánh đồng cư, còn cõi Phương Tiện thánh 

cư độ có bốn thánh là Thanh Văn, Duyên Giác, có Quyền Giáo Bồ Tát, 

đây là ở trong mười pháp giới, sáu cõi còn lại trong mười pháp giới là 

phàm phu là nhiễm, pháp giới bốn thánh là tịnh, là Tịnh Độ của Thích 

Ca Như Lai, sáu cõi là uế độ. Minh tâm kiến tánh, siêu việt mười pháp 

giới, ở Thật báo trang nghiêm độ của Thích Ca Mâu Ni Phật, chính là 

thế giới Hoa Tạng. Cho nên tu học các pháp môn khác, họ tương lai đi 

đến cõi nào? Chân thật tu thành công rồi khai ngộ rồi, đều sanh đến thế 

giới Hoa Tạng, thế giới Hoa Tạng cùng thế giới Cực Lạc không hề khác. 

Thế  giới  Hoa  Tạng  nương  vào  tự  lực,  pháp  môn  Tịnh  Độ  nương  vào 

Phật lực của A Di Đà Phật, không như nhau, cho nên một cái gọi là pháp 

môn tự lực, Tịnh Độ gọi là pháp môn tha lực, chúng ta hoàn toàn nương 

vào A Di Đà Phật, thật có thể nương dựa. 

Bạn phải thật tin tưởng không thể hoài nghi, nếu bạn hơi có chút hoài 

nghi,  sau  cùng  vãng  sanh  liền  biến  thành  chướng  ngại,  không  thể  đi 

được, tuyệt đối tin tưởng, không thể có chút gì hoài nghi. Tịnh Độ điều 

kiện thứ nhất chính là Tin, cái thứ hai là Nguyện, cái thứ ba là trì danh 

niệm  Phật.  Tín,  Nguyện  rất  là  quan trọng,  có  tín  có  nguyện  chắc  chắn 

vãng sanh, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, còn phẩm vị cao thấp là do 

công phu niệm Phật sâu cạn. Công phu sâu cạn không phải là nhiều ít, 

công  phu  xem  từ  chỗ  nào?  Chính  là  bạn  buông  xả  nhiều  ít,  công  phu 

xem ở buông xả, bạn buông xả được càng nhiều, thì công phu càng sâu, 

buông xả được càng ít, thì công phu cạn. Nên phải đem cái khó buông 

xả nhất để ở đầu tiên, thông thường người ta nói tình chấp khó buông xả 

nhất, tài vật, địa vị, danh dự, loại nào là bạn ưa thích nhất, thì bạn bắt tay 

vào ở chỗ đó, cái khó xả nhất đều xả được, vậy các thứ khác thì dễ dàng. 

Không  buông  xả,  thì  thiệt  thòi  lớn,  bị  hại  là  chính  mình,  không  phải 

người khác. Tôi xem thấy Lão Hòa Thượng Hải Hiền, tôi có tâm cảnh 

giác rất cao, phải học tập với Ngài, học Ngài cái gì? Triệt để buông xả, 

có cũng như không có.  “Tư sanh chi cụ”,  chính là thứ đời sống cần phải 

dùng đến càng ít càng tốt. Người xuất gia ba y một bát, đó là ở Ấn Độ, ở 

vùng nhiệt đới, từ đầu năm đến cuối năm, ba chiếc y đầy đủ rồi. Cho nên 

đời sống của người xuất gia đơn giản, không có bất cứ thứ gì, dưới gốc 

cây ngủ một đêm, nửa ngày ăn một bữa, vật dụng sống riêng nhiều rồi 

chính là tích chứa, gia nghiệp này lớn quá rồi không thể buông xả, nhất 

định phải biết được đó là giả, không phải là thật. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Phật nói rất hay, cả thảy cái vũ trụ này của 

chúng ta, rốt cuộc là như thế nào? Ở trên kinh Phật nói những thứ này 

thảy  đều  là   “tự  tâm  hiện  lượng”.  Bạn  xem  câu  nói  này  nói  hết  rồi,  là 

hiện tượng trong tâm của chính mình biến hiện ra, chính là tất cả pháp từ 

tâm tưởng sanh. Tâm phức tạp như vậy, phiền phức như vậy, không có 

quan hệ, toàn là giả, không phải là thật, biết được chân tướng sự thật, tự 

nhiên liền không để trong tâm, có cũng như không có. Ta có người khác 

mang đi dùng rồi, không luận dùng phương pháp gì mang đi, ta phải có 

thái độ thế nào? Vốn dĩ không có, vốn dĩ không phải của ta, không có thì 

chẳng phải không việc gì rồi sao? Tâm bình khí hòa, an vui tự tại. Còn 

như cho là của ta nên ta thường hay nhớ lấy, vậy thì sai rồi, cái niệm này 

là  gì?  Niệm  luân  hồi,  niệm  sáu  cõi,  niệm  mê  hoặc  điên  đảo.  Phải  học 

buông xả, sau khi buông xả thì tự nhiên bạn liền nhìn được thấu, trí huệ 

liền hiện tiền, là tánh khởi. Chúng ta phải quay về tánh khởi, không nên 

lưu luyến duyên khởi, duyên khởi toàn là giả. 

“sở  dĩ  giả  hà,  phi  thiểu  nhân  duyên,  thành  đẳng  chánh  giác,  xuất 

hưng ư thế” [21],  

Không phải nhân duyên ít, là nhân duyên vô lượng không thể nghĩ bàn 

để Phật xuất hiện ở thế gian này. Nghĩ đến Phật nhất định nghĩ đến chính 

mình, vì sao vậy? Chính mình cùng Phật là một không phải hai, Ngài đã 

giác ngộ rồi, Ngài buông xả rồi, ta vẫn chưa buông xả, ta vẫn chưa giác 

ngộ. Ngày nay Ngài biểu diễn, vì chúng ta thị hiện một con đường quay 

về  tự  tánh,  con  đường  thành  Phật,  chúng  ta  phải  tình  nguyện  đi  con 

đường này, y theo Ngài như vậy, y giáo phụng hành ngay trong một đời 

chắc chắn thành tựu, không nên đợi đời sau. 

Vậy trước tiên phải buông xả “đây là ta, đó là anh, kia là anh ấy”. Cái 

quan niệm này không tốt, cái quan niệm này không thể đi được, không 

tương ưng với thế giới Cực Lạc. 

Bạn xem Ngài Hải Hiền nói với người khác “chỉ có niệm A Di Đà Phật 

 là thật, còn cái thế giới này cái gì cũng đều là giả, không có thứ nào là 

 thật” . Đại sư Vĩnh Gia nói  “trong mộng rõ ràng có sáu cõi, khi giác rồi 

 không không cả đại thiên”.  Chúng ta phải giác, không nên mộng nữa, ở 

trong  mộng  tỉnh  lại  rồi,  xem  thấy  lão  hòa  thượng  Hải  Hiền  như  vậy, 

chúng ta phải tỉnh ra, không nên vậy nữa. Ta tu hành tại vì sao không thể 

giống được như Ngài vậy? Vì ta cái này cũng muốn cái kia cũng muốn, 

cái này cũng cần  cái kia cũng cần, hỏng chính ngay chỗ này. Chỗ cao 

minh của Ngài là không muốn bất cứ thứ gì, cũng không cần bất cứ thứ 

gì,  tất  cả  tùy  duyên,  có  duyên  là  làm  lợi  ích  chúng  sanh,  biểu  pháp, 

không có duyên không làm, không đi phan duyên, vậy thì tốt. 

Chúng ta vào những năm gần đây, biết được sự việc này, sự việc này là 

tiến sĩ Thang Ân Tỷ nêu ra, sau khi chúng ta nghe rồi càng nghĩ càng 

chân  thật,  sự  việc  gì  vậy?  Thế  kỷ  trước  năm  1970,  niên  đại  1970,  khi 

ông đến thăm Nhật Bản, cùng Trì Điền Đại Tác nói chuyện đến việc cứu 

vãn xã hội của thế kỷ 21, ông nói  “chỉ có học thuyết Khổng Mạnh cùng 

 Phật pháp đại thừa” . Tôi xem thấy câu nói này ở trên sách, hoàn toàn 

chính xác, tôi không chút hoài nghi nào. Thế nhưng người hoài nghi câu 

nói này thì nhiều, người tin tưởng gần như không có. Chúng tôi đem sự 

việc  này  làm  báo  cáo  trong  Đại  Hội  Liên  Hiệp  Quốc,  làm  báo  cáo  rất 

nhiều lần, sau khi hội nghị kết thúc, những hội hữu này cùng nhau dùng 

cơm nói chuyện, mọi người đều rất khách khí đối với tôi,  “pháp sư Ngài 

 nói rất hay, đây là lý tưởng, không thể làm được”.  Câu nói này làm cho 

tôi giựt thót mình, thế là tôi lại bình lặng mà tư duy, ngày nay toàn thế 

giới xảy ra vấn đề, vấn đề xảy ra ở chỗ nào tôi biết rồi, xảy ra ở lòng tin, 

chính là không có lòng tin, mọi người không tin tưởng. 

Tôi  năm  2005-2006,  hai  lần  đến  thăm  viếng  nước  Anh,  tôi  nghe  nói 

Luân  Đôn  là  Trung  tâm  Hán  Học  Âu  Châu,  có  đại  học  Kiếm  Kiều, 

Neuten, Luân Đôn, tôi đều đến thăm, cùng giao lưu với sinh viên khoa 

Hán học của họ, giao lưu với giáo thọ của họ. Câu đầu tiên tôi hỏi họ, tôi 

rất bội phục họ, họ đều nói tiếng Bắc Kinh, toàn là người nước ngoài, 


tiếng Bắc Kinh nói được rất tốt, tôi nói các vị học ngôn ngữ văn tự của 

Trung  Quốc,  phải  dùng  bao  nhiêu  thời  gian?  Ba  năm!  Tôi  ở  Hoa  Kỳ 

thăm viếng Đại Học Nữu Ước, nơi đó có khoa Trung văn, tôi cũng hỏi 

sinh viên nơi đó, họ cũng là học ba năm. Trung văn không khó, tại vì sao 

hiện tại trở thành khó như vậy? Mọi người có biết được nguyên nhân ở 

đâu không? Không có lòng tin, người nước ngoài học được, họ có lòng 

tin thì họ không khó, còn chúng ta không có lòng tin, người nước ngoài 

đem nó xem thành một loại ngoại ngữ để học tập, họ không có cảm giác 

khó  khăn,  người  Trung  Quốc  chúng  ta  không  đem  nó  xem  thành  loại 

ngoại  ngữ  để  học  tập,  không  đem  nó  xem  thành  ngoại  văn,  vậy  xem 

thành cái gì? Thời thời đại xưa đã qua rồi, không có thứ này. Vậy thì khó 

rồi, đánh mất đi lòng tin. 

Tiếp  theo  tôi  lại  hỏi   “tôi  rất  quan  tâm  tới  Ngài  Thang  Ân  Tỷ  ở  Luân 

 Đôn, chắc các vị và mọi người đều biết ông ấy, tôi chưa gặp mặt ông ấy 

 nhưng tôi tin tưởng các vị rất nhiều người đã gặp mặt ông”.  Sau đó tôi 

liền nói lời của ông ấy đã nói ra,sau khi nói xong tôi liền hỏi  “các vị có 

 tin tưởng không?”  Không có người nào trả lời tôi, họ đều nhìn vào tôi 

cười. Tôi lại hỏi lại họ  “lẽ nào lời nói của tiến sĩ Thang Ân Tỷ nói sai rồi 

 sao?”  Cũng không có người trả lời. Tôi chờ rất nhiều phút, nhưng mọi 

người mặt đều đang cười. Sau cùng trong lòng tôi nghĩ, lẽ nào họ không 

tin tưởng? Đạo lý thánh hiền thật tốt, vậy tại vì sao người Trung Quốc 

chính mình không học? Bỏ mất đi thứ của chính mình, rồi toàn bộ đi học 

của  nước  ngoài,  nếu  tôi  ở  vào  địa  vị  những  người  nước  ngoài  này  tôi 

cũng sẽ hoài nghi. Sau cùng tôi nói với họ “nếu như anh đem câu nói này 

 của tôi hỏi lại tôi, tôi có thể nói với anh, tôi hoàn toàn khẳng định rằng 

 tôi tin tưởng tuyệt đối, không có hoài nghi” . 

Tại vì sao người Trung Quốc không cần? Người Trung Quốc đã lơ là đi 

giáo học này hai trăm năm rồi. Hai trăm năm trước là vào cuối triều Mãn 

Thanh hủ bại, khoa học ở Âu Châu được phát triển rất nhanh, nên người 

Trung Quốc xem thấy một số cơ khí mới của người nước ngoài thì ưa 

thích, cái thứ đó tốt, mê ở trong đó, hoàn toàn bỏ mất đi thứ của chính 

mình,  cho  rằng  thứ  của  chính  mình  là  lạc  hậu,  không  phù  hợp,  không 

theo kịp thời đại, thảy đều không cần đến. Sai rồi! Chúng ta xem thấy 

cái hiện tượng này rất là cảm khái đối với tiên sinh Tôn Trung Sơn, nếu 

tiên sinh Tôn sống thêm mười năm, Trung Quốc không phải giống như 

ngày  hôm  nay.  Ông  chết  quá  sớm,  ông  có  đoạn  lời  nói  này  trong  Hội 

nghị lần thứ tư  “những khoa học tiên tiến của các quốc gia trên toàn thế 

 giới, họ chỉ có một thứ tốt hơn chúng ta, chúng ta không bằng họ. Đó là 

 gì? Cơ khí! Ngoài thứ này ra, các thứ khác chúng ta siêu vượt hơn họ”.  

Chúng ta vào lúc đó một số thanh niên ra nước ngoài du học, mê vào cơ 

khí, đem những thứ của lão tổ tông chúng ta (đương nhiên chưa có thâm 

nhập,  học  được  không  đủ  độ  sâu)  thảy  đều  bỏ  mất  hết,  tạo  thành  ảnh 

hưởng của toàn thế giới ngày nay, mà không phải chỉ là riêng một quốc 

gia của chính chúng ta. 

Thang Ân Tỷ nhận biết, rõ ràng biết được giá trị của nó rằng không có 

một quốc gia nào trên toàn thế giới có thể so sánh được, đặc biệt là văn 

ngôn văn, văn tự. Ông cùng La Tố đều nói đến sự đặc biệt của văn tự 

này của chúng ta “nó siêu vượt thời không”, bạn học được văn ngôn văn. 

Ông nêu lên một thí dụ: Khổng Tử 2500 năm trước, xuất hiện vào thời 

đại này, nếu người thời đại này cũng hiểu được văn ngôn văn thì họ câu 

thông đều không có chút vấn đề nào. Thế nhưng dùng văn tự của ngữ âm 

mà nói (chính là văn tự của ngữ tâm là quyết định không làm được), họ 

đại khái hơn hai trăm năm thì thay đổi rồi, những gì viết ra đó người sau 

xem không hiểu, còn văn tự này của chúng ta thì thật tốt, nó vĩnh hằng 

không thay đổi, không bị không gian khống chế, không bị thời gian hạn 

chế, ngàn đời vẫn mới. Đó là trí tuệ chân thật, cái trí tuệ này tổ tiên nhân 

loại, lý niệm, phương pháp, kinh nghiệm, đều gìn giữ trong văn tự chúng 

ta.  Bộ  “Tứ  Khố  Toàn  Thư”  của  chúng  ta  chính  là  bảo  tàng  trí  tuệ  của 

nhân loại, nó có thể cứu thế giới, có thể cứu quốc gia dân tộc, vậy thì tại 

vì sao không học? Thang Ân Tỷ vào lúc đó tuổi tác đã cao, khi ông nói 

những lời nói này đã 82 tuổi, ông 85 tuổi thì qua đời. Sau ba năm thì ông 

đã  ra  đi,  cái  hiện  tượng  động  loạn  của  cái  thế  giới  này  ngày  nay,  ông 

hoàn toàn biết được, vào ba bốn chục năm trước ông đã thấy ra. Hiện tại 

chúng ta cũng dần dần tỉnh ra, cũng đã xem trọng đối với văn hoá truyền 

thống,  đây  là  hiện  tượng  tốt,  hy  vọng  mỗi  năm  có  tiến  bộ,  không  thể 

thoái lui. Những quốc gia chung quanh chúng ta, từ cuối năm ngoái đến 

tháng  giêng  đầu  năm  nay  cũng  đã  bắt  đầu  quan  tâm  đến  điều  này  của 

nước chúng ta. Inđônêxia, các bạn đã đến bên đây thăm viếng năm lần:  

Lần thứ nhất là Bộ Giáo Dục của Indo gồm quan viên giáo dục chủ quản 

trung  tiểu  học,  quan  viên  cao  cấp,  quản  lý  trường  trung  tiểu  học  toàn 

quốc, đến thăm viếng tôi, nói với tôi Indo chuẩn bị xúc tiến toàn quốc 

đưa “Đệ Tử Qui” vào trong giáo trình học tập của trường trung tiểu học, 

việc làm này khó được, tháng 7 năm nay bắt đầu. Nửa năm trước họ đã 

đến, họ nói với tôi, trước tiên “Đệ Tử Qui” đã phiên dịch thành văn  tự 

Indo, lần này họ đến tôi khuyên họ đem đĩa của thầy Thái có giảng tỉ mỉ 

“Đệ  Tử  Qui”  bốn mươi  giờ,  phần  giáo  trình  này  cũng  phải  dịch  thành 

văn tự Indo, hiện tại cũng sắp phiên dịch xong rồi. Khi họ đến lần thứ ba 

đến,  dường  như  là  Phó  cục  trưởng  của  Bộ  Tôn  Giáo  đến  thăm  viếng 

(ông cũng là quản lý về giáo dục) nói đã phiên dịch được 80% rồi, họ 

mang đến cho tôi xem. Theo tôi dự tính thì gần đây có thể họ đã hoàn 

toàn dịch xong. Trường trung tiểu học của Indo rất nhiều, muốn dạy giáo 

trình này. Tôi nói bộ giáo dục cần phải thành lập một lớp bồi dưỡng sư 

chất “Đệ Tử Qui”, bồi dưỡng thầy giáo. Việc bồi dưỡng thầy giáo chúng 

ta có thể giúp họ, tôi sẽ mời thầy Thái qua bên đó dạy tốp đầu tiên, bởi 

vì  lớp  này  là  lớp  ngắn  hạn,  chỉ  có  học  giáo  trình  như  vậy,  số  lượng 

không nhiều, phải mất bốn tháng đến năm tháng thì cái lớp này có thể 

kết thúc. Một năm có thể dạy hai lớp. Tôi nói   “tốp thứ nhất chúng tôi 

 giúp  anh  bồi  dưỡng  sư  chất,  đến  lớp  thứ  hai  thì  các  vị  tự  mình  đã  có 

 người dạy” . Họ cần phải có số lượng lớn thầy giáo, vì trường học của họ 

quá  nhiều,  trường  trung  tiểu  học  toàn  quốc  cũng  sắp  gần  150  ngàn 

trường. Bạn xem một trường học một thầy giáo thì đến 150 ngàn người, 

hai thầy giáo là 300 ngàn người. Đây là một quốc gia Hồi Giáo rất lớn 

trên địa cầu, nhân khẩu họ có hai ức ba ngàn vạn, nên đây là một công 

trình  dài  lâu,  chân  thật  bồi  dưỡng  thầy  giáo  ưu  tú  nhất,  nói  với  tôi  sự 

việc này, việc này tôi không hề nghĩ đến, quốc gia Hồi Giáo, thật không 

thể tưởng tượng. 

Lần  thứ  hai  thăm  viếng  là  Đại  học, hiệu  trưởng  đại  học  Hồi  Giáo  đến 

thăm viếng, nói với tôi rằng  “trường học chuẩn bị xây một thư viện “Tứ 

 Khố Toàn Thư”, mở Viện Hán Học”.  Đây cũng là việc mà tôi không hề 

nghĩ đến. Tôi cũng kiến nghị từ bối cảnh xã hội hiện tiền bức thiết nên 

Viện Hán Học cần khóa trình học tập trước là “Quần Thư Trị Yếu”  65 

loại  nguyên  bản,  mở  65  môn  khóa  trình  này.  Trường  học  họ  định  ra 

phương pháp, tôi xem qua phần tổng thể, thật là hy hữu khó được, học 

sinh nghiên cứu Hán học đều là công phí, không cần phải nộp học phí, 

hơn nữa còn cung cấp ăn ở, có học vị, học vị Tiến sĩ, học vị Thạc sĩ, học 

vị Bác sĩ, việc này thật không thể tưởng tượng được. Tôi hỏi  “phí dụng 

 đó từ đâu mà có?”  Tạ Hội Trưởng của Tịnh Tông Học Hội cùng đến với 

ông ấy, ông nói  “việc này do các nhà xí nghiệp Hoa Kiều chúng ta phụ 

 trách”,  cũng chính là nói một xí nghiệp tài trợ cho mấy người. Tôi nói 

việc này tốt, việc làm này vô cùng hy hữu, khó được; 

Lần  thứ  ba  là  phu  nhân  của  Ngõa  Bố  Đức,  phu  nhân  tổng  thống  tiền 

nhiệm dẫn theo một số bạn bè cũ, đại đa số tôi đều quen biết; 

Lần thứ tư là Phó Bộ Trưởng Bộ Tôn Giáo; 

Lần  thứ năm Hiệu trưởng trường Đại học lại đến, hai phó hiệu trưởng 

cũng cùng đến. Ba người cùng nhau đến nói với chúng ta phải thật làm. 

Họ mời tôi tham gia làm lễ động thổ xây thư viện Tứ Khố của họ, mong 

muốn tôi đi một chuyến. 

Indo cái quốc gia này, ngày trước tôi đại khái trước sau đã đi qua sắp 

gần 20 lần, cho nên rất nhiều người trong quốc gia đó đều quen biết tôi. 

Thật là vô cùng hiếm có, đây là việc mà tôi không hề nghĩ đến. Nghiên 

cứu Hán học phải có lối đi, họ có thể chân thật lấy được học vị Tiến sĩ 

Hán học, tương lai ở trong đại học dạy Trung văn. Trên thế giới tôi nghĩ 

đến, tương lai rất nhiều trường đại học nước ngoài đều sẽ có khoa Trung 

văn, đều muốn học tập thứ văn cổ điển của chúng ta, đó là nơi này là vì 

toàn thế giới, Hán học bồi dưỡng thầy giáo. Đây là việc tốt, nó dẫn đầu 

mở lớp trước tiên, đây là việc mà chúng ta phải nên quan tâm đến, đây 

đều là nhân duyên, nhân duyên của văn hoá truyền thống chúng ta, bao 

gồm “Nho, Thích, Đạo”. Trung tâm Hán học là “Nho-Thích-Đạo”, bảo 

tàng tư liệu của chúng ta chính là “Tứ Khố Toàn Thư”, cùng “Tứ Khố 

Hội Yếu”, tinh hoa của tinh hoa chính là “Quốc Học Trị Yếu”, “Quần 

Thư Trị Yếu”. 

 “Quốc Học Trị Yếu”  là học thuật,  “Quần Thư Trị Yếu”  phần nhiều là 

chính trị, trong đó có  “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”,  đó là đem 

cổ thánh tiên hiền nhiều đời, trí tuệ, lý niệm, phương pháp, kinh nghiệm, 

thảy đều viết vào trong “Quần Thư Trị Yếu”. Đây là bức thiết cần yếu 

ngay trước  mắt, toàn thế giới mỗi một quốc gia mỗi một quần thể đều 

cần đến. Nhà xí nghiệp Tô Châu, xí nghiệp Cố Đắc, dùng văn hoá truyền 

thống giáo hóa công nhân đều nhận được hiệu quả rất tốt. Tôi kiến nghị 

bằng hữu Indo đến bên đó tham quan. Họ thăm qua xem thấy rất là cảm 

động, họ nói sau khi trở về nhất định phải mời Tổng thống của họ đến 

Tô Châu để khảo sát, để học tập. Việc này thật không thể tưởng tượng 

được.  Người  nước  ngoài  làm  nhiều,  tôi  tin  tưởng  trong  nước  chúng  ta 

một số lãnh đạo sẽ chú ý đến vấn đề này, họ thật có thể giải quyết vấn 

đề, thật có hiệu quả tốt đẹp. 

Chúng ta xem tiếp phía sau: “sở dĩ giả hà?”  Đây là một câu hỏi “vì sao 

vậy?” Không phải nhân duyên ít mà là nhân duyên nhiều “thành đẳng 

chánh  giác  xuất  hưng  ư  thế”.  “dỉ  thập  chủng,  vô  lượng  vô  số  bách 

thiên A Tăng Kỳ nhân duyên, thành đẳng chánh giác xuất hưng ư 

thế”[22]: 

Cái số tự này là số tự thiên văn, là chân thật không phải là giả. Lấy Phật 

Thích Ca làm thí dụ, y theo Trung Quốc từ xưa đến nay những cao tăng 

đại đức này các Ngài đã ghi chép, Thích Ca Mâu Ni Phật nhập diệt đến 

ngày nay là ba ngàn lẻ bốn mươi mốt năm (3.041), người nước ngoài nói 

thì hơn hai ngàn năm trăm năm (2.500), vậy là ghi chép của Trung Quốc 

thì nhiều hơn sáu trăm năm (600). Việc này không quan trọng gì, đều là 

có căn cứ, chúng ta viết có căn cứ: Thích Ca Mâu Ni Phật ra đời năm 

Châu  Chiêu  Vương  thứ  24,  diệt  độ  là  năm  Châu  Mục  Vương  thứ  52. 

Như  vậy  Thế  Tôn  Ngài  trụ  thế  theo  người  Trung  Quốc  nói  80  năm, 

Trung Quốc tính hư tuổi, người nước ngoài nói 79 năm. Sau khi Ngài 

khai ngộ, liền bắt đầu dạy học, dạy hết một đời, giảng kinh dạy học 49 

năm, ảnh hưởng của 49 năm này về không gian ảnh hưởng cả địa cầu, 

còn về thời gian ảnh hưởng mười hai ngàn năm (12.000). Y theo cách 

nói  của  người  Trung  Quốc,  hiện  tại  là  thời  “mạt  pháp”  của  Thích  Ca, 

Ngài  “chánh  pháp”  một  ngàn  năm,  “tượng  pháp”  một  ngàn năm,  “mạt 

pháp” mười ngàn năm. Mười ngàn năm này, một ngàn năm thứ nhất đi 

qua  rồi,  hiện  tại  là  bắt  đầu  một  ngàn  năm  thứ  hai,  được  41  năm,  bao 

nhiêu người bị ảnh hưởng? Chúng ta có thể thấy được, chúng ta không 

thấy được thì không thể không thừa nhận. Phật pháp gọi là sáu cõi luân 

hồi, gọi là mười pháp giới, đây không phải là một loại học thuyết,  mà 

đây là chân tướng sự thật. Phật từ chỗ nào mà nhìn? Từ trong định. Cho 

nên người chân thật tu hành được định, Ngài có thể đột phá không gian 

duy thứ, có thể qua lại với người ở các tầng không gian khác, đây không 

phải là giả, phát hiện là nhân gian chúng ta bị ảnh hưởng Thích Ca Mâu 

Ni Phật, người không gian duy thứ khác bị ảnh hưởng Thích Ca Mâu Ni 

Phật càng nhiều, còn nhiều hơn so với người trên địa cầu chúng ta. 

Cho nên vô lượng nhân duyên, “thành đẳng chánh giác xuất hưng ư 

thế, nãi chí quảng thuyết như thị đẳng vô lượng nhân duyên, duy vi 

nhất đại sự nhân duyên, đại sự nhân duyên giả hà, duy dục chúng 

sanh khai thị Phật tri kiến cố”[23],  

Phía sau  “phù Hoa Nghiêm Kinh,  nãi Thế Tôn tối sơ sở sáng ngôn, 

Pháp Hoa Kinh, nãi mạt hậu, chi thùy giáo, tự thỉ chí chung, duy vi 

thử, đại sự nhân duyên, dục linh chúng sanh, khai thị ngộ nhập Phật 

chi tri kiến”[24],.  

Đây không phải là giả, Thích Ca Mâu Ni Phật khai ngộ minh tâm kiến 

tánh,  làm  ra  báo  cáo  với  mọi  người.  Kiến  tánh,  tánh  là  thế  nào?  Tánh 

khởi  lên  tác  dụng  gì?  nói  ra  một  bộ   “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

 Nghiêm Kinh”; 

Đại Sư Huệ Năng khai ngộ rồi, Ngài chỉ nói ra hai mươi chữ, hai mươi 

chữ  này  chúng  ta  không  nên  xem  nhẹ,  vì  sao  vậy?  Vì  cùng  với  “Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

nói không hề khác nhau, đơn giản mà nói chính là hai mươi chữ mà Đại 

Sư Huệ Năng nói với chúng ta  “nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, vốn 

 không  sanh  diệt,  vốn  tự  đầy  đủ,  vốn  không  dao  động,  năng  sanh  vạn 

 pháp”.  Một bộ “Kinh Hoa Nghiêm” cũng là nói hai mươi chữ này, nói tỉ 

mỉ, nói được rất tường tận, nội dung hoàn toàn giống nhau. 

Cho nên sau khi khai ngộ Thích Ca có thể nói pháp 49 năm, Đại Sư Huệ 

Năng có thể làm được như vậy hay không? Đương nhiên có thể, không 

hề khác nhau. Thế nhưng thời đại không như nhau, thời cuộc không như 

nhau, chúng sanh căn tánh không như nhau, cho nên Phật có thể ở Ấn 

Độ năm thời thuyết giáo, còn Đại Sư Huệ Năng ở vào lúc đó, chỉ có thể 

hưng khởi Thiền tông, để Đạt Ma Tổ sư  truyền  đến nói pháp. Phương 

pháp tu hành của tông phái này, ở Trung Quốc gọi là “đại hành kỳ đạo”, 

người y giáo tu hành vượt xa hơn Ấn Độ. 

Hiện tại Ấn Độ Phật giáo không còn, không tìm ra. Phật giáo chỉ có ở 

chúng ta, Phật giáo chúng ta một trăm năm này bị suy, kinh giáo không 

có người học tập, thiền, luật cũng không có người học tập. Chúng ta vô 

cùng cảm ân Lão  Cư Sĩ Lý Bỉnh Nam có một học trò phát tâm truyền 

luật tông, pháp sư Quả Thanh, xuất gia ba mươi năm như một ngày. Đây 

là gốc của Phật pháp, không có giới luật thì không có Phật pháp, Phật 

pháp không phải nói miệng, là phải nỗ lực mà thực tiễn, mà áp dụng, từ 

ngay trong thực tiễn bạn có chỗ ngộ, đó là chân thật. Cho nên vô cùng 

khó được, hy vọng đời sau, đặc biệt là đệ tử Phật xuất gia, xem  trọng 

giới luật, chăm chỉ học tập, đem tâm bệnh đã tích tập hơn 100 đến nay 

thảy đều phải cải sửa, thì Phật pháp mới có thể hưng vượng. 

Phương pháp học tập vẫn là phải chuyên công một môn, không nên làm 

quá  nhiều,  không  nên  quá  tạp.  Một  môn  cầu  cái  gì?  Cầu  được  Tam 

muội, cầu khai ngộ, chính là  “một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu” , 

đây là quan niệm lý luận học tập. Phương pháp thì sao  “sách đọc ngàn 

 lần, nghĩa kia tự hiểu”.  Tự kiến chính là khai ngộ, không có lão sư dạy 

bạn, chính mình khai ngộ. Chính mình khai ngộ tuyệt đối sẽ không sai. 

Vì sao vậy? Kinh có thể làm chứng minh, bạn sở ngộ toàn là những điều 

trên kinh đã nói, vốn dĩ xem không hiểu, hiện tại thảy đều hiểu, không 

có chướng ngại. Phật giảng kinh là khai ngộ rồi  mới  giảng kinh, ngày 

nay bạn khai ngộ rồi là cùng cảnh giới với Phật, làm gì có lý nào không 

hiểu? Cho  nên phải dùng phương pháp cũ, đi con đường khai-thị-ngộ-

nhập, đi con đường Giới-Định-Huệ tam học, nhân giới được định, nhân 

định khai huệ. Giới ở đây là qui củ, một môn thâm nhập là giới,  trường 

kỳ huân tu là giới, đọc sách ngàn biến là giới. Bạn xem thấy cái  thí dụ 

này ở trước mắt, Lão Hòa Thượng Hải Hiền chỉ một câu Nam Mô A Di 

Đà Phật, niệm hết 92 năm, Ngài khai ngộ rồi, Ngài có được niệm Phật 

Tam  Muội  hay  không?  Khẳng  định,  Ngài  khai  ngộ  vậy  thì  tại  vì  sao 

không giảng kinh? Duyên chưa chín muồi, sanh vào thời đại không như 

nhau, nếu Ngài sanh vào thời đại của Thích Ca, Ngài sẽ giảng kinh dạy 

học, nếu Ngài sanh vào thời đại của Lục tổ, Ngài cũng có thể đại hoằng 

thiền  tông,  nhưng  Ngài  sanh  vào  thời  đại  ngày  nay.  Cái  thời  đại  này 

ngày nay, dùng loại phương pháp này khế hợp cái thời đại này, nếu bạn 

người  học  Phật  đều  học  Ngài,  tôi  tin  tưởng  chính  phủ  vô  cùng  hoan 

nghênh, vô cùng ủng hộ. 

Cho nên Đại Sư Ấn Quang dạy bảo chúng ta, ở vào thời đại của chúng ta 

phải  xây  đạo  tràng  nhỏ,  người  đồng  tu,  người  thường  trụ,  không  nên 

vượt quá hai mươi người, đạo tràng nhỏ, dễ dàng sinh hoạt, chính phủ 

cũng yên tâm, các vị sẽ không gây rối, các vị người ít, tuyệt đối không tụ 

chúng,  một  cái  chùa  nhỏ,  một  cái  đạo  tràng  nhỏ,  chuyên  công  một  bộ 

kinh, tốt! Phật giáo đại thừa chúng ta có tám tông phái, hơn một trăm bộ 

kinh luận thảy đều có thể hưng vượng lên. Không thể xen tạp, không thể 

lộn xộn, đều phải được định khai tuệ, nên dùng cái này làm phương pháp 

giáo  học,  nước  ngoài  họ  mở  Viện  Hán  Học,  trong  Viện  Hán  học  có 

“Nho-Thích-Đạo”, đây là Hán học. Cho nên người xuất gia có thể đến 

học cái trường học này, có thể lấy được học vị, đạo trưởng tu đạo ông 

cũng có thể bước vào cái trường này, vô cùng khó được, đại học là đại 

học của của X-Lam giáo. Tôi vào năm xưa khi Ngõa Bố Đức còn ở đời, 

trường  Đại  học  này  tặng  cho  tôi  một  học  vị  Tiến  sĩ,  có  chụp  một  tấm 

hình, mặc áo màu xanh, chính là cái đại học Hồi Giáo này. Họ xây dựng 

cái Viện Hán học này, xây thư viện Tứ Khố, cũng là ngày trước tôi mua 

rất nhiều sách, tôi tặng cho họ mười bộ “Tứ Khố Toàn Thư”, mười bộ 

“Tứ  Khố  Hội  Yếu”.  Mười  bộ  phải  chiếm  gian  phòng  rất  lớn,  như  cái 

phòng này chỉ có thể để một bộ, có mười cái gian phòng như vầy, phải 

cần cái chỗ lớn như vậy. Cho nên họ cần phải xây một cái, đây chính là 

một cái thư viện chuyên, cũng chính là thư viện chuyên môn của sách cổ 

chúng ta. Cho nên khi hiệu trưởng đến đây tôi rất hoan hỉ, cũng chính là 

một tuần lễ trước, đây là lần thứ năm đến, nhiệt tâm như vậy. Họ muốn 

tôi đến tham gia động thổ, tôi không thể không đi. 

Chúng  ta  xem  “Hoa  Nghiêm”  cùng  “Pháp  Hoa”,  “từ  thỉ  đến  chung” 

chính là vì đại sự nhân duyên này “khai thị ngộ nhập tri kiến Phật”. Học 

Phật nhất định phải nắm lấy câu nói này, Phật khai thị đối với chúng ta, 

còn chúng ta chính mình phải có thể ngộ nhập, nếu không, khai thị của 

Phật thành uổng phí, thì Phật không giảng khai thị, vì sao vậy? Vì không 

có người ngộ nhập. 

Ngộ nhập cần điều kiện gì? 

Đại Sư Ấn Quang nói được rất hay, nói được rất nhiều  “một phần thành 

 kính được một phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi 

 ích” . Thế là chúng ta liền biết được, phải tâm chân thành, phải tâm cung 

kính. Xem bạn có mấy phần chân thành cung kính, thì bạn có thể được 

mấy phần lợi ích, chắc chắn có phần tương xứng. 

Tôi còn thêm thanh tịnh, phải dùng tâm thanh tịnh, tâm không thanh tịnh 

không thể được lợi ích. Vậy muốn thanh tịnh chỉ có học một thứ, không 

thể học rất nhiều. Tôi ngày trước cũng học được rất nhiều rất tạp, hiện 

tại thảy đều buông xả, chỉ một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này, chỉ một 

bộ Chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ này. Nếu tôi không nỗ lực học 

tập, không nỗ lực phân hưởng với mọi người, thì tôi có lỗi với cụ Hoàng. 

Chúng tôi cuối đời mới quen biết, chí đồng đạo hợp. Khi lão cư sĩ Ngài 

còn tại thế, tôi mỗi năm chí ít đến Bắc Kinh ba lần, chính là đi thăm ông. 

Những  bạn  cũ  trong  nước  đều  không  còn,  trẻ  tuổi  thì  đều  không  quen 

biết. Ngày trước lão cư sĩ Triệu Phác Sơ, lão pháp sư Minh Sơn, pháp sư 

Minh Triết của Thanh Đảo, lão hòa thượng của Cửu Hoa đều rất quen, 

hiện tại những lão nhân này thảy đều vãng sanh hết rồi, trong nước biến 

thành xa lạ, hiện tại chính mình cũng già rồi, nơi nào cũng không muốn 

đi. 

Tới tháng 5 này, Pari cái hoạt động này cũng là tôi xúc tiến, tôi không đi 

tham gia, quá mệt rồi. Hiện tại chân thật là già rồi, chính là người không 

muốn  động.  Người  vẫn  ưa  thích  hoạt  động,  họ  vẫn  chưa  già,  đến  khi 

không  muốn  động  thì  thật  già  rồi.  Cho  nên  phải  niệm  Phật,  việc  này 

quan trọng, phải cầu vãng sanh. Lão Hòa Thượng Hải Hiền là một tấm 

gương  tốt  cho  chúng  ta,  không  cần  người  trợ  niệm,  vãng  sanh  cũng 

không cần người biết, không có bất cứ quấy nhiễu nào, một mình tự tự 

tại tại mà ra đi, cái điểm này rất quan trọng, rất đáng được học tập. 

Hôm nay thời gian hết rồi, chúng ta học đến chỗ câu sau cùng này: “diệc 

tức  dục  nhất  thiết  chúng  sanh  khai  minh  bổn  tâm,  đồng  Phật  tri 

kiến, đẳng thành chánh giác dã”[25].  

A Di Đà Phật. 







[1]Thứ  nhất  là  nhân  duyên  khiến  cho  giáo  pháp  phát  khởi;  thứ  hai  là Thể và Tánh của bản kinh này; thứ ba là Tông và Thú của kinh; thứ tư là 

phương  tiện  lực  dụng;  thứ  năm  là  căn  tánh  được  tiếp  độ  bởi  bản  kinh 

này; thứ sáu là kinh này thuộc về tạng nào và giáo nào? thứ bảy là bộ 

loại  sai  biệt,  thứ  tám  là  phiên  dịch,  hội  tập,  trích  lục  phân  đoạn,  giải 

thích.  Thứ  chín  là  tức  là  giải  thích  đề  mục  bản  kinh.  Đoạn  cuối  cùng 

làbắt đầu giải thích kinh văn, mới chân thật nói đến kinh văn. 

[2] kính cẩn giải thích kinh này tuân theo cách của tông Hoa Nghiêm và thể lệ của bộ Di Đà Sớ Sao, chia nội dung tổng quát thành mười môn 

[3]  chín  môn  trước  là  luận định  chung  về  cương  lĩnh, tông  chỉ,  bộ  loại của cả bản kinh, điều này cũng giống như phần năm tầng huyền nghĩa 

của tông Thiên Thai, khác biệt chỉ là đôi chút; 

[4] nói chung, đem cương yếu của toàn bộ bản kinh luận 

định chung ở đầu sách, nêu bày sáng tỏ, 

[5]khiến  cho  độc  giả  trước  hết  nhận  biết  tổng  thể,  sau  đó  nghiên  cứu kinh văn, cái lưới giơ lên, các mắt lưới căng ra, sẽ dễ lãnh hội 

[6]“Minh” là nói rõ, “đại giáo” là Đại Thừa. Tịnh Tông thuộc Đại Thừa. 

Lý do vì sao  Tịnh độ pháp môn pháp hưng khởi. 

[7] Giáo khởi nhân duyên là nói rõ nhân duyên khiến cho 

đại giáo hưng khởi 

[8] Trước hết, nêu rõ sự hưng khởi của giáo pháp Đại 

Thừa và pháp môn Tịnh Độ 

[9] Tiếp theo trình bày cặn kẽ nhân duyên khiến cho kinh này xuất hiện  

[10] Hết thảy các pháp chẳng lìa nhân duyên, Đại giáo 

được hưng khởi bởi vô lượng nhân duyên. 

[11] Nhưng, vô lượng nhân duyên chỉ là một đại sự nhân 

duyên 

[12] Chư Phật Thế Tôn chỉ vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời; 

[13] Cho đến rộng nói vô lượng nhân duyên như thế, chỉ là một đại sự 

nhân duyên. Đại sự nhân duyên gì vậy? Chỉ vì muốn khai thị tri kiến của 

Phật cho chúng sanh 

[14] Chỉ vì muốn khai thị tri kiến của Phật cho chúng sanh  

[15] cũng là muốn cho hết thảy chúng sanh khai minh bổn 

tâm, có cùng tri kiến như Phật, cùng thành Chánh Giác 

[16]Chư Phật Thế Tôn chỉ vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi  đời,  chỉ  nhằm  dùng  tri  kiến  của  Phật  để  chỉ  bày,  khiến  cho  chúng 

sanh khai ngộ. 



[17]Cha con có quan hệ thân thiết, vợ chồng có trách 

nhiệm khác nhau, vua tôi có nghĩa, lớn nhỏ có tôn ty thứ 

tự, bạn bè giữ chữ tín 

[18] Đạo nghĩa thường hằng 

[19] trong Phẩm Tánh khởi của kinh Hoa Nghiêm có câu 

[20] tánh khởi chánh pháp chẳng thể nghĩ bàn 

[21] Vì sao vậy? Chẳng phải do đôi chút nhân duyên mà 

[Phật] thành Đẳng Chánh Giác, xuất hiện trong cõi đời 

[22] mười thứ vô lượng, vô số, trăm ngàn A-tăng-kỳ nhân 

duyên mà (Phật) thành đẳng chánh giác xuất hiện ở cõi 

đời 

[23]Cho  nên  vô  lượng  nhân  duyên,  (Phật)  thành  đẳng 

chánh  giác  xuất  hiện  ở  đời,  cho  đến  rộng  nói  vô  lượng 

nhân duyên như thế, chỉ là một đại sự nhân duyên. Đại sự 

nhân duyên gì vậy? Chỉ vì muốn khai thị tri kiến của Phật 

cho chúng sanh 

[24] Kinh Hoa Nghiêm là do đức Thế Tôn đã nói ra đầu 

tiên,  kinh  Pháp  Hoa  là  lời  dạy  lúc  sau  cùng  từ  đầuđến 

cuối,  chỉ  vì  một  đại  sự  nhân  duyên  này:  Muốn  làm  cho 

chúng sanh khai thị ngộ nhập tri kiến của Phật 

[25] cũng là muốn cho hết thảy chúng sanh khai minh bổn 

tâm, có cùng tri kiến như Phật, cùng thành Chánh Giác 



Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 6) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 

Các vị pháp sư! Các vị đồng tu xin mời ngồi! Mời mọi người cùng tôi quy y tam 

bảo. 

a  xà  lê  tồn  niệm, ngã  đệ  tử  diệu  âm, thỉ  tùng  kim  nhật, nãi  chí  mạng  tồn, quy  y 

phật  đà  lưỡng  túc  trung  tôn,  quy  y  đạt  ma  ly  dục  trung  tôn,  quy  y  tăng  già  chư 

chúng trung tôn. 

a  xà  lê  tồn  niệm, ngã  đệ  tử  diệu  âm, thỉ  tùng  kim  nhật, nãi  chí  mạng  tồn, quy  y 

phật  đà  lưỡng  túc  trung  tôn,  quy  y  đạt  ma  ly  dục  trung  tôn,  quy  y  tăng  già  chư 

chúng trung tôn, 

A  xà  lê  tồn niệm,  ngã  đệ  tử  diệu  âm,  thỉ tùng  kim  nhật, nãi  chí  mạng  tồn, quy  y 

phật  đà  lưỡng túc trung tôn,  quy  y  đạt ma,  ly  dục trung tôn,  quy  y  tăng già  chư 

chúng trung tôn. 

Mời xem “đại kinh khoa chú”  tờ thứ 151, xem từ hàng thứ ba,  thứ tư, hai hàng 

này,bên trên có nêu số tự là lần thứ nhất chúng ta dùng chú giải của niệm lão tỉ mỉ 

giảng “kinh vô lượng thọ”, ở trong khái yếu tiết lục ra.chú giải phía sau là nguyên 

văn,  cho  nên  chúng  ta  đem  cái  tiết  lục  này  đọc  qua  một  lần.chúng  ta  học  tập 

nguyên văn: 

“bổn kinh hưng khởi nhân duyên, diệc phục như thị”[1].  

Nhưtrên kinh“pháp hoa” “hoa nghiêm” đã nói   “vi nhất đại sự nhân duyên xuất 

 hiện ư thế”[2]. Còn thì ở đây liền nói đến  “xưng tán tịnh độ, phật nhiếp thọ kinh, bộ kinh này không có được lưu thông, đây chính là a di đà kinh dođại sư huyền 

trang dịch.hiện tại chúng ta đang lưu thông là bổn của ngài cưu ma la thập, mọi 

người đọc được quen rồi,ngài la thập dịch được hay. Cái quyển này pháp sư huyền 

trang dịch hoàn toàn y theo nguyên văn, không có tăng giảm, gọi là trực dịch.còn 

ngài đại sư la thập phiên dịch là dịch ý, ý nghĩa thì hoàn toàn nói được chính xác, 

còn ngôn ngữ văn tự là trung văn, không phải Ấn độ, cho nên người trung quốc 

xem thấy bình đẳng hoan hỉ, cho nên đến ngày nay vẫn là lưu thông bổn dịch của 

ngài la thập. 

Trong  bổn  a  di  đà  kinh  do  đại  sư  huyền  trang  dịch  có  một  câu  kinh  văn  như 

vầy: “ngã  quán,  như  thị  lợi  ích  an  lạc,  đại  sự  nhân  duyên,  thuyết  thành  đế 

 ngữ”[3].  nguyên  văn  của  câu  nói  này  cùng  ý  nghĩa  ngữ  khí  trên  “hoa  nghiêm” 

“pháp hoa” đã nói gần như đều hoàn toàn giống nhau. “hoa nghiêm” là viên giáo 

nhất thừa, “pháp hoa” cũng là viên giáo nhất thừa, vậy thì bộ kinh này đã nói cùng 

“hoa nghiêm”“pháp hoa” không gì khác, nên đương nhiên cũng là viên giáo nhất 

thừa. 

Vào thời xưa khi thế tôn ở đời nói kinh điển này có người được thọ dụng. “hoa 

nghiêm” là thế tôn vì chúng ta mà thị hiện ở trong định “đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến  tánh”,  nói  ra  cảnh  giới  họ  ngộ  nhập,  nói  được  tường  tận,đó  chính  là  “đại 

phương quảng phật hoa nghiêm kinh”. 

Vậy chúng ta xem tiếp đại sư huệ năng khai ngộ, ngài không phải ở trong định, 

ngài là nương tâm thanh tịnh bình đẳng giác, nghe pháp khai ngộ,ngũ tổ lão hòa 

thượng  biết  được  việc  này.Ở  hoàng  mai  8  tháng,  ngài  đạt  được  thanh  tịnh  bình 

đẳng giác, có tư cách nghe phật pháp đại thừa, vào canh ba nửa đêm ngũ tổ giảng 

cho ngài nghe “kinh kim cang”, đại khái là giảng đến một phần tư, khi giảng đến 

câu “ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”,  ngài liền khai ngộ. 

 “ưng vô sở trụ”  là cái gì? Trong tâm vắng lặng, thanh tịnh.chính là thanh tịnh nhất 

định giác.không trụ sắc, không trụ không, không trụ thế pháp cũng không trụ phật 

pháp,vắng lặng thanh tịnh gọi là  “vô sở trụ” . Còn “sanh tâm”  là sanh cái tâm chân 

chánh giác ngộ, chân chánh giác ngộ là không nhiễm một trần. Vậy thì kiến tánh 

rồi.  “minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ”  chính là thực tiễn  “ưng vô sở trụ nhi 

 sanh kỳ tâm” ,cảnh giới của ngài ngay lúc đó chính là cảnh giới ở trên kinh phật nói 

ra hai câu nói này.cho nên ngài liền đem cảnh giới của ngài nói ra, đây chính là báo 

cáo của ngài, tâm đắc của ngài  “nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, vốn không 

 sanh diệt(bất sanh bất diệt, vạn pháp nhất như, vạn pháp bình đẳng),  vốn tự đầy 

 đủ, (không thiếu thứ nào)”,ngài nói lời thành thật.chúng ta làm cho rõ ràng làm cho 

tường tận rồi, có thể thể hội được cái ý nghĩa này  “ngoài tâm không pháp, ngoài 

 pháp không tâm” . 

 “đầy đủ”  cái gì? Toàn vũ trụ, toàn vũ trụ là tự tánh vốn tự đầy đủ, không thiếu thứ 

nào, trí tuệ, thần thông, đạo lực, phước đức, tướng hảo, mọi thứ đầy đủ. Vậy tại vì 

sao  hiện  tại  mất  tiêu  rồi?  Bởi  vì  bạn  khởi  lên  phiền  não,  bạn  khởi  lên  ý  niệm, 

không  cho phép  khởi  lên  ý  niệm.chúng  ta  thường nói   “buông  xả  khởi  tâm  động 

 niệm,  phân  biệt,  chấp  trước”   chính  là   “ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm” .nếu  nói 

“ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”thì bạn không hiểu, nhưng tôi nói “buông xả khởi 

tâm động niệm, phân biệt chấp trước” thì bạn hiểu.vốn dĩ là một nghĩa, cho nên 

chúng ta biết được phải nên buông xả. Phật dạy chúng ta phải buông xả, thế nhưng 

chúng ta như thế nào?  Chưa buông  xả,  không buông xả thứ  nào, khởi tâm  động 

niệm chưa buông xả, phân biệt chưa buông xả, chấp trước chưa buông xả, vẫn cứ 

đang làm phàm phu sanh tử sáu cõi.vậy ta có thể không buông xả không? Không 

thể nào!vì sao vậy? Chúng ta tuổi tác lớn rồi, thời gian cư trụ ở cái thế gian này 

càng ngày càng ít, nếu không buông xả vậy thì tiếp tục phải luân hồi sáu cõi, còn 

nếu như chịu buông xả, vậy thì rất may mắn, chúng ta chắc chắn vãng sanh thế giới 

cực lạc, liền thành phật rồi.không buông xả!không nên cho rằng chúng ta là đang 

học phật, không nên cho rằng chúng ta chính mình đang niệm phật.vì sao vậy? Bạn 

xem pháp sư từ vân quán đảnh sớ sao của đại thế chí bồ tát viên thông chương, là 

do ngài trước tác, ngài là người triều nhà thanh niên đại càn long, là đại đức của 

nhà phật, ngài nói  “niệm phật có một trăm điều quả báo khác nhau,điều thứ nhất 

 chính là vô gián địa ngục” .người niệm phật làm sao có thể đọa vô gián địa ngục? 

Tôi xem chân thật không hiểu, liền đem sách này đi thỉnh giáo với lão sư lý.lão sư 

lý vừa thấy liền nói  “đây là việc lớn, tôi không nói một mình ông nghe, khi giảng 

 kinh tôi phải tuyên bố với đại chúng, đề cao cảnh giác cho mọi người”. 

Tại vì sao niệm phật lại đọa vô gián địa ngục? Người xưa có một câu nói  “miệng 

 niệm di đà tâm tán loạn, đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công”.  miệng niệm, tâm 

không niệm.miệng là giả tướng, phật pháp trọng thật chất không trọng hình thức, 

không trọng giả tướng. Lão hòa thượng hải hiền không có cái giả tướng này.bạn 

xem  mỗi  ngày  thấy  ngài,  ngài  đang  làm  việc,  ngài  đang  trồng  trọt,  trồng  lương 

thực, trồng  rau  cải,  trồng trái  cây,  từ  sớm  làm  đến  chiều,  “không  thấy  ngài  ngồi 

niệm phật”,người ta hỏi ngài như vậy, nhưng đích thực là trong tâm của ngài niệm 

phật. Làm việc không chướng ngại niệm phật, xới đất cày ruộng là niệm phật, cúi 

xuống bừa đất thì a di đà phật, ngẩng đầu lên thì a di đà phật, chân thật không gián 

đoạn, trồng  rau  nhổ  cỏ  phật hiệu không hề  gián đoạn,  thậm  chí buổi  tối  ở  trong 

mộng đều niệm phật.tôi có thể tin tưởng điều này vì phật hiệu thuần thục rồi, trong 

tâm ngài ngoài phật hiệu ra không có niệm thứ hai, buổi tối nằm mộng ý niệm vừa 

khởi, vẫn là a di đà phật.cái công phu này làm sao không được tam muội chứ? Cho 

nên ngài chứng được niệm phật tam muội rất lâu rất lâu rồi.người dụng công như 

vậy, người thành thật nghe lời, thật làm như vậy, đắc niệm phật tam muội, phải nên 

ở trong ba năm đến năm năm,họ liền đạt được rồi.ngài không ngừng hướng nâng 

lên cao, công phu phật tam muội có đẳng cấp, công phu thành khối, sự nhất tâm bất 

loạn,  lý  nhất  tâm  bất  loạn.thông  thường  người  chân  thật  làm,  ba  năm  công  phu 

thành khối, thêm ba năm nữa sự nhất tâm bất loạn, thêm ba năm nữa thì lý nhất 

tâm bất loạn, chúng ta thường gọi là  “thất niên tiểu thành, cửu niên đại thành”.lý 

nhất tâm bất loạn chính là minh tâm kiến tánh, chính là đại triệt đại ngộ, vãng sanh 

thượng phẩm thượng sanh, sanh cõi thật báo trang nghiêm, tự tại vãng sanh. 

Chúng ta không nên nghe tin lời không thật, quỷ thần có thể dựa vào thân (nhập 

thân) nên khi họ nói ra không thấy được toàn là lời thật. Những quỷ thần này họ 

cũng là chúng sanhtrong sáu cõi, không khác gì chúng ta, không mạnh hơn chúng 

ta bao nhiêu, lời nói của những người phụ thể (những người bị quỷ nhập) này có 

thể tin không? Không thể tin tưởng, vì tâm của họ không thanh tịnh. 

Vị lão hòa thượng này đã làm biểu pháp, sẽ ảnh hưởng chín ngàn năm mạt pháp 

của thế tôn.đây là a di đà phật bảo ngài đến, giao sứ mạng cho ngài biểu pháp sau 

cùng  là   “nếu  muốn  phật  pháp  hưng,  chỉ  có  tăng  khen  tăng”. đây  là  việc  lớn  nhà 

phật, phật pháp hưng suy chính ở thời đại này, mọi người đều có thể hòa thuận thì 

phật pháp liền hưng vượng, nếu như đôi bên bài trừ nhau, tự khen mình chê người, 

phật pháp liền sẽ bị tiêu diệt. 

Các vị xem truyện ký của đại sư liên trì. Đại sư liên trì học thiên thai, nhưng ngài 

không thuộc về thiên thai tông.vì sao vậy? Vào lúc đó hiền thủ, thiên thai, pháp 

tướng, thiền tông,  mỗi  người lập  ra  môn  hộ,  bài trừ lẫn nhau,  đây  là tướng  phật 

pháp  suy,  cho  nên  ngài  không  thuộc  về  tông  nào,tôi  đều  học,  nhưng  tôi  không 

thuộc về bất cứ tông nào. 

Đại sư ngẫu ích sau khi ở liên trì, ngài là người cuối triều nhà minh, đầu nhà thanh, 

sanh ra khoảng năm vạn lịch triều minh, khi ngài vãng sanh vào triều thanh, vậy thì 

chính là nói, nếu có cái thấy của môn hộ thì sẽ không bao dung lẫn nhau.cuối triều 

nhà minh thì rất rõ ràng, đại sư xem thấy “kinh vô lượng thọ” rồi, xem thấy “kinh 

quán vô lượng thọ phật” rồi, ngài học hoa nghiêm, học thiên thai, xem thấy bộ kinh 

vô lượng thọ này(cái này vốn dĩ là tổng kết của “hoa nghiêm” “pháp hoa”), lối tắt 

của thành tựu, lối đi thông đạo đặc biệt này.nếu bạn y theo “hoa nghiêm” “pháp 

hoa” mà học, bạn chưa chắc có thể chứng được sơ tín vị bồ tát, đây là thật, còn nếu 

bạn chuyên tâm niệm một câu a di đà phật, đem “hoa nghiêm” “pháp hoa” thảy đều 

buông xả, bạn tương lai vãng sanh thành tựu là pháp thân bồ tát, cùng bình đẳng 

với 41 vị pháp thân đại sĩ của “kinh hoa nghiêm”, chứng được bình đẳng.cho nên 

ngài buông xả, cuối đời chuyên tu tịnh độ, biết được giới luật rất quan trọng, nên 

ngoài tịnh độ  ra dùng  công  phu  ở  trên giới luật  rất  lớn,  đề xướng  “trì giới niệm 

 phật”.đây đều là biểu pháp, tuyệt đối không phải phàm phu, ngài chú “a di đà kinh 

yếu giải”, đại sư Ấn quang tán thán đối với ngài, nói rằng cho dù cổ phật tái lai, 

làm chú giải cho “a di đà kinh”, cũng không thể vượt hơn.đây là tán thán đến cực 

điểm, không cần thêm gì.thế nhưng loại tán thán này người tin tưởng rất ít, người 

hoài nghi nhiều. 

Năm xưa tôi ở singapore, pháp sư diễn bồi liền hỏi tôi, đặc biệt mời tôi đến nhà 

hàng chay linh chi ăn cơm. Ngài hỏi tôi: 

  Pháp  sư tịnh không, ngài  có biết hôm  nay  vì  sao tôi  mời  ngài  ăn  cơm  hay 

không? 

Tôi nói: 

  Tôi không biết, tôi không có thần thông. 

Ngài nói: 

  Tôi có một nghi vấn, tôi muốn thỉnh giáo với ngài. 

Tôi nói: 

  Tôi không dám. 

Đó là lão tiền bối phật môn chúng ta, ngài xuất gia từ nhỏ, chúng tôi cũng là bạn 

cũ, mấy mươi năm cùng nhau.ngài nói: 

  Đại sư Ấn quang tán thán đối với “di đà kinh yếu giải” của đại sư ngẫu ích 

có phải là hơi quá một chút hay không? 

Thì ra là cái vấn đề này, tôi trả lời với ngài vô cùng kiên định, tôi nói: 

- không hề quá chút nào. Ngài tán thán được rất thích hợp. Ngài là người chân thật 

niệm  phật,  ngài đạt được niệm  phật tam  muội,tôi tin  tưởng đại sư  Ấn quang đạt 

được niệm phật tam muội, “lý nhất tâm”tôi không dám nói, nhưng “sự nhất tâm” là 

chắc  chắn  không  vấn  đề.nếu  như  căn  cứ  theo  ghi  chép  trên  truyện  ký,  lão  hòa 

thượng lúc vẫn còn ở đời, dường như là khi 77-78 tuổi gì đó, có một đứa bé, đứa 

bé này chưa tiếp xúc qua phật pháp, trong nhà cũng không hoàn toàn tin tưởng phật 

pháp.cô bé này thấy một giấc mộng kỳ lạ, mộng thấy bồ tát quán thế âm nói với cô 

 “bồ tát đại thế chí mấy ngày nữa sẽ đến nơi này, con có duyên với ngài, con bảo 

 người nhà dẫn con đi gặp ngài” . Quán thế âm bồ tát tên tuổi rất lớn, người không 

học phật cũng biết có một bồ tát quán thế âm, tượng của bồ tát quán thế âm rất 

nhiều, cho nên trẻ nhỏ đến đâu cũng có thể xem thấy. Ngày  hôm sau cô liền bảo 

người nhà dẫn cô đi gặp ngài. Khi côbé đem việc này nói với cha mẹ của cô, vừa 

lúc đó dường như có một người thân thích, người cô của cô bé là một người học 

phật, cha mẹ cô liền dẫn cô bé đến tìm người cô của cô bé.bé liền hỏi  “có một đại 

 thế chí hay không? Quán thế âm bồ tát mọi người đều biết, đại thế chí không ai 

 biết, thật có như vậy không?” . Người cô này nói với bé  “đúng vậy”,  người cô ấy 

liền hỏi  “con tìm ngài để làm gì?”.  Cô đáp: “bồ tát quán thế âm nói với con, đại sư 

 Ấn quang chính là bồ tát đại thế chí hóa thân đến”.  

Cái tin tức này thì còn gì bằng, cho nên khi Ấn tổ đi đến chỗ của họ, người cả nhà 

họ đều đi lạy ngài, rồi đem việc này nói lại với đại sư Ấn quang. Đại sư Ấn quang 

ngay lúc đó quát mắng cho họ một trận, nói với họ quyết định không nên nói như 

vậy nữa, nếu nói nữa thì ta vĩnh viễn sẽ không gặp mặt các người nữa.về sau này 

không dám nói nữa.cô bé còn nói “Ấn tổ còn có bốn năm nữa thì đi rồi”.  chân thật 

bốn năm sau, ngài 80 tuổi vãng sanh. Sau khi ngài vãng sanh mới đem sự việc này 

nói  ra  cho  một  số  người biết.  Vậy  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  xem  hành  nghi  cả  đời  của 

ngài, phong độ của ngài, tư duy của ngài, ngài làm ra đích thực rất giống bồ tát đại 

thế chí. Nếu bạn đem đại thế chí bồ tát viên thông chương để đối chiếu, đích thực 

rất  giống.chúng  ta  có  thể  tiếp  nhận  cái  cách  nói  này,  đích  thực  không  chỉ  một  vị 

phật bồ tát ở cái thế gian này mà phật bồ tát rất nhiều, phàm phu mắt thịt chúng ta 

không nhận biết, đợi đến khi thân phận bộc lộ thì đi rồi, sẽ không còn gặp được 

nữa. 

Cho nên bộ kinh “a di đà kinh” này cùng “pháp hoa” “hoa nghiêm” là giống nhau, 

đồng một đẳng cấp, mà còn chân thật là tổng kết của “hoa nghiêm”, “pháp hoa”, là 

thực tiễn của “hoa nghiêm” “pháp hoa”, đích thực là một thông đạo đặc biệt, người 

có duyên mới đạt được. 

Thế nào là người có duyên? Thật tin, chân thật phát nguyện cầu sanh tịnh độ, ta 

không muốn phải luân hồi sáu cõi nữa, sự việc thế gian này thảy đều buông xả: 

phải quấy đều buông xả, nhân ngã buông xả, chân vọng buông xả, thiện ác buông 

xả, thế pháp phật pháp thảy đều buông xả, chỉ một câu phật hiệu, một cái phương 

hướng là đến thế giới tây phương cực lạc, một cái mục tiêu là thân cận a di đà phật, 

được vậy thì không có ai không thành tựu.cho nên 48 nguyện nhất định phải xếp 

vào khóa sớm. 

Năm xưa tôi ở gia châu hoa kỳ, tịnh tông học hội hoa kỳ được thành lập, dương 

nhất hoa đảm nhiệm vị trí hội trưởng,hiện tại cái hội này vẫn còn, vẫn ông làm hội 

trưởng.chúng ta viết ra một thiên văn chương, duyên khởi của tịnh tông học hội (là 

lấy  danh  nghĩa  hàn  quán  trưởng  phát  biểu),  đề  xuất  hành  pháp  của  đồng  tu  tịnh 

tông, chính là nói sinh hoạt hằng ngày cần tuân thủ giới luật, cần phải tuân thủ năm 

khóa mục, rất là đơn giản. 

Năm khóa mục này. “tịnh nghiệp tam phước”  là nguyên tắc chỉ đạo tối cao, ba đời 

chư phật, chánh nhân tịnh nghiệp, đều đem nó xếp ở đầu tiên.quan niệm lý luận 

của  chúng  ta,nó  có  ba  điều,  điều  thứ  nhất   “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. đây là điều thứ nhất trong tam phước, 

điều thứ nhất này chúng ta thực tiễn  vào ba cái gốc của “nho, thích đạo”:  “hiếu 

thân  tôn  sư”[4]  thực  tiễn  ở  “đệ  tử  qui”;“từ  tâm  bất  sát”  thực  tiễn  ở  “cảm  Ứng thiên”, phía sau tu thập thiện nghiệp.ba cái gốc của “nho-thích-đạo”, không có ba 

cái gốc này không phải thật học phật mà là giả học phật. Điều thứ hai này là  “tam 

 quy  ngũ  giới” ;  khóa  mục  thứ  hai  là   “lục  hòa  kính”;   khóa  mục  thứ  ba  là “tam 

 học”;  khóa mục thứ tư “lục độ ba la mật”  của bồ tát;khóa mục thứ năm  “phổ hiền 

 bồ tát mười đại nguyện vương” . Đủ rồi, các thứ khác đều không cần.nếu bạn có thể 

làm được các khóa mục này, rồi nhất tâm chuyên niệm a di đà phật, thì không ai 

không vãng sanh.năm khóa mục này rất dễ ghi nhớ, không thể quên đi, khởi tâm 

động niệm lời nói việc làm đối chiếu lại, nếu như trái với năm khóa mục này thì 

chắc chắn không thể làm, còn tương ưng với năm khóa mục “tam phước, lục hòa, 

tam học, lục độ, mười nguyện”này thì phải nên làm. 

Thế nên “kinh vô lượng thọ” giảng được càng rõ ràng.bởi vì kinh văn dài, trong 

phẩm thứ tám nói “khéo giữ ba nghiệp”, chúng ta xem thấy thí dụ này không giống 

với kinh đại thừa thông thường.trong kinh giáo đại thừa, phật nói ba nghiệp đều là 

nói  thân,  khẩu,  ý,  nhưng  ở  bổn  kinh  này  phật  lạinói  là  khẩu,  thân,  ý.đem  khẩu 

nghiệp để thứ nhất,đây là có ý nghĩa đặc biệt.vì sao? Vì khẩu nghiệp rất dễ dàng 

phạm.cho  nên  khẩu  nghiệp  có  tới  bốn  điều,  còn  thân  nghiệp  chỉ  có  ba  điều,  ý 

nghiệp cũng là ba điều, nhưng khẩu là bốn điều. Chính vì khẩu nghiệp rất dễ dàng 

phạm nên người học phật, người niệm phật, công đức đã niệm đều từ trong miệng 

lưu xuất ra, nhưng nếu vẫn không thể bao dung, không thể dung nhẫn, ưa thích phê 

bình, thì niệm phật cả đời vẫn không thể vãng sanh. 

Lão hòa thượng hải hiền, cả đời ngài 92 năm niệm phật, ngài là tích lũy mà không 

hề bị tiêu mất, cái công đức này thật lớn biết bao?chúng ta là một mặt niệm phật, 

nhưng một mặt lại tiêu mất, vì tạo khẩu nghiệp.cho nên phật đem khẩu nghiệp xếp 

hàng thứ nhất, để đặc biệt răn dạy người niệm phật, bởi vì đây là thông đạo mau 

chóng đặc biệt, thông đạo mau chóng thành phật.trong mười nghiệp thiện, thứ này 

quan trọng hơn bất cứ thứ gì  “khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi người” , cũng 

chính là không vọng ngữ, không nói hai chiều, không nói thêu dệt, không nói ác 

khẩu,  phải  giữ  lấy.tại  sao  có  thể  tạo  nghiệp?  Đương  nhiên  ý  nghiệp  là  chủ,  bạn 

khởi  tâm  động niệm  bất  thiện,  ý  nghiệp  là  tham-sân-si, tự tư, tự  lợi.tham-sân-si-

mạn-nghi  năm  độc  đầy  đủ,  khởi  tâm  động  niệm  rất  dễ  dàng,  rất  tự  nhiên  đều  là 

nghĩ  đến  tổn  người  lợi  mình,  vậy  thì  hỏng  rồi,  vậy  thì  tạo  nghiệp  ba  đườngác. 

Chính mình không hề biết, nên hữu ý hay vô ý ngày ngày đang tạo, không tích lũy 

được  công  đức,  thời  gian  niệm  phật  ít,  thời  gian  tạo  nghiệp  dài,  sức  niệm  phật 

mỏng yếu, sức mạnh tạo ác hùng hậu, vậy thử hỏi bạn làm sao có thể rời khỏi ba 

đường ác? Nói ra lời nói hơi khó nghe, bạn làm sao có thể rời khỏi địa ngục? Toàn 

là tạo nghiệp địa ngục.kinh nghe có hiểu hay không? Không hề hiểu, vì sao?biến số 

nghe chưa đủ.tại vì sao không đủ? Là vì dùng tâm tán loạn để nghe, dùng tâm tán 

loạn để niệm phật, cho nên nghe kinh, niệm phật không có được hiệu quả. 

Hiện tại chúng ta đổi một phương pháp, đem cái đĩa của lão hòa thượng hải hiền, 

xem thành là “kinh vô lượng thọ”, là tổng kết của “kinh vô lượng thọ”.tôi khuyên 

mọi người một ngày xem ba lần, xem liền một năm.truyền hình vệ tinh hoa tạng 

xem các vị có chịu phát tâm làm cái việc tốt này hay không, một ngày chiếu ba lần, 

sáng sớm chiếu một lần, buổi trưa chiếu một lần, buổi tối chiếu một lần.đề xướng 

trong một năm một ngày xem ba lần, một năm là một ngàn lần. Ngoài ra một ngày 

có thể niệm mười ngàn câu phật hiệu, vậy thì một năm là ba trăm sáu mươi lăm 

vạn câu phật hiệu.qua một năm này chắc chắn hoàn toàn khác, vãng sanh thế giới 

cực lạc chắc chắn nắm chắc, nếu như bạn ba năm không gián đoạn, bạn chắc chắn 

được vãng sanh, đây là thật không phải là giả. 

Bổn kinh hưng khởi nhân duyên chính là đại sự lợi ích an lạc.đại sự chính là liễu 

sanh tử, xuất tam giới. Đây là đại sự, liễu sanh tử, thành phật đạo, đại sự đệ nhất 

đẳng ngay trong đại sự.chính là nói “thành đế ngữ”[5],kỳ thật không có một chữ là lời giả dối.nói cái gì? Chỉ “kinh vô lượng thọ” cùng “a di đà kinh”, tịnh độ ba kinh 

một luận “thành đế ngữ” nói lời chân thật.kinh luận của tịnh tông không nhiều. 

“khả kiến, tịnh độ pháp môn chi hưng khởi, chánh đồng ư hoa nghiêm pháp 

hoa, đồng vi nhất đại sự nhân duyên dã”[6].  

Chúng ta phải có thể thể hội được, hãyxem tiếp cái đoạn phía sau: 

“sớ  sao  vân:kim  đản  nhất  tâm  trì  danh,  tức  đắc  bất  thoái,thử  nãi  trực  chỉ 

phàm phu tự tâm cứu cánh thành phật, nhược năng đế tín, hà tu biến lịch tam 

thừa,  cửu  kinh  đa  kiếp, bất  việt  nhất  niệm,  đốn  chứng  bồ  đề,khởi  phi  đại 

sự”[7] 

Trong đại thừa giáo thông thường nói bồ tát tu hành, cái a tăng kỳ kiếp thứ nhất 

trải qua bố vị thứ: thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, bốn vị thứ, phía trước còn 

có thập tín, thập tín, thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, một a tăng kỳ kiếp; a tăng 

kỳ kiếp thứ hai, từ sơ địa đến thất địa; a tăng kỳ kiếp thứ ba từ bát địa, cửu địa, 

thập địa.thời gian dài đến như vậy, trải qua nhiều vị thứ đến như vậy.còn pháp môn 

tịnh độ không cần vậy, pháp môn tịnh độ thành tựu chỉ nhờ một câu phật hiệu. 

Hải hiền, hải khánh hai vị pháp sư làm ra cho chúng ta xem, làm gì mà phải phiền 

phức đến như vậy. Hai vị đại đức đều đã vãng sanh rồi, tự tại vãng sanh, nói đi thì 

đi.pháp sư hải khánh lưu lại kim thân, lưu lại toàn thân xá lợi. Lão hòa thượng hải 

hiền biểu diễn cho chúng ta, 112 tuổi vãng sanh, 20 tuổi ngài xuất gia học phật, 

học phật 92 năm chỉ  một câu phật hiệu, ngài ngay thời khóa sớm tối đều không 

làm, bao gồm kinh chú ngài đều không biết.người khác làm thời khóa sớm tối, ngài 

ở bên cạnh nghe niệm a di đà phật, nhưng những người đó thành tựu ai có thể so 

sánh được ngài.ngài trị bệnh cho người, người ở ngay địa phương tin tưởng ngài, 

có bệnh khổ đều tìm ngài, ngài nhổ một nắm cỏ ở trên đất, bảo bạn mang về nhà 

uống, liền được khỏi, ngài cũng không có phương thuốc, cũng không có giảng đạo 

lý  gì,  chỉ  cần ngài  hốt  lấy  một  nắm  những  thứ hoa  cỏ này  đều biến  thành  thuốc 

hay,cho nên người địa phương nói lão hòa thượng có thần thông.bạn từ trên đĩa tỉ 

mỉ mà xem, ngài thật có thần thông, không phải là giả, nhưng ngài không lộ thân 

phận. 

Chúng ta gặp được cái pháp môn này, như kinh đại thừa nói chúngđều là quá khứ 

vô  lượng  kiếp  cúng  dường  vô  lượng  chư  phật  như  lai,  chúng  ta  phải  thật  tin 

tưởng.ngày nay lại gặp được bổn kinh này, ngay trong âm thầm được sự gia trì của 

vô lượng chư phật, bạn mới có thể tin, bạn mới có thể nguyện, bạn mới có thể niệm 

phật. 

Mẫu thân của lão hòa thượng hải hiền biểu diễn một chiêu, làm người xem thấy 

không thể không tin tưởng.mẫu thân của ngài 86 tuổi niệm phật vãng sanh. Trước 

khi vãng sanh lão thái vốn dĩ ở chùa phật lai, cùng ở chung với lão hòa thượng, bởi 

vì cuối đời lão hòa thượng chăm sóc mẫu thân.có một hôm lão tháinói với lão hòa 

thượng muốn về quê hương.lão hòa thượng khuyên cách nào cũng không được, bà 

nhất định nói phải về quê hương, lão hòa thượng đành phải cùng về quê hương với 

bà.về đến quê nhà, bà gọi hết thảy con cháu đến, người thân quyến thuộc trong nhà 

đều gọi đến, lão thái thái đích thân xuống bếp gói há cảo, buổi tối cùng nhau ăn 

cơm,  ăn  cơm  đoàn  tụ.sau  khi  ăn  xong,  bà  ngồi  xếp  bằng  trên  ghế,  nói  với  mọi 

người “ta đi đây”.bà nói câu nói này xong thì đi thật, chân thật ra đi.bạn nói xem 

thật tự tại, thật tuyệt đẹp. Lúc đó lão hòa thượng mới biết được bà muốn vãng sanh, 

bà về quê nhà vãng sanh, muốn cho những vãn bối này xem, biểu diễn cho mọi 

người xem. 

Lão hòa thượng lúc đó hoàn cảnh rất không tốt, nên đành phải rất sơ sài mà an táng 

bà, nhưng tâm lão hòa thượng luôn là bất an, muốn cải táng cho mẹ.dường như hơn 

sáu năm sau, lão hòa thượng muốn đổi một cỗ quan tài tương đối tốt hơn để cải 

táng.nhưng  sau khi  đào  mộ  lên, quan tài mở  ra,  không  có người bên  trong.trong 

quan  tài  sạch  sẽ  thanh  tịnh,  lưu  lại  mấy  cây  đinh  đóng  quan  tài,  không  thấy 

người.trước sau là mờ mịt, đến hiện tại không có người biết, lão hòa thượng cũng 

không nói.có phải bồ tát hóa thân hay không? Việc này rất khó nói,nhưng sự việc 

này có thể nói với chúng ta một câu nói chân thật, chính là một câu a di đà phật 

niệm đến cùng,mẹ của ngài cũng là vậy.người cả nhà ngài ở trong quê làm ruộng, 

đời sống rất là gian khổ, cho nên không có đi học, không có đọc sách, không biết 

chữ, nhưng người cả nhà ngài, cha mẹ và ông bà nội của ngài đều là học phật, đều 

là niệm phật, thế gia niệm phật.tại vì sao có thành tựu lớn đến như vậy?không gì 

khác, phải thật tin đối với thế giới cực lạc, phải thật tin đối với a di đà phật, không 

có chút tâm hoài nghi.khi cuộc đại cách mạng văn hoá mười năm, gặp  phải khổ 

nạn rất lớn, nhưng ngài niệm phật vẫn không gián đoạn.không cho niệm phật thì 

ngài trong tâm niệm phật, làm bất cứ việc gì ngài đều niệm phật, chính là một câu 

phật hiệu này. Đại sư liên trì năm xưa ở đời bốn lần thấy được a di đà phật, tôi tin 

tưởnglão hòa thượng thấy a di đà phật chắc chắn không chỉ bốn lần.vì sao? Khổ 

như vậy ai đến an ủi ngài? A di đà phật đến an ủi ngài.có người hỏi ngài (các vị 

xem đĩa thì biết) đã thấy a di đà phật chưa? Ngài trả lời đã thấy a di đà phật, ngài 

đề nghị a di đà phật tiếp dẫn ngài vãng sanh, a di đà phật không chịu, bảo ngài lưu 

lại thế gian làm biểu pháp. 

Biểu  pháp  của  nghĩa  rộng  là  làm  một  tấm  gương  tốt  cho  người  khác  xem,  cho 

người học phật xem.bạn xem năm cái khóa mục này của tịnh tông chúng ta, “tịnh 

nghiệp  tam  phước”  ngài  cũng  không  hiểu,  thế  nhưng  ngài  làm  được  rồi,  hiếu 

dưỡng cha mẹ ngài làm được rồi, tôn kính sư trưởng làm được rồi.bạn xem sư phụ 

của ngài, sư phụ của ngài cũng rất cừ khôi,sư phụ ngài đã dặn bảo trước rằng sau 

khi sư phụ ngài vãng sanh, phải nên đem tro cốt của sư phụ ngài chôn ở bên dưới 

phiến đá, bên dưới của tháp mộ, cái mộ đó của sư phụ ngài là tháp mộ.đến khi đại 

cách mạng văn hoá xẩy ra, hồng vệ binh phá hoại, đem cái tháp của ngài khai quật 

ra, mở tháp ra không có thứ gì bên trong.nếu như có tro cốt bên trong thì sớm đã bị 

hủy hoại rồi, vì nó ở bên dưới nên không có người biết.bức ép hỏi lão hòa thượng 

hải hiền, ngài nói thật không hề biết.về sau này đào sâu xuống dưới, đào lên được, 

mới biết được lão sư phụ có thần thông, biết được có cái kiếp nạn này, đem tro cốt 

chôn vào bên dưới, cho nên tro cốt này có thể bảo tồn, đây là lão sư của ngài, sư 

phụ ngài. Sau khi đại cách mạng văn hoá xong lão hòa thượng hải hiền trùng tân 

cải táng cho sư phụ ngài, xây tháp dựng bia. 

Đại cách mạng văn hóa ép bức người xuất gia hoàn tục, ngài không hoàn tục, thế 

nên không cho phép ngài ở chùa, bảo ngài làm đại đội trưởng đại đội sản xuất nơi 

đó.không cho niệm phật thì ngài niệm trong tâm, không cho lạy phật thì buổi tối 

lạy,khi mọi người đều ngủ rồi, ngài thức dạy lạy phật.trong nồi thức ăn lớn có đồ 

tanh, ngài nhặt rau bên cạnh thịt để ăn, nhận chịu bao nhiêu khổ nạn. 

Đại sư Ấn quang biết, cho nên ngài khuyên bảo chúng ta ở trong đại thời đại này, 

đạo tràng của phật giáo nên nhỏ, đồng tu không vượt quá  20 người, làm như vậy 

thì chính phủ cho phép, hoan hỉ, sẽ không gây phiền phức.mặt khác đạo tràng nhỏ 

cũng dễ dàng duy trì, có mấy người nhiệt tâm hộ pháp thì đủ, huống hồ chùa phật 

lai chính tự  mình trồng tỉa, chính tự mình thu hoạch.diện tích ngài trồng  trọt rất 

lớn, hơn 100 mẫu, cho nên lương thực, rau cải, trái cây rất nhiều, cứu tế cái khu 

vực này, mấy vạn người.lão hòa thượng tu bố thí, đây là tài bố thí, cả nội tài, ngoại 

tài,nội tài là thể lực, ngài mỗi ngày làm việc là vì đại chúng.trong miếu chỉ có bốn 

người, cần phải có hạn cúng dường đại chúng, nhất là những năm mất mùa, để mỗi 

người có thể ăn được no.mỗi niệm vì chúng sanh mà lo nghĩ, không hề vì chính 

mình lo nghĩ, làm cho người rất ngưỡng mộ. Ngài 112 tuổi không cần có người 

chăm sóc, bất cứ thứ gì đều là chính mình làm.chặt củi chính mình làm, nấu cơm, 

giã gạo, đem lúa giã thành gạo, thảy đều chính mình làm, nấu cơm trồng rau đều là 

chính mình làm.những thứ này lão hòa thượng từng cái, từng cái đều hồi hướng 

vãng  sanh,  chính  mình  đến  112  tuổi  vẫn  làm,  bất  cứ  việc  gì  đều  chính  mình 

làm.bạn thấy trồng trọt, từ sớm đến tối không hề ngơi nghỉ, trèo cây hái trái.có một 

số phật giáo đồ đến thăm ngài, ngài leo lên cây hái trái chia cho mọi người, những 

việc này đều được ống kính ghi lại.cặp mắt ngài không mờ, còn có thể sỏ kim, còn 

may vá quần áo. Đồ đệ của ngài cúng dường ngài chiếc tăng bào, ngài mặc vào quá 

dài, lập tức đem kim chỉ ra, ngài đem lai áo may lại dài ngắn vừa vặn, lập tức làm 

liền.cả đời không cầu người, phật giáo như vậy không có người phản đối, phật giáo 

như vậy mọi người đều sẽ tán thán.cả đời khổ cực cần lao vì đại chúng, không vì 

một người, đại công, vô tư, không cần tiền, không cần danh, không cần lợi, mọi 

thứ đều buông xả, đáng được chúng ta học tập. 

Chúng ta cũng đến tuổi tác này rồi, tuổi tác đáng ra đi rồi, phải vạn duyên buông 

xả.hoạt động mô hình lớn quốc tế.sau khi tôi xem cái đĩa này của lão hòa thượng, 

tôi  phải  thúc  liễm,  tôi  không  tham  gia  nữa,  nhưng  tôi  khuyến  khích  mọi  người 

tham  gia.mọi  người  đến  đây  thăm  tôi,  tôi  hoan  nghênh,  nhưng  tôi  không  muốn 

tham gia bất cứ hoạt động nào.cho nên chúng ta xem thấy cái thị hiện này, làm tấm 

gương tốt nhất cho đồng tu tịnh tông, cho ai? Cho tôi, không phải cho người khác, 

tôi  xem  rồi  tiếp  nối  gánh  vác,  đây  chính  là  dạy  tôi,  không  liên  quan  với  người 

khác.ai thấy được, ai có thể tiếp nối gánh vác, họ liền được lợi ích.tôi không muốn 

gì khác, tôi chỉ muốn vãng sanh.đời sống thế gian có khổ một chút, tốt!vì sao vậy? 

Không có lưu luyến, vì nếu như đời sống quá tốt, không muốn đi, tình chấp quá 

nặng, tài sắc danh lợi đều có thể lưu giữ chúng sanh ở lại thế giới ta bà, ở sáu cõi 

luân hồi, nếu bạn  có  thể gạt  bỏ, thì bạn mới  có  thể lìa khỏi, bạn  mới  có thể đạt 

được gia trì của phật, bồ tát. 

Chúng ta xem chú giải của niệm lão “hà dĩ cố”[8], tại vì sao bộ kinh này cùng “hoa nghiêm” “pháp hoa” bình đẳng? “như di đà sớ sao vân: kim đản nhất niệm trì 

danh, tức đắc bất thoái ” [9].“v ị bất thoái”  ở đây là a duy việt chí, vị thứ nhất “vị 

bất  thoái”,  vậy  thì  bạn  là  thánh  nhân,  bạn  không  phải  phàm  phu,  địa  vị  bạn  sẽ 

không còn thoái chuyển; vị thứ hai là “hạnh bất thoái”, bạn đây là đại thừa, bạn đi 

là con đường thành phật, không phải thanh văn, không phải duyên giác, không phải 

quyền  giáo  bồ  tát,  bạn  chọn  lựa  con  đường  chính  xác. “phàm  phu  tự  tâm  cứu 

cánh thành phật ” [10], đây là nói nhân của chúng ta, còn duyên thì sao? A di đà phật làm tăng thượng duyên cho chúng ta. Bạn có cái nguyện này, có cái tâm này 

thì mới có thể giúp bạn, tiếp dẫn bạn đến thế giới tây phương cực lạc. 

“nhược năng đế thính”[11], nếu bạn chân thật tin tưởng thì bạn không cần trải qua ba thừa là thanh văn, duyên giác, bồ tát, không cần phải trải qua như vậy, thời gian 

này rất dài, “cửu kinh đa kiếp”[12],  ba a tăng kỳ kiếp, không cần thiết, bạn ngay đời này thì thành công rồi, liền thành tựu rồi, “bất việt nhất niệm, đốn chứng bồ 

đề”[13],  “nhất niệm”  này chính là a di đà phật danh hiệu,  “đốn chứng” là lập tức liền chứng đắc, không phải tiệm tu, cái  “bồ đề”  này là “vô thượng bồ đề”, liền vào 

được cảnh giới của phật, “khải phi đại sự”  [14],  đây không phải đại sự còn có cái gì  gọi  là  đại  sự  chứ?phàm  phu  một  đời  thành  phật,  xem  bạn  có  phước  báo  hay 

không?tin tưởng, liền có cái phước báo này.không tin tưởng, không có cái phước 

báo này,không có cái phước báo này không cần khuyên họ, khuyên họ sanh phiền 

não.vui vẻ hoan hỉ tùy duyên thì tốt, còn họ có cái phước báo này nên khuyên họ, 

vì sao vậy? Ngay đời này chắc chắn thành công. 

“khả kiến, tịnh tông chánh thị trực chỉ, đốn chứng chi pháp”[15],  

Không cong quẹo, không phải đường cong, là đường thẳng. 

“dĩ niệm phật tâm, nhập phật tri kiến[16].  

Ngày nay pháp sư hải hiền làm ra tấm gương cho chúng ta xem, 90 năm như một 

ngày, chính là một câu danh hiệu a di đà phẬt vào tri kiến phật.khi ngài vãng sanh, 

dùng bộ kinh này làm chứng cứ, chứng minh, chắc chắn là thượng phẩm thượng 

sanh. 

“tịnh tông chi hưng khởi, chánh do thử đại sự nhân duyên dã”[17].  

“hoa nghiêm-pháp hoa”đều là đại sự nhân duyên này. Tịnh tông là đại sự trực tiếp 

ngay trong đại sự, thông đạo mau chóng, vậy thì bên dưới tường tận nói rõ: 

“tường minh bổn kinh, hưng khởi chi nhân duyên”[18],  

Bổn kinh hưng khởi nhân duyên. 

Đoạn  thứ  nhất“xứng  tánh  cực  đàm,  như  lai  chánh  thuyết”[19];   đoạn  nhỏ  thứ 

nhất phía sau nguyên văn của niệm lão nói“hoa nghiêm, pháp hoa quân viên đốn 

xứng tánh chi giáo, đản kỳ quy thú khước tại bổn kinh”[20].  

“yếu giải vân: tuyệt đãi viên dung, bất khả tư nghì, hoa nghiêm áo tạng, pháp 

hoa mật tùy, nhất thiết chư phật chi tâm yếu, bồ tát vạn hạnh chi tư nam, giai 

bất xuất ư thử hỹ”[21].  

Chỗ này là hoàng niệm lão trước tiên dùng khai thị của đại sư ngẫu ích trong “di đà 

yếu giải”, khai mở rõ ràng cho chúng ta. Đại sư ngẫu ích tán thán bổn kinh rằng: 

“tuyệt  đãi  viên  dung,  bất  khả  tư  nghì”[22]: “tuyệt  đãi”   không  phải  tương  đối, cũng chính là nói không có bất cứ thứgì có thể so sánh được với nó, không cách gì 

tưởng tượng,  “bất khả tư nghì”  là không cách gì tưởng tượng, 

“hoa nghiêm áo tạng, pháp hoa mật tùy”[23]: “tạng”,“tùy”  đều là nói đến trung tâm,  là  nói  đến  một  điểm  trọng  yếu  nhất,  giống  như  trái  tim  của  một  người  vậy. 

Như vậy chúng ta liền biết, tổ sư đại đức xưa nay cho rằng “kinh vô lượng thọ” 

chính là trung bổn của “hoa nghiêm”, nội dung bên trong kinh vô lượng thọ cùng 

“hoa  nghiêm”  không  hai  không  khác,  nhưng  phân  lượng  ít  hơn  so  với  “hoa 

nghiêm” vì chỉ có một quyển.còn “hoa nghiêm” ở trung quốc ba lần phiên dịch, 

ngoài bản trung lập ra, đem nó hợp lại tổng cộng 99 quyển. 99 quyển rút gọn thành 

một quyển chính là bổn kinh, bổn kinh này triển khai ra chính là 99 quyển “kinh 

hoa nghiêm”, 99 quyển “kinh hoa nghiêm” rút gọn thành một quyển chính là “kinh 

vô lượng thọ”. Cho nên học “kinh vô lượng thọ” là viên mãn “hoa nghiêm”, học 

“kinh vô lượng thọ” là viên mãn “pháp hoa”. 

Không chỉ như thế mà còn là: 

“nhất thiết chư phật chi tâm yếu”[24]: “nhất thiết chư phật”  là chỉ mười phương ba đời chư phật, họ đã tu đã chứng đã hoằng dương bộ kinh này, hạt nhân tinh hoa 

đã giáo hóa chúng sanh đều ở trong bộ kinh này, học bộ kinh này thì bằng với học 

tất cả rồi, 

“bồ tát vạn hạnh chi tư nam”[25]: “tư nam”  là chỉ nam, đều không ngoài kinh này, 

“thị cố bổn kinh xưng vi xứng tánh chi cực đàm dã”[26]: “cực”  là nói đến cực điểm, nói đến đại viên mãn, nói đến cứu cánh rồi, vậy có thể không tin sao? Chúng 

ta ngay trong một đời này may mắn nào hơn có thể gặp được pháp môn này, gặp 

được  bộ  kinh  điển  này,  lại  có  thể  gặp  được  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  hoàng  niệm 

tổ.chú giải này không giống tất cả chú giải khác, chú giải của ngài là dùng phương 

pháp  “tập  chú”.“tập”:  đại  thừa  kinh  luận  83  loại,  “hoa  nghiêm-pháp  hoa”  đều  ở 

trong đây, “tập” chú sớ 110 loại của tổ sư đại đức xưa nay, những tổ sư đại đức này 

đều là minh tâm kiến tánh, đều không phải người thông thường.cho nên bạn đọc bộ 

chú giải này liền đã đọc tất cả kinh điển đại thừa, bao gồm luôn tất cả khai đạo của 

tổ sư đại đức,bạn đều xem thấy ở trong đây, “một là tất cả, tất cả là một”. 

Đoạn thứ ba phía sau, gần như cùng nguyên văn hoàn toàn giống nhau, bởi vì cái 

đoạn này quá quan trọng, nên toàn bộ chọn lấy.chúng ta xem 153 tờ chú giải, chú 

giải hàng thứ năm: 

“hựu nhật bản đạo Ẩn, ư sở trước vô lượng thọ kinh chân giải trung”: 

 “hựu  nhật”,  “nhật”  là  nhật  bản.  Cao  tăng  đạo  Ẩn  trong  tác  phẩm  vô  lượng  thọ 

kinh chân giải. Bộ sách này rất nổi tiếng trong tịnh độ tông của nhật bản, tịnh độ 

tông nhật bản có một bộ chú giải quan trọng nhất, những pháp sư của nhật bản ở 

nơi “kinh vô lượng thọ” đã hạ công phu rất sâu, chú sớ của đại đức nhật bản xưa 

đại khái có hơn 20 loại.còn trung quốc là quốc gia chính mình là tổ sư đại đức chỉ 

có hai người, hai loại chú giải, lão cư sĩ hoàng niệm tổ là vị mới xuất hiện, đây là 

loại thứ ba.còn nhật bản có hơn 20 loại, trong chú giải này nói: 

“ngũ trược chi thế, tạo ác chi thời, thánh đạo nhất chủng, kim thời nan tu, kỳ 

nạn phi nhất”[27].  

“kỳ nạn phi nhất”, đây là nói cái thời đại này của chúng ta, hiện tại thời đại chúng 

ta cư ngụ cùng với trên kinh đã nói hoàn toàn giống nhau.  “ngũ trược”  là năm loại 

ô nhiễm.hiện tại nói ô nhiễm, chúng ta ở chỗ này xem thấy ở tờ thứ 13 có chú thích 

này, điều thứ 22, năm loại này là “kiến trược, phiền não trược, mạng trược,chúng 

 sanh trược, kiếp trược” .trong năm loại này, trung tâm chính là  “kiến trược”  cùng 

 “phiền não trược”,  bởi vì hai loại này nên mới có “chúng sanh”, “mạng”, “kiếp”. 

“kiến”: “vị chánh pháp dĩ diệt, tượng pháp tiệm khởi, tà pháp chuyển sanh, tà 

kiến tăng thạnh, bất tu thiện đạo, thị danh kiến trược”.  

Chánh pháp một ngàn năm đã đi qua rồi, tượng pháp tiếp nối một ngàn năm cũng 

đã qua đi, như vậy là phật diệt độ đã một ngàn năm thứ hai qua đi,mạt pháp mười 

ngàn năm thì một ngàn năm thứ nhất của mạt pháp đi qua rồi, tính đến ngày nay 

phật diệt độ là một ngàn năm thứ ba đã đi qua rồi. Cho nên ngày nay chúng ta gặp 

được chánh pháp đã diệt, tượng pháp đã diệt, hiện tại là mạt pháp. 

Chúng ta tin tưởng tổ sư đại đức xưa nay của chúng ta, những người này không 

giống như người nước ngoài, người của chúng ta không những rất xem trọng lịch 

sử, mà còn xem trọng sử thật, trên lịch sử ghi chép phải chân thật, đó là gìn giữ chữ 

tín cho đời sau.những tổ sư đại đức xưa nay của chúng ta, các ngài dùng là kỷ niên, 

niên trong bổn khóa tụng nhà phật đều có, bạn xem phổ phật, trong thích ca như lai 

phổ  phật  đều  nói  đến:  thế  tôn  xuất  thế  vào  năm  24  giáp  dần  châu  chiêu  vương, 

thích  ca  mâu  ni  phật  thuộc  về  lão  hổ,  năm  dần,  diệt  độ  vào  năm  52  châu  mục 

vương, cho nên thế thọ (người trung quốc tính tuổi mụ)là 80 tuổi, 80 tuổi qua đời. 

Cái niên đại này ở trung quốc thì rất rõ ràng, châu mục vương năm 52(cách  với 

hiện tại chúng ta chính là từ diệt độ), châu mục vương diệt độ cách với chúng ta là 

3041  năm,đây  là  ghi  chép  của  người  trung  quốc,  còn  ghi  chép  của  người  nước 

ngoài thì hơn 2500 năm. Như vậy ghi chép của người nước ngoài cùng ghi chép 

của chúng ta sai lệch 600 năm.người Ấn độ không xem trọng đối với việc này, họ 

không xem trọng lịch sử, vào thời xưa người Ấn độ xem trọng khai ngộ.hiện tại 

phật giáo Ấn độ không có, phật giáo đại thừa truyền đến trung quốc, bén rễ ở trung 

quốc.tiểu thừa truyền ở nam dương,đại thừa là bắc truyền: trung quốc, nhật bản, 

hàn quốc, mông cổ, cái mảng này đều là đại thừa.ngoài ra một tông phái mật tông 

truyền đến tây tạng, đây là tạng truyền. Phật giáo ngày nay có ba đại ngữ hệ, đại 

thừa là hán ngữ, mật truyền là tạng ngữ, tiểu thừa là văn pa-li.học tập kinh điển 

phật pháp, ba loại văn tự này nhất định phải học tập, văn tự là công cụ, không có 

công cụ thì bạn không làm được. 

Giảng đến “ngũ trược” là 5 cái cái ô nhiễm này, ô nhiễm hiện tại nghiêm trọng hơn 

quá nhiều so với thời kỳ đầu mạt pháp.ô nhiễm hiện tại:thực vật thứ để ăn không 

sạch sẽ, nước uống không sạch sẽ, hít thở không khí không sạch sẽ. Nếunhư những 

ô nhiễm này không thể được cải thiện, thì như khoa học gia nói với chúng ta sau 

năm mươi năm cái địa cầu này không thích hợp nhân loại cư trụ, người không thể 

ở.đây là vấn đề rất nghiêm trọng, năm mươi năm rất nhanh sẽ đến.ba mươi năm 

trước tôi không hề nghe nói đến cái gì là bảo vệ môi trường, cái danh từ này không 

nghe nói qua.tôi lần đầu đến hongkong để giảng kinh là năm 1977 không hề nghe 

nói qua danh từ bảo vệ môi trường, về sau mới nghe nói, cảm thấy càng lúc càng 

nghiêm trọng, cảm thấy không bảo hộ hoàn cảnh thì không được, sanh ra nguy cơ 

đối  với  sinh  tồn  của  nhân  loại.vào  lúc  đó  tôi  vừa  nghe  được  cái  danh  từ  “hoàn 

bảo”.có người đến hỏi tôi, họ nói “hoàn bảo” hữu dụng không? Đáp án của tôi là 

không hữu dụng.họ nói vì sao vậy? Bạn nói là biểu hiện bên ngoài, hoàn cảnh ô 

nhiễm từ đâu mà ra? Phải tìm ra gốc, trung y chúng ta là trị căn gốc, trên thân tự 

nhiên liền tốt, căn gốc là quan trọng.căn gốc ô nhiễm là gì? Chính là  “kiến trược”, 

 “phiền não trược”,  chính hai thứ này.hay nói cách khác chúng ta phải hiểu được 

“hoàn bảo tâm lý”, bắt tay từ hoàn bảo tâm lý thì bên ngoài liền rất dễ dàng có hiệu 

quả.tâm lý không nói đến hoàn bảo thì bên ngoài sẽ không có được hiệu quả.cho 

nên cái ô nhiễm này mỗi năm sẽ càng nghiêm trọng hơn.không khí ô nhiễm đặc 

biệt rõ ràng, khói mù chính là ô nhiễm, trong không khí này có độc, bạn ngày ngày 

không ngừng đang hít thở, hít thở lâu rồi, trong ngũ tạng lục phủ đều có vấn đề. 

Vậy phải làm sao? Cái vấn đề này bạn có nghĩ qua hay không?ăn uống có vấn đề, 

ăn cơm thấp thỏm không an, uống nước cũng có vấn đề, hiện tại không khí có vấn 

đề, con người làm sao mà sống đây? 

Phật đã thấy rõ đối với sự việc này, trên kinh nói được rõ ràng như vậy, rằng sự 

việc này sanh ra vào thời mạt pháp.mạt pháp một ngàn năm trước đã sanh ra rồi, 

hiện tại tích lũy một ngàn năm đến ngày nay là 1041 năm, để chúng ta rõ ràng cảm 

xúc được, sâu sắc cảm xúc được rồi, chỗ này trên kinh đã nói, vào lúc này chánh 

pháp, tượng pháp đều không còn, tà pháp chuyển sanh(sanh chính là hưng khởi). 

Thời kỳ mạt pháp này ở trên kinh phật nói   “tà sư nói pháp nhiều như cát sông 

 hằng”,  khúc giải nghĩa kinh, đây là hiện tượng ngày nay phổ biến phật giáo trên 

toàn thế giới. Vậy pháp nào là chánh? Tâm chánh, hạnh chánh, ngôn chánh, không 

có pháp nào không phải chánh pháp.còn nếu tâm không chánh, ngôn không chánh, 

hạnh không chánh, không có pháp nào là chánh pháp. 

Cho nên tôi khuyên mọi người đem cái đĩa của lão hòa thượng hải hiền làm thành 

“kinh vô lượng thọ” để học tập.vì sao vậy? Cái đó dễ hiểu, cái đó trực tiếp.nếu bạn 

xem một trăm lần không hiểu, vậy thì xem nhiều hơn xem một trăm lần, xem một 

ngàn lần thì bạn hiểu, chánh tri chánh kiến của bạn liền sanh ra.bạn không làm cho 

rõ ràng, không làm cho tường tận, thì cách thấy, cách nghĩ, cách nói, cách làm của 

bạn đều là tà tri tà kiến,  “tà kiến tăng thạnh, bất tu thiện đạo”.  

Ngày  nay  mọi  người  tu  đạo  gì?  Là  tu  tham-sân-si-mạn-nghi,  tu  năm  đạo 

này.nghiên  cứu  cách  tham  thế  nào?làm  thế  nào  tham  tài  được  nhiều?mới  có  thể 

mau chóng tràn đầy.chẳng phải bạn thường nghĩ những thứ này sao? 

Bạn xem qua lịch sử năm ngàn năm toàn thế giới, có văn tự ghi chép, chỉ có lão tổ 

tông dân tộc chúng ta tích đức, đời đời kiếp kiếp đều tích đức, không có đời nào 

không  nói  đến  luân  lý,  đạo  đức,  không  có  đời  nào  không  nói  đến “tứ  duy,  bát 

 đức” [28].  bốn  khoa  này  là  đại  căn,  đại  bổn  của  truyền  thống  văn  hoá  chúng  ta, người nước ngoài trên lịch sử của họ không tìm thấy.cho nên người ta nói tai nạn, 

nói nước ngoài  có  tai  nạn tôi tin  tưởng,  còn nói ở  chúng ta thì  tôi không  tin.thế 

nhưng  trung  quốc  hai  trăm  năm  gần  đây  nhất  bỏ  mất  đi  giáo  huấn  của  tổ  tông 

không cần nữa.đây là sai lầm!tổ tông sẽ trừng phạt đối với họ, không phải là lấy 

mạng của họ, giáo huấn dằn mặt họ một trận, việc này rất có thể. 

 “phật thị môn trung, hửu cầu tắc ứng”.  bạn cầu tiền tài được tiền tài, cầu công 

danh được công danh, cầu phú quý được phú quý, ngay bạn cầu thành phật đều có 

thể thành phật, “hữu cầu tắc ứng”.không cần phật chính là cái phương diện chánh 

ta đều không cần, vậy thì quả báo của ta là ác báo.cái sự việc này rất phiền phức. 

Tôi đã có không ít năm ở nước ngoài, nên tôi thảy đều hiểu rõ.tôi đã từng nghe có 

đồng tu nói với tôi rằng có một gia đình người mỹ, nhà đất ở hoa kỳ bán hết, di dân 

đến  đài  loan,  ở  bổ  lý  trung  bộ  của  đài  loan.người  ta  hỏi  họ  “tại  vì  sao  đến  đài 

loan?”Họ nói “hoa kỳ có tai nạn, họ đến đài loan để tị nạn”, đã ở hơn một năm 

rồi.con người này có trí tuệ, không biết ai nói với họ.cho nên muốn xem ở nơi nào 

có tai nạn, bạn chỉ cần đi xem ở nơi đó có trược ác nơi đó trược ác vô cùng nghiêm 

trọng thì ở nơi đó liền phiền phức, ít đến thì tốt, trược ác nhẹ, không thể nói không 

có, không có thì trên thế giới này tìm không ra chỗ nào như vậy, không thể tìm 

được. Chỉ có trược ác nhẹ, không phải rất nghiêm trọng, thì ở nơi đó có thể ở có 

thể tu hành. 

Còn nếu như các vị muốn hỏi tôiở đâu, tôi già rồi, 88 tuổi rồi, thời gian vãng sanh 

càng lúc càng gần rồi, tôi ở hongkong này vậy, không đi đâu nữa. Tôi duy nhất chỉ 

còn một tâm nguyện, chính là hy vọng có thể có mấy người trẻ tuổi, chân thật phát 

tâm kế thừa tịnh độ tông, kế thừa bộ “kinh vô lượng thọ” này, cái pháp môn này, 

đem nó truyền lại, truyền đến toàn thế giới.tôi chỉ có một nguyện vọng như vậy, 

ngoài ra không cầu gì cả, vạn duyên buông xả, không có gì tốt hơn niệm phật.tôi 

hiện  tại  học  tập  lão  hòa  thượng  hải  hiền,  trong  tâm  phật  hiệu  không  để  nó  gián 

đoạn, chỉ một mục tiêu, một phương hướng, cầu sanh thế giới cực lạc, thân cận a di 

đà phật. 

Ngày  nay  bạn  thấy,  tôi  là  cả  đời  không  xem  báo  chí,  không  xem  truyền  hình, 

không có điện thoại.người ta tặng tôi điện thoại, tôi đều bỏ hết, đó là gì vậy? Đó là 

ma, không phải là thứ tốt, làm cho bạn ngày đêm không yên.tôi không có bất cứ 

việc gì, chính là phân hưởng với mọi người “kinh vô lượng thọ”, một bộ kinh, một 

câu phật hiệu, người người đều là người tốt, mọi việc đều là việc tốt, thật buông xả, 

thật tự tại.đặc biệt tôi nhận ảnh hưởng sâu sắc đối với cái đĩa của lão hòa thượng 

hải hiền này, cái đĩa này là nhờ vào đồ đệ của ngài pháp sư Ấn chí đưa đến cho 

tôi.tôi vừa xem liền tường tận, vừa xem liền hiểu, lão hòa thượng truyền đạt cho tôi 

cái tin tức gì?tôi liền biết được.chúng ta đều phải làm chứng chuyển cho đại chúng 

niệm phật, làm một tấm gương tốt. 

“phiền não trược:vị chư chúng sanh, đa chư ái dục, san tham, đấu tranh, yểm 

khúc, hư cuồng, nhiếp thọ tà pháp, não loạn tâm thần". 

Đây gọi là phiền não trược.phiền não thuộc về “tư hoặc” chính là bạn nghĩ sai.còn 

“kiến trược” là bạn thấy sai, bạn không thấy được chân tướng sự thật.giáo dục phật 

đà quan trọng nhất không gì khác là hiệu đính cách nhìn sai lầm, cách nghĩ sai lầm 

của chúng ta, yêu cầu chúng ta phải dùng chân tâm, không nên dùng vọng tâm, cái 

kiến trược cùng phiền não trược này đều là vọng tâm, không phải chân tâm.trong 

chân  tâm  không  có  tham-sân-si-mạn-nghi,  trong  chân  tâm  không  có  ngã  chấp, 

không có pháp chấp,chân tâm là thanh tịnh bình đẳng giác chân thật. Làm thế nào 

hồi phục chân tâm của chúng ta?một câu phật hiệu này, phương pháp rất có hiệu 

quả, lại là rất đơn giản, lại là rất dễ dàng, chỉ cần bạn kiên trì“a di đà phật, a di đà 

phật…” liên tục không gián đoạn, bạn liền niệm ra được chân tâm. Niệm ra được 

chân tâm rồi, bạn nắm chắc phần vãng sanh, tâm hoan hỉ sanh khởi, thật hoan hỉ, 

niềm vui trong tự tánh, chân tâm lưu lộ niềm vui của tự tánh. 

Khổng tử nói  “học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”[29].cái “duyệt” đó chính là 

“hỷ duyệt”, cái vui này không phải kích thích từ bên ngoài mà là niềm vui của nội 

tâm.học tập chính là thực tiễn, đem cái đã học thực tiễn vào đời sống, thực tiễn vào 

công  việc,  thực  tiễn  vào  đối  nhân  tiếp  vật,  pháp  hỷ  sung  mãn,  thường  sanh  tâm 

hoan hỉ, ở trong phật pháp gọi là minh tâm kiến tánh,  “bất diệc duyệt hồ"  . 

Lão hòa thượng hải hiền lúc 92 tuổi, ngài biểu hiện ra bên ngoài một chân tướng 

hoan hỉ, tướng hỉ duyệt.lao tác của ngài không ngơi nghỉ ngày nào, tướng là hoan 

hỉ tướng, không tỏ ra mệt mỏi, không tỏ ra rất đau khổ.vì sao vậy? Khi làm việc 

ngài không có ta, quên ta, không ta, có ta thì mệt, không ta làm việc có nhiều hơn 

thì ai mệt đây? Không có người mệt.cho nên công việc có nhiều hơn, lượng công 

việc có lớn hơn, thời gian có dài hơn, tuyệt đối không hề mệt mỏi.người ta tán thán 

ngài sức khỏe tốt, nhìn từ biểu hiện bên ngoài, không biết được sức khỏe do đâu 

mà  tốt, không  biết  được.cái tốt đó chính là  vạn duyên  đều buông xả thì  tốt,  còn 

thân thể của bạn không tốt là vì bạn vạn duyên không hề buông xả. Đạo lý chính 

ngay chỗ này.cả đời lão hòa thượng không có bảo dưỡng đặc biệt, không hề có ăn 

gì bổ, không có, cái ăn đều chính mình trồng.chúng ta phải tỉ mỉ quán sát, phải xem 

nhiều, dần dần bạn liền sẽ giác ngộ, bạn sẽ thể hội được. 

Bởi vì có phiền não trược, có kiến trược, nên mới có mạng trược.sức khỏe không 

tốt, than thể không tốt thọ mạng ngắn, đây gọi là mạng trược.tiếp theo là “chúng 

sanh trược”. “mạng” là đối với một người, “chúng sanh” là một thời đại mà ta cư 

trụ này.tất cả chúng sanh “đa chư tệ ác, bất hiếu kính phụ mẫu tôn trưởng” , đây là 

gốc,  đây  là  gốc  chúng  sanh  trược  ác,  bất  hiếu,  bất  kính.  “bất  úy  ác  nghiệp  quả 

 báo” , không tin tưởng nhân  quả, không tin tưởng  có đời  trước,  không  tin  tưởng 

hành thiện tích đức có thiện báo, không tin tưởng. “chúng sanh trược” họ không 

làm công đức, họ không tu trai pháp.đây chính là làm xã hội chúng ta động loạn, 

địa  cầu  tai  biến  khác  thường,  xuân  hạ  thu  đông  cũng  rối  loạn,  đây  là  thuộc  về 

chúng sanh trược. 

Sau cùng tổng kết lại nói  “kiếp trược”  chính là cái thời đại,  “chúng sanh”  là nói xã 

hội,  “mạng”  là nói cá nhân.cái đại thời đại này là “kiếp trược”, khi tuổi thọ con 

người giảm đến 30 tuổi thì nạn đói nổi lên, khi giảm đến 20 tuổi thì dịch bệnh nổi 

lên, giảm đến 10 tuổi thì đao binh khởi lên,thế giới chúng sanh đều bị hại nên gọi 

là kiếp trược. 

Ngày nay chúng ta cách với kiếp trược càng ngày càng tiếp cận gần. Hiện tại cái 

hiện tượng của kiếp trược này đã bộc lộ ra rồi, bạn tỉ mỉ mà quán sát thì thấy được, 

về sau là càng ngày càng nghiêm trọng.cho nên chúng sanh cầu sanh thế giới cực 

lạc nhất định phải đến trước, chắc chắn phải ở ngay đời này, còn như ngay đời này 

không thể vãng sanh thì xong rồi, kiếp nạn phía sau thì bạn không cách gì tránh 

khỏi.thời gian của kiếp nạn này, nói ra tuyệt nhiên không phải rất dài, vì sao? Bạn 

thấy tuổi thọ con người một trăm năm giảm  một tuổi, hiện tại là bảy  mươi tuổi, 

một trăm năm giảm một tuổi, một ngàn năm giảm mười tuổi, 70 tuổi lại giảm 40 

tuổi xuống còn 30 tuổi, có nghĩa là 4 ngàn năm sau, cái thế giới này sẽ động loạn 

đói khát.người thì sao? Người không có gì ăn, sau bốn ngàn năm nữa.tiếp sau hai 

ngàn năm nữa ôn dịch, rồi lại tiếp sau một ngàn năm nữa thì nạn đao binh khởi.đó 

chính là người giết người, người ăn người.vào lúc đó phật pháp sẽ không còn, pháp 

của  thích  ca  mâu  ni phật, sức ảnh hưởng  của ngài, tính từ bây  giờ vẫn  còn  chín 

ngàn  năm,  chín  ngàn  năm  cái  thời  đại  đó  càng  ngày  càng  gần  rồi,  pháp  vận  của 

phật qua một trăm năm sau cùng “kinh vô lượng thọ” vẫn còn, các kinh điển khác 

đều không còn, một trăm năm sau nữa thì kinh vô lượng thọ này cũng không còn, 

nhưng còn có một câu phật hiệu  “nam mô a di đà phật” , tất thảy những người 

niệm  một  câu  phật  hiệu này,  cũng  đều  có  thể  được  độ.thế  nhưng  lòng tin  tưởng 

càng  ngày  càng  khó  khăn,  người  thật  làm  càng  ngày  càng  ít.việc  này  chúng  ta 

không thể không biết ở vào thời đại này  “thánh đạo nhất chủng, kim thời nan tu, 

 kỳ nan phi nhất” [30] khó quá nhiều rồi. 

Phật nói ra tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, học không dễ dàng, 

tu càng khó khăn, đây là chúng ta có thể lý giải. 

“đặc thử nhất môn, chí viên chí đốn”[31].  

“nhất môn” này chính là “kinh vô lượng thọ”, chính là một câu danh hiệu này.hơn 

nữa: 

“do kỳ, giản dị trực tiệp, tắc xuất thế chi chánh thuyết, thiên tại tư kinh”[32].  

Câu nói này vô cùng quan trọng.nếu bạn biết được cái này quan trọng, bạn liền sẽ 

rất  trân  trọng,  mới  biết  được  chính  mình  là  may  mắn  đến  như  vậy,  chân  thật  ở 

trong đại thừa giáo trúng được thưởng lớn. Lợi ích của thưởng lớn này chính là bạn 

ngay  đời  này  có  thể  làm  phật.vậy  thì  phần  thưởng  này  bạn  có  muốn  lãnh  hay 

không? Lãnh mang về liền phát tài, không lãnh mang về cũng bằng không có được. 

Năm nay cái hội này, trọng điểm của chúng ta là phải khế nhập cảnh giới, không 

chú trọng lý giải văn tự kinh điển, không chú trọng cái này, chú trọng tu hành, chú 

trọng ở thật làm.chúng ta ở ngay trong một năm này, bộ kinh này tu xong rồi, chắc 

chắn nắm được việc vãng sanh, chắc chắn thấy mặt với a di đà phật, như bồ tát đại 

thế  chí  đã  nói   “hiện  tiền đương  lai,  nhất  định  thấy  phật”,  quyết  không  phải  là 

chuyện  đùa,  không  phải diễn kịch,  nếu  như  bạn  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  cung 

kính, tâm thanh tịnh, chăm chỉ học tập bộ kinh điển này. 

Đây là hôm nay, tôi ở nơi đây cúng dường đồng tu hữu duyên, cảm ơn mọi người. 

A di đà phật. 





[1]nhân duyên hưng khởi kinh này cũng giống như thế 

[2]chư phật thế tôn chỉ vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời, 

[3] ta thấy đại sự nhân duyên an lạc như thế, nói lời đúng thật này 

[4]hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy 

[5] lời đúng thật 

[6]đủ thấy pháp môn tịnh độ được hưng khởi, giống hệt như hoa nghiêm và pháp hoa, cùng vì một đại sự nhân duyên. 

[7]nay chỉ nhất tâm trì danh, liền đắc bất thoái,đây là chỉ thẳng: từ ngay tự tâm của phàm phu mà rốt ráo thành phật. Nếu có thể tin chắc thật, há cần phải trải khắp ba 

thừa, trải qua nhiều kiếp lâu xa, chẳng ngoài một niệm, mau chóng chứng bồ đề, há 

chẳng phải là đại sự? 



[8]vì sao vậy? 

[9] như trong di đà sớ sao: nay chỉ nhất tâm trì danh, liền đắc bất thoái 

[10]từ ngay tự tâm của phàm phu mà rốt ráo thành phật 

[11] chân thật tin tưởng 

[12] trải qua nhiều kiếp lâu xa 

[13]chẳng ngoài một niệm, mau chóng chứng bồ đề 

[14] há chẳng phải là đại sự sao? 

[15]đủ thấy tịnh tông chính là pháp chỉ thẳng, đốn nhập 

[16]dùng cái tâm niệm phật để nhập tri kiến của phật 

[17]tịnh tông hưng khởi chính vì đại sự nhân duyên này 

[18]giảng rõ nhân duyên hưng khởi của bản kinh này 

[19] xứng tánh đến mức cùng cực, như lai chánh thuyết 

[20]hoa nghiêm và pháp hoa đều là g Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 7) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Các vị pháp sư,các vị đồng học,mời ngồi. 

Mời mọi người cùng tôi quy y tam bảo “A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm thỉ 

tòng kim nhật nãi trí mệnh tồn Quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn quy y Đạt Ma,ly 

nhục trung tôn quy y tăng già,chư chúng trung tôn A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu 

Âm thỉ tòng kim nhật nãi trí mệnh tồn Quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn quy y 

Đạt Ma,ly nhục trung tôn quy y tăng già,chư chúng trung tôn A xà lê tồn niệm,ngã 

đệ tử Diệu Âm thỉ tòng kim nhật nãi trí mệnh tồn Quy y Phật Đà,lưỡng túc trung 

tôn quy y Đạt Ma,ly nhục trung tôn quy y tăng già,chư chúng trung tôn” 

Mời xem “Đại Kinh Khoa Chú” trang 153 chúng ta xem từ hàng thứ 5 Hựu – Nhật 

Đạo Ẩn, Ư Sở Chứ, Vô Lượng Thọ Kinh Chân Giải Trung Viết,Ngũ Trục Chi Thế 

Đây đích thực là chỉ thời đại hiện thời của chúng ta hổn loạn và hung ác vô cùng. 

Tạo  Ác  Chi  Thời,Thánh  Đạo  Nhất  Chúng,Kim  Thời  Nan  Tu  Đặc  biệt  là  Phật 

pháp,tại sao? Cái mà Phật pháp nói là tâm tánh Tu học Phập pháp điều kiện quan 

trọng nhất tức là dùng chân tâm Tại vì Phật pháp là lòng thành của Đức Thế Tôn 

được thể hiện ra. Tâm của chúng ta và Đức Thế Tôn không giống nhau thì khó mà 

hiểu được. Tâm của chúng sanh là tâm vọng tưởng Trong chân tâm là sự Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác không có tơ hào ô nhiễm không có tơ hào hoài nghi,không 

có tơ hào dao động Chúng ta thời nay quả là giống như người xưa nói bồng bột 

nóng nảy Thời xưa người ta có nhưng mà mức độ bồng bột nóng nảy đó rất là ít ỏi 

Nếu như dùng tỷ lệ phần trăm mà nói cũng không đến 3- 5% cái bồng bột nóng nảy 

như thế,còn bây giờ thì sao? Bây giờ phải nói đạt đến 95% 90-95% thì làm sao có 

thể học Chúng ta từ chỗ nào nhìn thấy được? Từ kiến thức Đại Thiện không còn ở 

thế gian của chúng ta nữa. Họ (chỉ Phật và Bồ Tát) tại sao không đến? Vì chúng ta 

không chịu học chúng ta thật lòng chịu học thì Phật,Bồ Tát sẽ đến ứng thế Chúng 

sanh có cảm,thì Phật ắt sẽ có ứng Phật và Bồ Tát tại sao đến thế gian này? Khi nào 

đến? Chúng sanh muốn học Thánh Giáo thì họ sẽ đến Lòng của chúng ta tuy là 

muốn học nhưng mà mức độ chưa đủ, họ cũng sẽ không đến điều kiện chưa đủ. 

Người xưa lấy cái gì có thể hội đủ? Người xưa từ nhỏ đã tiếp nhận qua sự giáo dục 

cơ bản chúng ta đưa ra ví dụ dễ hiểu là “ Đệ tử quy” là sự giáo dục cần thiết phải 

học tập để giáo dục đời sau của mỗi một gia đình Sự giáo dục này không phải là để 

dạy cho trẻ con học,không phải thế. Hoàn toàn là người trong một nhà, mà đặc biệt 

là cha mẹ đều phải học chắc Đệ Tử Quy Trẻ con vừa mới ra đời thì nó có thể nhìn 

thấy có thể nghe thấy,có thể tiếp xức được. Khoảng cách cha mẹ và nó rất gần lời 

nói và hành động của cha mẹ nhất động nhất cử đều ở ngay trước mắt đứa trẻ dù 

cho là đứa bé sơ sinh mới chào đời nó mở mắt ra cũng có thể nhìn thấy,lỗ tai bé 

nhỏ của nó cũng có thể nghe thấy. Nó đã bắt đầu học hỏi cho nên phàm là những 

mặt trái những điều bất thiện,những điềubất hảo tuyệt đối không nên  cho đứa trẻ 

nhìn thấy không thể cho nó nghe thấy,không nên cho nó tiếp xúc đến. Người mẹ 

phải trông con cho tốt để cho đứa trẻ nhìn thấy được,nghe thấy được và tiếp xúc 

được nên là những điều Thiện,những điều Tốt. Tiêu chuẩn của thiện và ác.thời xưa 

người Trung Hoa là lấy Ngũ Luân,Ngũ Thường,Tứ Duy Bát Đức làm tiêu chuẩn 

tương ứng với những điều này thì là thiện không tương ứng với những điều này thì 

là bất thiện Nói một cách khác, nó vừa ra đời là tiếp nhận sự giáo dục về luân lý 

Ngũ Thường Tứ Duy Bát Đức là sự giáo dục về đạo đức. Đứa trẻ phải trông bao 

lâu? Phải trông 3 năm, nói một cách khác là 1000 ngày. Đây là sự giáo dục cơ bản 

của đời người. Bây giờ không còn nữa,hoàn toàn không còn nữa. Ở tuổi của tôi tức 

là 80 năm trước vẫn còn Tôi chạm đến ranh giới được một ít em trai thì không có, 

nó nhỏ hơn tôi 6 tuổi Tôi tiếp xúc với sự giáo dục này phải nói là lúc 8-9 tuổi thì 

không còn nữa Tôi 8-9 tuổi thì em trai tôi chỉ có 2-3 tuổi nó không còn nhớ chuyện 

nữa  Tôi  vẫn  còn  tiếp  xúc  được  ranh  giới  của  sự  giáo  dục  truyền  thống  10  tuổi 

chúng tôi từ dưới quê dọn lên thành phố. Trong thành phố thì hoàn toàn không còn 

sự giáo dục về truyền thống nữa thỉnh thoảng còn nghe có người nhắc đến nhưng 

không thấy có người thật tâm mà làm. Sau khi 10 tuổi ở trong thành phố bị chiêm 

nhiễm là những điều bất thiện tiếp nhận cái gọi là nền giáo dục mới nền giáo dục 

mới thì phủ định nền giáo dục truyền thống Truyền thống là lỗi thời,là lạc hậu phải 

học tập theo các quốc gia tiên tiến Âu Mỹ Sách vở của tiểu học thì sửa đồi Khi tôi 

học tiểu học Tiểu học lớp hai vẫn còn sách vở Tu Thân Nhưng đến lớp ba thì sửa 

đổi Tu Thân không dùng nữa, đổi thành môn công dân đến lớp bốn đổi thành môn 

xã hội Sách vở thường xuyên thay đổi,mỗi một năm đều khác nhau. Đây là sự trải 

nghiệm của chính bản thân chúng tôi Càng sửa đổi thì khoảng cách cùng với giáo 

dục truyền thống càng xa càng ngày càng xa Đến khi chúng tôi học sơ trung đích 

thực là đạo đức,luân lý của truyền thống không còn nữa Nhưng mà thời đó thầy cô 

rất tốt thầy cô còn thể hành giáo (giáo dục bằng hành động) là ở trong thời kỳ hoạn 

nạn,cuộc chiến tranh Trung Nhật 8 năm Chúng tôi đã trưởng thành trong thời kỳ 

này. Những ngày tháng đó rất là gian nan,khốn khổ thầy cô đối với học trò rất là 

yêu thương. Chúng tôi là những học sinh lưu vong không ở có cùng gia đình có 

người còn liên lạc được với gia đình có người ngay cả tin tức cũng không có cho 

nên ngôi trường là nhà Thầy cô cũng là kiêm luôn sứ mệnh làm cha mẹ Chúng tôi 

đối với thầy cô rất là biết ơn thầy cô đích thực xem chúng tôi như là con cái của họ 

rất  quan  tâm,rất  yêu  thương  chúng tôi  cũng làm  ra  những tấm  gương  tốt  để  cho 

chúng tôi xem Trong sách vở mặc dù không có, nhưng mà mỗi một cử chỉ,hành 

động của thầy cô đều là tấm gương cho chúng tôi noi theo Trong “Chân Giải” nói 

Thánh đạo nhất chủng kim thời nan tu,kỳ nan phi nhất rất là khó,không chỉ một 

loại học tập kiến thức,khái niệm,cơ bản của Thánh đạo chúng ta hoàn toàn không 

có tiếp thu được thì làm sao có thể thoát ly được lục đạo luân hồi? Phía dưới nói, “ 

Đặc thử nhất môn” Một môn này ngoài bát vạn tứ thiên pháp môn ngoài vô lượng 

pháp môn, chỉ có một pháp môn này “ chí viên cực đốn” , Một môn này rất là thù 

thắng viên đáo cực sứ,viên là viên mãn viên mãn đến tột đỉnh,viên dung đến tột 

đỉnh đốn,đốn là đốn siêu nhanh lẹ cũng đạt đến tột đỉnh một pháp môn thù thắng 

như vậy,thật là hiếm thấy “Nhi thả do kỳ giản dịch trực tiệp” , Nó không khó Nếu 

như chi viên cực đốn cần phải được thượng thượng căn nhân mới có thể tiếp nhận 

được vậy thì chúng ta không có phần rồi Lợi ích lớn nhất của nó là đơn giản,dễ 

dàng dứt khoát,nhanh lẹ,chắc chắn đây là tức nói pháp môn Tịnh Tông “Tắc xuất 

thế chi chánh thuyết thiên tại tư kinh” vượt qua lục đạo luân hồi,vượt qua mười 

pháp giới không phải đem ra để nói, không phải là nói tùy tiện nói nghiêm túc,là ở 

bộ kinh này Bộ kinh là “ nhất đại sở thuyết quy thử kinh” Thời này là một đời của 

Phật Thích Ca Mâu Ni tức là chỉ cách nói 49 năm của Đức Thế Tôn tất cả các pháp 

trong 49 năm mà ngài giảng đều quy ở Tịnh Độ,cầu sanh Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc. “ Như chúng thủy quy ư đại hải” Chúng thủy là sông ngòi ở trên lục địa 

nước của trong các sông ngòi Toàn bộ đều chảy ra biển cả tất cả các kinh tất cả các 

pháp môn,vô lượng pháp môn ví như sông ngòi, Tịnh Độ ví như là biển lớn,cuối 

cùng đều quy về Tịnh Độ. Do thử ngôn chí bách vạn a tăng chỉ nhân duyên dĩ khởi 

Hoa Nghiêm Kinh Hoa Nghiêm Kinh Hoa Nghiêm là vô lương nhân duyên Đức 

Thế Tôn vì chúng ta mà giảng bộ kinh này. “Nhất đại sự nhân duyên dĩ thành Pháp 

Hoa chi giáo” Phật nói Pháp Hoa là vì một đại sự nhân duyên, một đại sự này là 

liễu  sinh  tử  chứng  Bồ  Đề.  Chỉ  liễu  sinh  tử,A  La  Hán  làm  được  phài  thành  vô 

thượng Bồ Đề,A La Hán không làm được đó là Pháp Thân Bồ Tát. “Diệc duy vi 

thử  pháp  chi  do  tự”  Câu  nói  này  rất  hay  Bạn  xem  kinh  giáo  đều  có  ba  phần  tự 

phần,chánh  tông  phần,lưu  thông  phần  ý  nghĩa  của  câu  nói  này  tức  là  Kinh  Hoa 

Nghiêm,kinh Pháp Hoa hai bộ kinh này chỉ là tự phần của bộ kinh này mà thôi dẫn 

nhập là tự phần còn bộ kinh thì sao? “Bổn kinh giả chánh thị nhất đại tạng giáo chi 

chỉ  quy”  Nói  cách  khác  Bộ  kinh  này  là  chánh  tông  phần  của  tất  cả  các  kinh  bộ 

phận chủ yếu nhất là ở tại nơi đây chúng ta được bộ kinh này bằng với việc đọc 

Nhất Đại Tạng Giáo những kinh giáo mà Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng trong 49 

năm chúng ta cũng không có làm mất hay xót Không những như thế trên thực tế là 

bao gồm vô lượng kinh giáo mà thập phương tam thế vô lượng vô biên chư Phật 

Như Lai đã giảng đều là do tự của pháp này trọng lượng này rất lớn đây cũng là 

điều trong “Chân Giải” đã nói Bên dưới là Hoàng Niệm Tổ cư sĩ nói “Cái vị Hoa 

Nghiêm,Pháp Hoa lưỡng kinh chỉ thị bổn kinh chi đạo dẫn”.Tôi tin tưởng câu nói 

này tại vì tôi học Hoa Nghiêm học Pháp Hoa,học Lăng Nghiêm đối với bộ kinh 

này tôi có lòng tin Tôi không phải là học những Đại Kinh Đại Luận này lúc còn trẻ 

ở Đài Loan Sám Vân pháp sư khuyên tôi,tôi không tiếp nhận tôi học kinh giáo ở 

Lý lão sư Lý lão sư giới thiệu cho tôi tôi cũng không tiếp nhận. Hai người già dạy 

tôi học học ba phần chú giải của kinh Di Đà “Sớ sao” của Liên Trì đại sư, “ Yếu 

giải” của Ngẫu Ích đại sư “ Viên trung sao” của U Khê đại sư ba phần lớn kinh Di 

Đà,tôi đều đọc qua. Hai thầy đều dạy tôi học “ Ấn Quang Đại Sư Văn Sao” vừa 

tiếp tục 2 bài tôi cũng học Thái độ của tôi đối với Tịnh Độ tông đã thay đổi lúc 

trước không xem trọng nó học qua những thứ này,tôi tôn trọng Tịnh Độ nhưng mà 

tôi lại không muốn học nó hứng thứ vẫn là ở Đại Kinh Đại Luận Quả thực ở trong 

kinh Hoa Nghiêm thấy được Văn Thù,Phổ Hiền Bồ Tát phát nguyện cầu sanh Tịnh 

Độ  thành  tựu  vô  thượng  Bồ  Đề,  Trong  Pháp  Hoa,Lăng  Nghiêm  nhất  là  “  Lăng 

Nghiêm.Nhị Thập Ngũ Viên Thông Chương” nhìn thấy biểu pháp của Đại Thế Chí 

cùng Quan Thế Âm Bồ Tát tôi đã hiểu nên tôi mới có lòng tin đối với Tịnh Độ như 

vậy,  đối  với  vãng  sanh  Cực  Lạc  mới  phát  ra  tâm  nguyện.  Mặc  dù  là  có  tin  có 

nguyện nhưng tật xấu khuyết điểm của bản thân còn chưa cắt dứt Tật xấu khuyết 

điểm là gì? Thích hỏi han nghe ngóng, tức là tâm chưa chuyên nhất Đại Kinh Đại 

Luận vẫn thích xem vẫn thích học,không có nhất môn thâm nhập Nhất môn thâm 

nhập,tu luyện thời gian dài tôi hiểu rõ đạo lý này,nhưng tôi không làm được Nhìn 

lại, tôi thấy Hải Hiền pháp sư,Hải Khánh pháp sư họ không biết chữ,cũng không 

học qua giáo pháp nhưng mà họ có thể nhất môn thâm nhập,tu luyện thời gian dài 

Chỉ dựa vào câu Phật hiệu,sáu chữ hồng danh họ đã thành tựu niệm Phật tam muội 

Tôi tin tường họ có ngộ xứ họ không phải là giác ngộ bình thường cũng giống như 

là Đại Triệt Đại Ngộ trong Tông Môn đã nói Minh Tâm Kiến Tánh Cũng có thể 

nói là họ vì chúng ta mà thị hiện pháp thân Bồ Tát Vào thời điểm hiện tại này thị 

hiện tấm gương tốt nhất của đệ tử Phật môn tu hành chứng quả. Chúng ta tự than 

không  bằng  chúng  ta  phải  học  tập  theo  lão  hòa  thượng  lão  hòa  thượng  là  tấm 

gương thiết thực dành cho chúng ta bây giờ chúng ta quay đẩu vẫn còn kịp Pháp 

môn này phải mất bao nhiêu thời gian mới có thể tu thành? Trong kinh Di Đà nói 

rất rõ, Nhược nhất nhật,nhược nhị nhật nhược tam nhật,nhược tứ nhật nhược ngũ 

nhật,nhược lục nhật,nhược thất nhật” Bảy ngày này,số sáu phía trước là chữ số số 

bảy phía sau không phải là chữ số là cái gì? Công phu viên mãn của bạn mới gọi là 

bảy Hải Khánh pháp sư bảy mươi năm niệm Phật bày mươi năm vãng sanh Bảy 

ngày  đó thì  là bảy  mươi năm  tức  là số  bảy  cuối  cùng  Lão hòa  thượng  Hải  Hiền 

Niệm  câu  Phật  hiệu  này  hết  92  năm  92  năm  cũng  tức  là  số  bảy  số  bảy  mang  ý 

nghĩa viên mãn vì sao nói nó viên mãn? Nó là ở trung tâm của phía trên của trên 

dưới bốn phương số bảy mang ý nghĩa này. Cho nên nó là biểu pháp,gọi là viên 

mãn  tứ  phương  (đông  tây  nam  bắc)  phía trên,phía  dưới,chính giữa khi  nào  công 

phu của bạn thành thục.khi bạn đã vãng sanh đây gọi bảy (thất) cho nên những lời 

nói này của pháp sư Ẩn Pháp tức là nói Kinh Hoa Nghiêm,Pháp Hoa kinh Lăng 

Nghiêm mà học đều là phần dẫn nhập của bổn kinh bổn kinh chính là quy một mối 

của Nhất Đại Tạng giáo Cuối kinh Hoa Nghiêm Phổ Hiền đại sĩ thập đại nguyện 

vương đạo quy Cực Lạc thị kỳ minh chứng cái này quá rõ ràng,vừa xem là sẽ hiểu 

Văn Thù Phổ Hiền phát nguyện vãng sanh Thế Giới Cực Lạc đây mới chứng được 

viên mãn Trong Hội Lăng Nghiêm nhị thập ngũ viên thông Thế Chí,Quan Âm xếp 

đặt ở pháp môn đặc biệt Y theo cách sắp xếp thứ tự là pháp môn thông thường phải 

y theo thứ tự thông thường Nhĩ căn viên thông của Quan Thế Âm Bồ Tát ở tại nhị 

thập ngũ viên thông phải nói là xếp thứ nhì Thứ nhất là nhãn căn,thứ hai là nhĩ căn 

Quan Âm Bồ Tát không có xếp thứ nhì, Quan Âm Bồ Tát xếp sau cùng,thứ 25. Đại 

Thế Chí Bồ Tát Đại Căn cấn phải xếp ở, trong 25 vị Đại Thế Chí Bồ Tát là xếp ở 

thứ 23 kết quả là xếp ở thứ 24 Đại Thế Chí Bồ Tát hoán đổi với nhau với Di Lặc 

Bồ Tát Đại Thế Chí Bồ Tát phải là ở phía trước Di Lặc Bồ Tát Hoán đổi với Di 

Lặc Bồ Tát Di Lặc Bồ Tát 23,Đại Thế Chí Bồ Tát 24 rõ rãng là không theo thứ tự 

đây là pháp môn đặc biệt theo thứ tự là pháp môn thông thường. Phổ Hiền Thập 

Nguyện  đạo quy  Cực  Lạc  đây  mới  là  lời  dạy  dỗ  rõ  ràng  nhất  chúng  ta cần phải 

ngẫm nghĩ thì mới có thể hiểu rõ được Chúng ta tham khảo trong tài liệu có “ Thập 

Đại Nguyện Vương” ở trang 68,114 mã số là 114, Thập Đại Nguyện Vương. Đây 

là trích lục từ “ Phật Học Đại Từ Điển” mà ra trong điều Phổ Hiền Thập Nguyện “ 

Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  Kinh,  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  viết:  Ứng  tu  thập 

chủng quảng đại hạnh nguyện Hà Đẳng vi thập? Nhất giả lễ kính chư Phật”. Đây là 

tu học Đại Thừa,nhất là tu học Tịnh Độ người cầu vãng sanh Tịnh Độ đặc biệt chú 

ý Phẩm thứ hai Kinh Vô Lượng Thọ “Đức Tôn Phổ Hiền” phẩm thứ hai Bổn Hội 

Tập của Hạ Lão đây đúng là tự phẩm của kinh Tự phẩm của bổn kinh tất cả có tam 

phẩm  kinh  văn  hai  phẩm  trước  là  Thông  Tự  phẩm  thứ  ba  là  Biệt  tự,tức  là  Phát 

Khởi tự. Cho nên “ Chân Giải” nói Hoa Nghiêm,Pháp Hoa là do tự của bổn kinh có 

duyên do,nó không phải là nói tùy tiện mở kinh bổn ra bạn có thể nhìn thấy là thật 

chứ không phải là giả Cho nên Thập Đại Nguyện Vương chúng ta phải học tại sao? 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  ai  ai  cũng  đều  học  Phổ  Hiền  Thập  Nguyện  Tây 

Phương  Cực  Lạc  là  pháp  giới  của  Phổ  Hiền  Thập  Nguyện  triển  khai  Phổ  Hiền 

Thập Nguyện ,mới là Thế Giới Cực Lạc Bạn hỏi Thế Giới Cực Lạc từ đâu đến? Là 

đến  từ  Thập  Nguyện  này  Vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Cực  Lạc  không  có  một  ai  là 

không phải tu Phổ Hiền Thập Nguyện Nói cách khác Thế Giới Cực Lạc là pháp 

giới của Phổ Hiền chúng ta có thể tu học học càng tốt thì Thế Giới Cực Lạc càng 

tương ứng. Điều thứ nhất. “ Lễ Kính Chư Phật”,chúng ta phải làm thật. Tại vì sao? 

Chúng ta muốn đi đến Thế Giới Cực Lạc người ở Thế Giới Cực Lạc ai ai cũng lễ 

kính  chư  Phật  không  có  một  ai  ngoại  lệ.  Chư  Phật  là  chỉ  ai?  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm Đức Thế Tôn dạy chúng ta rằng tất cả chúng sanh vốn là Phật tất cả chúng 

sanh đều có Phật tánh tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí tuệ của Như Lai trong 

mười pháp giới chỉ có mê ngộ là khác thôi Thiên Đài đại sư nói với chúng tôi lục 

tức Phật tức là Phật có lục chủng chủng thứ nhất “ Lý tức Phật” từ trên lý mà nói 

tất cả chúng sanh đều là Phật. Cho nên Phật nói tất cả chúng sanh vốn là Phật từ 

trên lý mà nói lý là gì? Lý là chân như tự tánh. Chúng tôi học qua Đàn Kinh Đàn 

Kinh mọi người đều quen thuộc đại sư Huệ năng khai ngộ đã nói năm câu nói câu 

nói  cuối  cùng  là  “Hà  kỳ  tự  tánh,năng  sanh  vạn  pháp”  Tự  tánh  đó  tức  là  Phật 

Tánh,tự tánh tức là Phật tất cả vạn pháp là do tự tánh sanh ra tự tánh có thể sanh,tất 

cả vạn pháp là sở sanh có thể không hai,có thể như một có thể sanh nếu như đã là 

Phật sở sanh cũng không ngoại lệ,cũng là Phật Trên lý mà nói Tại vì bạn vốn là 

Phật cho nên bạn có thể thành Phật, bạn chỉ cần đi con đường của Phật,thì bạn sẽ 

thành Phật Mười pháp giới mười con đường Mười con đường này mười loại quả 

báo đều là tự tánh sở sanh sở hiện. Từ nhất niệm bất giác thì biến thành A Lại Da 

A Lại Da là tâm vọng tưởng tâm vọng tưởng từ chân tâm sanh ra,vọng bất ly chân 

nhưng tác dụng  của chân  và vọng  khác nhau  Chân  là  vô  thượng  Bồ  Đề  vọng  là 

thập pháp giới  y  chánh trang nghiêm,không như nhau vọng  là  pháp  sanh diệt,có 

sanh có diệt chân,phía trước chúng ta đã học qua nó là do tánh khởi, nó không phải 

do duyên khởi nó bất sanh bất diệt Huệ Năng đại sư nói câu thứ hai “Hà Kỳ Tự 

tánh,Bổn bất sanh diệt” tức là nó bất sanh bất diệt. Từ Lý tức Phật mà nói,tất cả 

chúng sanh đều là Phật không những có chúng sanh hữu tình là Phật chúng sanh vô 

tình là Pháp (vạn pháp) cái bàn ghế này của chúng ta có phải là Phật không? Đều là 

Phật động vật là Phật,thực vật là Phật Khoáng Vật là Phật,không có cái nào không 

phải là Phật. Đối tượng mà chúng ta lễ kính là chư Phật bao gồm mười pháp giới y 

chánh Trang Nghiêm y báo tức là sơn hà đại địa bao gồm tất cả thực vật bên trong 

chánh báo là nói tất cả chúng sanh có những chúng sanh hữu tình hữu tình vô tình 

đồng viên  chủng  trí Chúng ta đối  đãi  với  Phật  rất  cung kính đối đãi với  cha  mẹ 

hiếu thuận có thể đem những cái cung kính hiếu thuân này đối đãi với tất cả mọi 

người,tất cả mọi việc,tất cả mọi vật không? Tại vì sao? Lễ kính chư Phật điều thứ 

nhất trong Phổ Hiền Hạnh Tu Phổ Hiền Hạnh bắt đầu tu từ đâu? Từ lễ kính mà tu 

Tại sao? Chân Thành Tu Tâm mà ra Cho nên khi xưa người Trung Hoa dạy trẻ sơ 

sinh không phải là dạy trẻ nhỏ,mà là trẻ sơ sinh ai dạy? Cha mẹ dạy nó học theo ai? 

Nó  học  theo  cha  mẹ  Cha  mẹ  hiếu  thuận  với  cha  mẹ  họ,con  cái  sẽ  học  theo  khi 

trưởng thành sẽ biết hiếu thuận cha mẹ không phải khi trưởng thành từ nhỏ đến lớn 

đều biết hiếu  thuận cha  mẹ  vì nó  đã  học  rồi  Bây  giờ con  cái  bất hiếu,không  thể 

trách con cái bạn đi trách con cái, thật là oan uổng cho chúng nó trách ai bây giờ? 

Trách những người làm cha mẹ không dạy dỗ chúng nó tốt Vậy cha mẹ không còn 

nữa tức là ông bà nội của đứa trẻ không còn nữa bây giờ cái gia đình nhỏ có thể 

cung phụng di ảnh của cha mẹ tức là di ảnh của ông bà nội đứa trẻ treo ở nơi sáng 

sủa nhất sáng tối hành lễ tam bái cha mẹ quá cố Cho ai xem? Cho con cái xem Con 

cái nhìn thấy cha mẹ mà hiểu được cha mẹ tôi mỗi sáng đều hành lễ tam bái với 

ông bà nội bạn hãy xem lòng cung kính của nó sẽ trỗi dậy Ngoài cha mẹ ra ân đức 

sâu dày đối với chúng ta không ai qua thầy cô vì thế hình ảnh của thầy cô nên treo 

cùng với di ảnh của cha mẹ làm cho mình mãi mãi không quên,công ơn sâu dày 

Cha mẹ thầy cô dạy dỗ tôi nên người tôi làm sao có thể vong ơn bội nghĩa? Không 

có người dạy dỗ Cha mẹ thầy cô đều không còn nữa,di ảnh còn di ảnh của cha tìm 

không ra di ảnh của mẹ còn di ảnh tìm không ra thì có thể lập bài vị di ảnh tìm 

được thì cung phụng di ảnh đây là giáo hóa chúng sanh,hiếu đạo,cung kính hiếu 

thảo với cha mẹ,cung kính thầy cô đem những điều này hiếu kính,hiếu thuận với 

tất cả chúng sanh đối với người,đối với vật đều dùng tấm lòng hiếu thảo đây gọi là 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát  Chỉ  có  ngài  chứng  được  Pháp 

Thân  ngài  mới  biết  được  cần  phải  làm  cách  như  thế  Phổ  Hiền  giống  như  mẹ,là 

người rất có trách nhiệm tất cả Bồ Tát là con cái Phổ Hiển hiện thân thuyết pháp 

Tôi đã từng nghe qua có người nói với tôi lão cư sĩ Hạ Liên Cư là Phổ Hiền Bồ Tát 

tái lai Lão Cư Sĩ Hoàng Niệm Tổ là Quan Thế Âm Bồ Tát tái lai Tháng Giêng năm 

ngoái,tức là trước một năm vãng sanh Lão Hòa Thượng Hải Hiền cũng Hiền là hóa 

thân của Phổ Hiền Bồ Tát Về lý thì có thể chấp nhận,về việc thì không có chứng 

cứ cho nên chúng ta cũng không cần hoài nghi cũng không cần tin tưởng hoàn toàn 

Về lý thì có thể chấp nhận,về việc thì không có chứng cứ thái độ của chúng ta như 

vậy là tốt nhất chúng ta xem ngài như Bồ Tát ngài là Bồ Tát thật,họ không phải giả 

làm  ra  cho  chúng  ta thấy,Ở  trong thời  đại  này  học  Phật  tu hành  chứng  quả phải 

giống  như họ vậy  Một  đời  Ấn  Quang  Đại  Sư dạy  người lúc  nào  cũng  một  phân 

thành kính được một phân lợi ích mười phân thành kính được mười phân lợi ích 

Bạn tu hành có thể được bao nhiêu lợi ích cùng với lòng thành kính của bạn hoàn 

toàn khớp với tỷ lệ không có lòng thành kính,bạn cái gì cũng không đạt được bạn 

vẫn sẽ dậm chân tại chỗ trong lục đạo luân hồi cái này không thể không biết Học 

Phật là bắt đầu học từ đâu? Từ lễ kính mà học tâm chân thành tu lễ kính, tâm thanh 

tịnh tu lễ kính, từ đây mà nhập môn Thứ hai, “ Xứng tán Như Lai”. Câu thứ nhất 

nói là chư Phật Tại sao câu thứ hai lại thay đổi rồi không gọi xứng tán chư Phật Tại 

sao nó không thay đổi? Thay đổi rồi,ý nghĩa đương nhiên sẽ khác nói chư Phật là 

từ trên tướng mà nói nói Như Lai là từ trên tánh mà nói,là không như nhau Từ trên 

tướng mà nói,phạm vi rất rộng lớn tất cả người và sự vật toàn bộ bao quát ở bên 

trong cùng với “vô bất kính” trong “ Lễ Ký.Khúc Lễ” của Trung Quốc mà nói là 

một ý nghĩa đối với tất cả đều cần phải cung kính nói cách khác,cũng là đối với 

người,đối  với  việc,đối  với  vật.  Xem  người  Trung  Hoa  nói  về  Thánh  Hiền,Phật 

pháp nói về Phật,Bồ Tát hoàn toàn tương đồng. Người không có lòng cung kính,họ 

có  thể  học  những  gì?  Học  khoa  học  kỹ  thuật  của  Phương  Tây,được!  Không  cần 

dùng lòng  cung  kính  học  Phật thì  không được học văn hóa truyền  thống  của  Tổ 

tiên cũng không được Văn hóa truyền thống của Tổ Tiên và Phật pháp đều phải từ 

cung kính mà nhập môn,rất là quan trọng. Vì thế trong Tịnh Nghiệp Tam Phúc Câu 

đầu tiên điều thứ 1 là "Hiếu dưỡng phụ mẫu,phụng sự sư trưởng" phương pháp học 

tập thực hành của chúng ta là ở “ Đệ Tử Quy”. Đây là tiêu chuẩn thấp nhất tất cả 

chúng sanh ai ai cũng đều có thể làm được tiêu chuần này. Không có cái tiêu chuẩn 

này  Khổng  Tử,Mạnh  Tử  giảng  văn  hóa  truyền  thống  cho  bạn  Bạn  cũng  sẽ  học 

không hiểu không có cái tiêu chuẩn này Phật Thích Ca Mâu Ni,Phật A Di Đà có 

đến dạy bạn bạn vẫn là kẻ phàm phu Từ trên tướng mà nói không có phân biệt, 

người thiện,kẻ ác đều phải cung kính người tôn trọng ta,người yêu mến ta, còn có 

người hiểu lầm ta,người phỉ báng ta người hãm hãi ta cũng phải cung kính, tại vì 

sao? Họ vốn cũng là Phật Tại sao họ làm điều ác? Họ làm ra điều ác,là vì họ học 

hư đó không phải bản tính của họ,mà là tập tính của họ bản tính của họ là Phật 

chúng ta hoàn toàn nhìn bản tính không nhìn tập tính tập tính là giả,bản tính là thật 

bản tính thì mãi mãi không thay đổi tập tính,thiện trở thành ác,ác trở thành thiện 

thiên biến vạn hóa,không nên để ý những thứ này Chỉ từ trên Phật Tánh mà nói,thì 

bạn mới có thể thành Phật được dùng tập tính đi học sẽ học không xong học cả đời 

cũng  học  không  xong  Khen  ngợi  thì  có  tiêu  chuẩn  phải  tương  ứng  với  đức 

tính,khen ngợi; không tương ứng với đức tính,thì không khen ngợi Trong tham 53 

Kinh Hoa Nghiêm có biểu pháp rõ ràng Thiện Tài Đồng Tử đi tham học đối với tất 

cả tri thức thiện đầu tiên là lễ kính thứ hai là khen ngợi chỉ có ba vị tri thức thiện 

ngài có lễ kính không có khen ngợi 53 vị tri thức Thiện đều là biểu pháp nói cùng 

chư vi,đều là chư Phật Như Lai thị hiện đến để biểu diễn cho chúng ta xem. Ba cái 

này,thắng nhiệt Bà La Môn có lễ kính không có khen ngợi ngài biểu pháp gì? Ngài 

biểu  pháp  ngu  si  tham  sân  si  tham  sân  si  phải  biết  dùng  mới  có  thể  thành  Phật 

không biết dùng thì là đi tam ác đạo Cam Lộ Hỏa Vương biểu pháp Sân si Thiện 

Tài Đồng Tử tham phỏng có lễ kính,không có tán thán; cái thứ ba là Phạt Tô Mật 

Đa Nữ biểu pháp tham ái Thiện Tài Đồng Tử tham phỏng có lễ kính không khen 

ngợi Tại vì sao? Cùng với Tính Đức mà ngài biểu hiện trái ngược nhau trái ngược 

nhau cũng là pháp pháp có nhiễm tịnh,có thiện ác tất cả đều là pháp,phải đối đãi 

bình đẳng. Tại sao trên hình tượng có lễ kính, trên đức hạnh thì không khen ngợi? 

Tại vì khen ngợi sợ thông thường người ta đều học theo nếu không phải người bình 

thường có thể học được Vậy thì người nào học? Những người có Pháp Thân Bồ tát 

học,Bồ Tát bình thường không học được ngài là ở trong lúc hiện tiền của tham sân 

si  trong  tâm  không  chiêm  nhiễm,không  có  tham  sân  si  thì  cũng  tức  là  trong  cái 

cảnh  giới  tham  sân  si  này  ngài  không  khởi  tâm  không  động  niệm.  Nói  cách 

khác,tham sân si tức là giới định tuệ. Giới định tuệ viên mãn nó cùng với giới định 

tuệ tương đồng, không có khác nhau Họ là độ pháp thân Bồ Tát. Tham 53 từ người 

đầu tiên là tỳ kheo Cát Tường Vân thị hiện là viên giáo sơ trụ Bồ Tát 41 vị pháp 

thân đại sĩ thập trụ,thập hành,thập hồi hướng,thập địa Tham 53 , ngoài ra còn có 

trong tham 13 có 11 vị là đại diện đẳng giác, cho nên tổng cộng có 53 vị thứ Đại 

viên mãn trong kinh Hoa Nghiêm. Pháp tối Thượng Thừa là không khởi tâm không 

động niệm bất luận ở trong cảnh giới nào, ngài hiểu rõ ràng là trí tuệ không khởi 

tâm không động niêm là tự tính bổn định định tuệ đẳng học. Kẻ phàm phu không 

được cự ly cùng với cảnh giới này rất xa, nhị thừa cũng không được,Quyền Giáo 

Bồ Tát cũng không được. Thiên Đài giảng Biệt Giáo,trong Biệt Giáo thập trụ thập 

hạnh,thập hồi hướng đều không được Biệt Giáo cần Địa Thượng Bồ Tát,sơ địa trở 

lên, viên giáo sơ trụ trở lên. Cho nên Thiên Tài mới ra tham học,ngài chứng đắc sơ 

trụ. Không phải sơ trụ,những cái đó có tính lựa chọn khoong thể cái nào cũng tham 

học,có lựa chọn, cho nên chứng đắc sơ trụ Phá nhất phẩm vô minh,chứng một phần 

thân pháp đối với biểu pháp biểu pháp sân si ba vị Bồ Tát này pháp mà Thiện Tài 

biểu cho chúng ta có kính lễ không có khen ngợi cúng dường có,những cái khác 

thứ nào cũng có chỉ là thiếu một cái khen ngợi Như Lai dụng ý này rất sâu, chúng 

ta phải hiểu. Hiểu rồi,thì bạn đối với tất cả các pháp  mà Phật giảng đều sẽ sanh 

lòng cung kính, bạn sẽ không hoài nghi,sẽ không hủy báng đồng thời hiểu được 

chính mình ở trong 53 giai đoạn chúng ta thuộc về tầng lớp nào. Đây là giảng về 

khen ngợi Thứ ba, "quảng tu cúng dường" cúng dường là tu tâm bình đẳng không 

có cao thấp,là bình đẳng Tất cả chúng sanh đều là Phật chúng ta dùng thái độ gì để 

cúng dường Phật Bồ Tát là dùng thái độ gì cúng dường tất cả chúng sanh Đại diện 

cho Phật và Bồ Tát tức là cha mẹ thầy cô, họ làm đại diện. Cho nên hiếu dượng cha 

mẹ, phụng sự sư trưởng là đại diện phải đem sự cúng dường phụng sự sư trưởng 

cùng hiếu dưỡng cha mẹ, cúng dường tất cả chúng sanh cũng tức là chúng ta nói 

đối với người,đối với vật. Đây là Phổ Hiền Hạnh, không phải cách tu của những 

Bồ Tát bình thường mà là cách tu của Pháp Tu Bồ Tát Vãng sanh Thế Giới Cực 

Lạc, sanh đến Thế Giới Cực Lạc phàm thánh đều ở chung hạ hạ phẩm vãng sanh 

đều là tu Phổ Hiền Hạnh 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì cho bạn bạn tự nhiên 

tự mình sẽ hiểu rõ tự nhiên tự mình làm được Chân thành cung kính,cái thiếu sót 

của chúng ta. Bây giờ không những không có khen ngợi phê bình,hủy báng,tự khen 

chê người trong gia đình,anh em bất hòa trong đoàn thể không tôn trọng lãnh đạo 

bằng mặt không bằng lòng ở trong xã hội hiện nay những chuyện này rất là nhiều 

Tại vì sao xã hội rối ren? Từ trong những điều này chúng ta nhìn ra bây giờ con 

người không có lễ kính không có khen ngợi,không có cúng dường tức là ba điều 

này thì có thể nhìn được sự rối ren của xã hội nguyên do tai biến của trái đất tại sao 

xã hội lại rối ren như vậy? Tai sao tai nạn nhiều như vậy? Phật pháp có thể hóa 

giải,  ai  ai  cũng  hiểu  rõ,cũng  đều  minh  bạch  giữa  người  vào  người  với  nhau  cần 

phải kính lễ cần phải khen ngợi lẫn nhau Cho nên Đại Đức Tổ Sư Phật môn dạy 

mọi người, “ Nếu muốn Phật pháp hưng, chỉ có tăng khen tăng” tán thán lẫn nhau 

là biểu tượng,khí tượng hưng vượng của Phật pháp. Nếu như phê bình nhau tự tán 

hủy người khác đây là hiện tượng suy vong của Phật pháp là hiện tượng tiêu diệt 

Phật  pháp,đây  không  phải  là  hưng  vượng  Phật  pháp  Phật  pháp  như  thế,thế  pháp 

cũng cũng không ngoại lệ. Trong một gia đình Cha con anh chị em khen ngợi nhau 

cái gia đình sẽ hưng vượng nếu như ai cũng không phục ai, phê bình lẫn nhau, hủy 

báng nhau cái gia đình này nhất định sẽ suy bại, cái gia đình này sẽ biến mất. Đây 

đều ở trước mắt chúng ta.chỉ cần để ý một chút, bạn mỗi ngày sẽ nhìn thấy,sự thật 

chân tướng sẽ bày ra trước mắt. Có thành có kính cúng dường sẽ biết cúng dường 

những gì  tốt đẹp  cho  người  khác còn  mình  thì sẽ dùng  những  vật thứ thứ phẩm 

người này  mới  đúng là  tu phước thật sự  người này  mới  thành tựu  thật sự. Ở  đây 

trong  Phổ  Hiền  Hạnh  nói  về  cúng  dường  trên  thông  thường  mà  nói  bố  thí  cúng 

dường là có lòng chân thành đối với bề trên,đối với cha mẹ,đối với sư trưởng, bố 

thí là thông thường, ngài không cần bố thí,ngài dùng cúng dường. Cúng dường tài 

được  đại  tài  phú,  cúng  dường  pháp  được  trí  tuệ  thông  minh,  cúng  dường  vô  úy 

được khỏe mạnh trường thọ, báo nghiệp nhân quả quyết định không sai xem cách 

làm  của  chúng  ta  như  thế  nào.  Có  phân  biệt,có  chấp  chước  dùng  tâm  vọng 

tưởng,không có dùng chân tâm. Chân tâm tu tích là công đức, tâm vọng tưởng tu 

tích là phước báo nhân gian, là hưởng thụ trong lục đạo. Tại vì tâm không thanh 

tịnh, cho nên bạn không thể vượt qua luân hồi, không thể sanh đến pháp giới của tứ 

Thánh. Niệm Phật,thật sự muốn cẩu sanh Thế Giới Cực Lạc, nhất định phải dùng 

chân tâm,không thể dùng tâm vọng tưởng. Tâm vọng tưởng, kết pháp duyên với 

Phật A Di Đà, Kiếp này đi không được phải đợi chờ lần duyên phận lần sau,đời sau 

kiếp sau nữa không biết đến khi nào, bạn gặp được giống như duyên phận hiện tại 

gặp được Tịnh Tông gặp được Bổn Hội Tập của Hạ Liên Cư lão cư sĩ, bạn tu tập 

cho tốt có thể vãng sanh không, đối chiếu với Thập Đại Nguyện Vương một chút 

tôi làm được mấy phần trăm, trong tỷ lệ phần trăm tôi làm được mấy điểm. Thư tư, 

“ Sám hối nghiệp chướng” . Cách sám hối như thế nào? Trên sân khấu biểu diễn 

nước mắt đầm đìa, cũng cảm động được khán giả bên dưới có xem như là sám hối 

không?  Không hẳn vậy  Chương  Gia đại  sư  dạy  tôi  rằng  sám  hối nghiệp  chướng 

phải dùng lòng chân thành,lòng cung kính, nhất định sau này không tái phạm,đây 

mới gọi sám hối thật Đại sư nói Phật pháp trọng thực chất không trọng hình thức 

thực chất tức là sau này không tái phạm,đây gọi là sám hối thật Khổng Tử nói Bất 

Nhị Quá (tức là không sai phạm lần thứ 2) sai lầm chỉ có một lần lần sau nhất định 

không thể có sai lầm như vậy nữa. Ai làm được? Khổng Tử tán thán Nhan Hồi làm 

được. Nhan Hồi người này sai lầm chỉ có một lần, ông ta biết là sai lầm,lần sau sẽ 

không tái phạm nữa. Nho giáo không có cầu xuất ly tam giới người ta cũng có thể 

làm  được,  huống  hồ  Đại  Thừa,Huống  hồ  là  Thế  Giới  Cực  Lạc.  Hôm  nay  sám 

hối,ngày mai lại phạm phải, phạm phải rồi lại sám hối,vậy là không được. Tại sao 

lại có hiện tượng này? Dùng tâm vọng tưởng. Suy xét cho cùng ,là chân và vọng 2 

chữ. Chúng ta từ kiếp vô thỉ đến nay nhất niệm bất giác đánh mất tự tánh, trở thành 

lục đạo phàm phu, trong lục đạo luân hổi không biết bao nhiêu lần, vô lượng kiếp. 

Trong A Da Lại vô lượng kiếp chứa đựng hạt giống tập khí ,thiện ít ác nhiều, cho 

nên không giữ nổi cái thiện gặp duyên thì nó sẽ khởi hiện hành sức mạnh của cái 

ác rất là lớn mạnh. Cũng chính là vì nguyên nhân này, Phật A Di Đà kiến lập nên 

Thế Giới Cực Lạc, ích lợi của Thế Giới Cực Lạc, cắt đứt tất cả các duyên ác, bên 

trong không có. Cho nên đến Thế Giới Cực Lạc những điều bạn nhìn thấy được là 

hoàn thiện hoàn mỹ bạn sẽ không có sản sinh ác niệm cũng tức là nói, trong A Da 

lại hạt giống bất thiện rất nhiều, ở Thế Giới Cực Lạc không duyên cho nó dẫn phát 

ra, Thế Giới Cực Lạc hay là hay ở chỗ này. Sám hối phải thực sự làm,phải thực sự 

buông xả, điều kiên tiên quyết của sự buông xả thực sự là bạn cần phải nhìn thấu. 

Biết được tam giới lục đạo là giả biết được pháp giới tứ Thánh cũng không phải là 

thật, Tại vì sao? Là buông xả thực sự rồi. Tại sao không buông xả được? Vì chưa 

hiểu  rõ  vẫn  còn  xem  nó  là  thật  cái  thật  thì  không  nhận  biết,gặp  rồi  cũng  không 

nhận ra Tịnh Độ là thật gặp rồi tại sao không niệm Phật? Vì chưa hiểu rõ ràng cho 

nên, nhìn thấu,buông xả hai cái này cái nào khó? Lúc tôi còn trẻ những vấn đề này 

đều hỏi qua Chương Gia Đại sư, đại sư nói với tôi rằng nhìn thấu khó nhìn thấu là 

trí tuệ, nhìn thấu không có buông xả, không thể buông xả,là chưa nhìn thấu đối với 

sự thật chân tướng vẫn còn trong mê muội không hiểu rõ. Phật Thích Ca Mâu Ni 

49 năm không từ gian khổ thuyết pháp giảng kinh ,tại sao? Giúp mọi người nhìn 

thấu. Tại sao không dẫn người theo làm Phật thất,làm thiền thất làm một pháp hội 

tu học Tại vì sao? Cái này dễ dàng,bạn tự hiểu cho nên tu hành ở cá nhân ý nghĩa 

của  2  chữ  tu  hành  này  phải  hiểu  rõ  tu  là  sửa  đổi,hành  là  hành  vi  hành  vi  rất 

nhiều,không  ngoài  ở  3  loại:  Thân,khẩu,ý  khởi  tâm  động  niệm  là  hành  vi  của  ý 

nghiệp lời nói là hành vi của khẩu nghiệp động tác là hành vi của thân nghiệp tiêu 

chuẩn là tính đức những cái tương ứng với tính đức là thiện những cái trái ngược 

với tính đức là ác phải sửa đổi những hành vi ác thành những hành vi thiện đây là 

gọi là tu hành Tiêu chuẩn của Phật pháp tức là kinh luật luận Kinh và luận là sửa 

đổi hành vi ý nghiệp Giới luật là sửa đổi hành vi của thân và khẩu thân thể động 

tác lời nói phải phù hợp phải có chừng mực,phải có kèm chế,đó là giới luật kinh 

luân là nói định,là nói tuệ hoàn toàn sửa đổi hành vi khởi tâm động niệm nó có một 

tiêu  chuẩn  Ngày  nay  chúng  ta  đối  với  kinh  luật  luận  biết  rất  ít  thì  nhìn  không 

thấu,không buông xả được Biết rất ít có thể thành tựu không? Có thể,người thành 

tựu rất nhiều. Là cái gì? Trong Kinh A Di Đà nói rằng “ bất khả dĩ thiểu thiện căn 

phước đức nhân duyên đắc sanh bỉ quốc” Họ tuy là biết kinh luận ít,không nhiều, 

họ có thiện căn,họ có phước đức,họ có duyên phận, thầy cô dạy họ không nhiều,họ 

đều có thể làm được. Thí dụ như những người giống như lão hòa thượng Hải Hiền 

không ít, nhiều đời đều có,xuất gia có,tại gia cũng có ,thiện căn phước đức nhân 

duyên của họ sâu dày, đều là dựa vào cái thực thà,nghe lời,làm thật của chính bản 

thân họ chỉ cần có sáu chữ này thậm chí là không biết chữ,không có đi học qua vốn 

không có học qua kinh giáo. Lục tổ Huệ Năng cũng thế ngài không biết chữ,không 

có học qua kinh giáo Ở Hoàng Mai tham học 8 tháng đều là giã gạo chẻ củi, giảng 

đường Hoàng Mai chưa đi qua,thiền đường chưa đi qua trong Phật môn sớm hôm 

thượng điện ngài cũng chưa đi qua Tam tháng,ngũ tổ truyền pháp cho ngài. Trong 

tám tháng đó,ngài đã tu gì? Lục căn của ngài tiếp xúc với cảnh giới lục trần đã tu 

cái gì? Tu không khởi tâm,không động niệm, không phân biệt,không chấp chước, 

viên viên mãn mãn tương ứng cùng tam quy, tương ứng cùng ngũ giới thập thiện 

tương  ứng  cùng  lục  hòa,tương  ứng  cùng  lục  ba  la  mật.  Hãy  xem  xem  chúng  ta 

dùng Phổ Hiền Thập Nguyện để làm tiêu chuẩn ngài điều nào cũng tương ứng, tại 

sao? Tính đức này! Ngài trong tám tháng đã viên mãn,lão hòa thượng biết được 

cho nên phát ra tin truyền thụ y bát để mọi người viết một bài kệ cho ngài xem kiến 

tánh  thật  sự,y  bát  sẽ  truyền  cho  ngài  làm  tổ  thứ  sáu  của  Thiền  Tông.  Đạo  tràng 

người đông chỗ của ngũ tổ là đạo tràng lớn,1000 mấy người, không có người nào 

nghĩ đến . Sẽ truyền y bát cho Huệ Năng. Âm thầm truyền,không có nghi thức cử 

hành không có mời mọi người đến dự lễ truyền cho ngài,và lập tức kêu ngài đi Lão 

hòa thượng ba ngày ở trong phòng không mở cửa phòng, người ta tưởng rằng lão 

hòa thượng sanh bệnh Đến ngày thứ ba mới mở cửa ra dự đoán được Huệ Năng đã 

đi cũng khá xa, không dễ mà đuổi theo kịp, mới nói cho mọi người biết, y bát đã đi 

rồi. Mọi người nghe đến đây, nghĩ ra nhất định là Huệ Năng chia nhau đuổi theo,đi 

tìm,dành  y  bát  trở  về.  Người  có  số  mệnh,không  phải  của  bạn  bạn  sẽ  không  lấy 

được Thật có một người đuổi theo kịp,Huệ Minh. Huệ Năng đại sư vội vàng cất y 

bát  trên  một  tảng  đá,sau  đó  trốn  đi.  Họ  đến  là  để  đoạt  y  bát,  người  không  quan 

trọng,không đến nổi phải giết người Y bát đã vào tay, ông ấy lấy không được, Huệ 

Minh tại gia là tứ phẩm tướng quân, tứ phẩm tướng quân lấy không được y bát ông 

ấy lập tức giác ngộ, có thần Hộ Pháp giữ hộ. Cho nên lập tức hồi tâm chuyển ý, đó 

là sám hối,thành thật sám hối, liền gọi Huệ Năng đại sư,Bọn họ là Xưng Lô Hành 

Giả ta vì cầu pháp mà đến,tôi không phải vì y bát, mời ngài ra đây. Huệ Năng đại 

sư đi ra,ngồi trên tảng đá đến hỏi ông ấy ấy ở Hoàng Mai thời gian rất dài,không 

khai ngộ thỉnh pháp với Huệ Năng,Huệ Năng nói với ông ấy rảng dạy ông ấy "bất 

tư  thiện,bất  tư  ác"(  không  nghĩ  thiên,không  nghĩ  ác)  tức  là  buông  xả  vạn 

duyên,nhất tâm chuyên chú hỏi ông ấy một câu: “ Như hà thị minh thượng tọa bổn 

lai diện mục?” ( Minh Thượng Tọa mặt mũi như thế nào?) Câu nói này hồi quang 

phản chiếu, ông ấy thật sự khai ngộ khấu đầu cảm tạ,bái Huệ Năng đại sư làm sư 

phụ  Ông  ấy  vốn  vai vế  chữ  Huệ,sau  đổi  tên  lại.  Chúng  ta  biết,Một đời  của  Huệ 

Năng đại sư dưới sự hiểu biết của ngài người khai ngộ có 40 mấy người Huệ Minh 

là người đầu tiên hỏi ông còn có bí mật gì không? Năng đại sư nói rất hay: "bí mật 

là ở nơi ông đấy" Ông cần hỏi bí mật,bí mật là ở bản thân ông tâm ngoại không có 

bí mật. Cái gọi mà bí mật là tự tánh tức là pháp tánh,tức là chân tâm, chân tâm có 

thể sanh vạn pháp, vạn pháp là do chân tâm sanh. Huệ Minh lúc này thành thật sám 

hối, nghiệp chướng buông xả,cho nên ông ấy có thể khai ngộ, chân thành đến tột 

định tạo ra tác dụng. Câu thứ năm, “ Tùy hỷ công đức” ,chúng ta phải học. Ở thời 

đại lớn này không thể học tùy hỷ,ngày sẽ qua như thế nào? Nhưng chúng ta tùy hỷ 

có tích một ít phước đức, không phải là công đức. Tại sao là phước đức? Chúng ta 

có  vọng tưởng phân  biệt  chấp  chước.  Bồ tát tùy  hỷ  tại  sao thành tựu  công đức? 

Đây là pháp thân Bồ Tát, họ không có khởi tâm động niệm,  không có phân biệt 

chấp chước, cho nên tùy hỷ thành tựu toàn là công đức. Cái tùy hỷ này từ đâu đến? 

Hằng Thuận chúng sanh. Họ là tùy hỷ thập pháp giới, bên trên có thể tùy hỷ các 

pháp môn mà tất cả chư Phật Như Lai biểu đều khác nhau bên dưới có thể tùy hỷ 

chúng sanh thập pháp giới Thành tựu là công đức gì? Thành tựu ở lục căn ở trongc 

cảnh giới lục trần nhìn thấy rõ ràng,nghe thấy rõ ràng, mọi thứ minh bạch rõ rãng 

là trí tuệ trí tuệ bát nhã của tự tánh sẵn có sẽ hiện tiền tâm như như bất động,như 

như bất động là chân tâm các vị phải biết rằng,khởi tâm động niệm là vọng tâm 

phân biệt chấp chước là vọng tưởng trong vọng tưởng vọng tâm nghiêm trọng cái 

vọng  tâm  này  tạo  nghiệp  là  lục  đạo  luân  hồi  tùy  hỷ  dùng  chân  tâm  không  dùng 

vọng tâm thì là công đức dùng vọng tâm không phải là chân tâm thì là phước đức. 

Những điều thiện là phước đức,những điều ác là tam  đồ cho nên tam đồ và tam 

thiện đạo đều không như nhau không có ý nghĩa Tam đồ là tiêu khổ nghiệp,tiêu ác 

nghiệp, tam  thiện  đạo  là tiêu thiện  nghiệp.đều  là  tiêu  nghiệp cho  nên  nó là  bình 

đẳng. Nói cách khác,thiện ác nghiệp đều không thể tạo, tạo ra rồi thì là tạo nghiệp 

luân hồi, luân hồi là thiện ác đều bao gồm Nhiễm tịnh,thiện ác,chúng ta ngày ngày 

làm những thứ này Tại sao bạn không thể thoát ly lục đạo? Bạn ngày ngày đang 

tạo nghiệp lục đạo nói cách khác,lục đạo bạn ngày ngày đang tăng trưởng, bạn làm 

sao có thể xuất ly lục đạo. Vậy làm thế nào? Đoạn ác không chước đoạn tướng của 

cái ác, tu thiện không chướng đoạn tướng của cái thiện,thì là đúng Đoạn ác tu thiện 

nhất định phải làm. Tùy hỷ, không chước tướng là công đức không khởi tâm,không 

động niệm không phân biệt,không chấp chước, người đại tu hành, người thành tâm 

tu hành,pháp thân Bồ Tát. Tùy hỷ công đức là nói trong cuộc sống ngày thường 

niệm niệm thời thời khắc khắc niệm niệm đều là nâng cao cảnh giới của bản thân 

pháp  hỷ  sung  mãn  này,sẽ  thật  sự  thường  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Thứ  sáu,đây  là  đại 

công đức, “thỉnh chuyển pháp luân”. Phật Đà tại thế, đại đức trưởng giả cư sĩ đến 

biểu pháp, biểu pháp gì? Thỉnh Phật giảng kinh. Người tu phước, tu phước gì là 

lớn nhất? Không qua Thỉnh Phật giảng kinh Tại sao? Thỉnh Phật giảng kinh, bao 

nhiêu người được lợi ích! Lợi ích này là thật sự, không phải là phước báo của thế 

gian họ khai trí tuệ,họ được tam muội, họ được chứng quả. Kinh sám Phật sự có 

được tính là thỉnh chuyển pháp luân không? Được tính,cũng là việc tốt, nhưng mà 

nó là lấy chúng sanh giới U Minh làm chủ, không phải là lấy người Phật Đà tại thế 

vì người hi vọng người nghe pháp có thể giác ngộ nghe xong giới luật có thể sám 

hối,hiện  tiền  được  lợi  ích.  Giới  U  Minh  có  được  lợi  ích  không?  Được  lợi  ích. 

Chúng  ta  biết  rằng,Thiên  Long  Bát  Bộ  quỷ  Thần  Phật  vừa  giảng  kinh  tất  cả  đều 

đến, số người không biết nhiều hơn số người hiện tiền của chúng ta biết bao nhiêu 

lần chúng sanh chín pháp giới đều đến nghe pháp. Cho nên phải cung kinh,cung 

kính có đại phước báo bạn sẽ không ngờ đến, người thỉnh pháp đã tu đại phước 

huệ, cái này có rất nhiều người không biết. Phía dưới,Câu Thứ bảy “ Thỉnh Phật 

Tại Thế” . Thỉnh Phật giảng kinh,một bộ kinh giảng hết Phật sẽ đi. Trong Hội này 

người được độ có,không nhiều, nghe 1 lần những người được độ nói cho cùng là 

rất ít rất ít. Vậy là sao? Nếu như Phật trụ ở nơi này, nhiều năm không ngừng giảng 

kinh đây là giảng công đức tịnh tâm tu hành thường tịnh tâm tu hành,ngay cả trung 

thượng căn nhân cũng tu thành thượng thượng căn nhân công đức này sẽ càng lớn 

nhưng  nhất  thiết  phải  như  pháp,không  như  pháp  không  được  phải  hiểu  như 

pháp,phải tương ứng với pháp tánh cũng là điều mà người bình thường chúng ta 

nói là lễ tiết quy cũ trong Phật pháp giảng là giới luật, giới là gốc Vô Thượng Bồ 

Đề trong loại đại Pháp hội lớn này, giới định tuệ tam học đều biểu diễn trong đó. 

Cách nói của Đức Thế Tôn, thường tùy đệ tử 1255 người Phật thuyết Pháp,họ biểu 

pháp họ phải từ trong cuộc sống làm ra tấm gương để mọi người xem Tại vì họ là 

học trò của Phật, Phật đích thân giáo huấn,nếu như không làm được người khác 

làm sao tin tưởng? Bây giờ khó là khó ở chỗ này, người dạy thật sự không có tại 

sao?  Không  có  học  trò.  Người  thật  sự  muốn  học  cũng  rất  khó,  tìm  không  được 

thầy;dù cho có thầy hay phiền não, nghiệp chướng tập khí quá nặng,họ cũng không 

làm được. Làm không được,lòng tin sẽ mất lòng tin của chúng ta đã mất đi rồi bên 

ngoài những theo chúng ta học làm sao có thể tạo nên lòng tin? Cho nên những 

chướng khó mà chúng ta gặp phải chướng là chướng ngại,khó là khó khăn, nghĩ 

cũng  có  thể  hiểu,thật  là  không  dễ  dàng  Đâu  biết  rằng  biểu  pháp  thật  sự  là  làm 

ra,làm được. Những công đức dạy học đó chúng ta từ đây có thể hiểu được công 

đức ở trong pháp hội của đệ tử Phật cùng với Phật là bình đẳng Phật nói,chúng ta 

làm gương Phật nói là ngôn giáo các đệ tử đều làm được là tấm gương bạn có thể 

nhìn được,đó là thị (biểu thị). Vì thế đồng thời bạn có thể nhìn thấy ngôn giáo,thân 

hành bạn mới tin tưởng,thính giả tin tưởng nghe Phật giảng kinh sẽ hiểu lại nhìn 

thấy được nhiều gương tốt cho nên sự giáo hóa này không phải là một người dạy 

cũng giống như biểu diễn trên sân khấu vậy trên sân khấu tất cả các vai đều phải là 

nhất đẳng công công đức ai ai cũng có công ngay cả vai phụ cũng có công không 

có họ vở tuồng này sẽ khiếm khuyến,không viên mãn mỗi người đều có công. Nếu 

mở rộng thêm dưới sân khấu những phục vụ,người hỗ trợ tức là hậu đài,tất cả đều 

có  công,  thì  buổi  biểu  diễn  này  bạn  mới  diễn  thành  công  khiêm  khuyết  một  bộ 

phận thì buổi diễn sẽ không viên mãn Do đó Thỉnh Phật tại thế là quan trọng làm 

sao thỉnh Phật? Phải làm thật,học thật Phật không có tình người,không có thể diện, 

trong nhà Phật là không bỏ rơi một ai, có một người thật sự muốn học sẽ giữ được 

Phật, tại sao? Tôi thật sự muốn học. Một người cũng không có,người thật sự muốn 

học cũng không có Phật sẽ đi. Tri thức thiện lành tại sao đã đi khỏi? Những người 

học  thật  không  có những học  thật  thành tựu đã tốt nghiệp  rồi,đã  ra đi  rồi duyên 

chưa đầy đủ, cái lớp học này không thể nào lập nên được. Những năm cuối đời của 

Lý lão sư lớp nghiên cứu Nội Học chỉ có một khóa bốn năm tốt nghiệp,lớp học sẽ 

kết thúc khi Lý lão sư còn tại thế,ông chưa ra đi Tại sao không thể mở khóa thứ thứ 

hai? Không có người đến học. Người ta tốt nghiệp đại học,học thêm bốn năm siêng 

năng một chút thì có thể lấy được học vị tiến sĩ, mức độ thấp nhất họ cũng có thể 

lấy được học vị thạc sĩ Lớp nghiên cứu của Lý lão sư này không có học vị nội dung 

học  tập  là  Phật  pháp  đại  thừa  trong  xã  hội  không  thừa  nhận  nói  cách  khác,ông 

không có học sinh cho nên lớp học này kết thúc. Có hiệu quả,chúng tôi nhìn thấy 

Quả Thanh pháp sư Quả Thanh tốt nghiệp ở lớp học này. Rất là hiếm thấy ông ấy 

thật sự có thể giữ được những gì mà tổ tiên truyền lại nhất môn thâm nhập,tu tập 

lâu dài, điểm này ông ấy làm được. Chúng tôi thấy được rất là tôn kính ông ấy,rất 

là hoan hỷ chúng tôi khen ngợi,tán thán ông ấy,tán thán giới luật cổ vũ bạn học 

phải bằng như ông ấy,học tập ông ấy. Giới luật đúng là điều căn bản của việc học 

Phật, không có căn bản thì làm sao có thể thành tựu? Phổ Hiền Thập Nguyện đã 

nói thất nguyện bảy nguyện này là Phổ Hiền Nguyện Phía sau tam nguyện là hồi 

hướng  Thứ  tám  “  Thường  Tùy  Phật  Học”  là  hồi  hướng  Bồ  Đề,  thứ  chín  “Hằng 

Thuận Chúng Sanh” là hồi hướng chúng sanh phía sau “Phổ Giai Hồi Hướng” là 

hồi hướng pháp giới, tam nguyện phía sau đều là hồi hướng tam nguyện hồi hướng 

này,thời gian hôm nay đã đến rồi sáng ngày mai chúng ta sẽ đến tam nguyện hồi 

hướng này 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 8) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Các vị pháp sư,các vị đồng học,mời ngồi Mời mọi người cùng tôi quy y Tam Bảo:i 

chí mệnh tồn, quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; 

quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng 

kim nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; quy y Đạt Ma,ly dục 

trung tôn; quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. Mời xem " Đ A xà lê tồn niệm,ngã 

đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y Phật Đà,lưỡng túc trung 

tôn; quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. A xà lê 

tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật,nãại Kinh Khoa Chú" Trang thứ 

153,hàng thứ 6 đếm ngược lên xem từ trong ra "Do thử ngôn chi",xem từ chỗ này, 

" Bách vạn A Tăng Chỉ nhân duyên dĩ khởi " Hoa Nghiêm" chi điển", sự hưng 

khởi của kinh Hoa Nghiêm là bách vạn A Tăng Chỉ nhân duyên " Hoa Nghiêm" 

nói duyên sanh, nói thập pháp giới y chánh trang nghiêm không có pháp nào không 

là nhân duyên sinh ra, đây là kinh " Hoa Nghiêm" "Nhất đại sự nhân duyên dĩ 

thành "Pháp Hoa" chi giáo", Kinh Hoa Nghiêm hưng khởi là một đại sự nhân 

duyên " Kinh Pháp Hoa" nói tính cụ Hoa Nghiêm nói duyên khởi tính cụ là nói tự 

tánh bản thân của tự tánh duyên khởi là tự tánh gặp duyên sanh ra tác dụng hai bộ 

đại kinh này đều thuộc về viên giáo nhất thừa. "Diệc duy vi thử pháp chi do tự" hai 

bộ đại kinh này cũng chỉ là phần đầu của kinh Vô Lượng Thọ mà thôi nói một cách 

khác,Thánh Giáo tam phần Tất cả kinh điển,đại đức thời xưa đều chia thành tự 

phần, chánh tông phần, lưu thông phần trong một đời giảng Kinh " Kinh Hoa 

Nghiêm" và " Kinh Pháp Hoa"đều là tự phần " Kinh Vô Lượng Thọ" là chánh tông 

phần cách nói này rất hiếm thấy Đề cao kinh Vô Lượng Thọ tất cả các kinh trong 

49 năm mà Phật Thích Ca Mâu Ni giảng Kinh Vô Lượng Thọ là số một Trên cả 

Hoa Nghiêm và Pháp Hoa. chỉ ra giá trị của bộ kinh này cũng là nói tầm quan 

trọng của pháp môn này có phải là thật không ? Phía sau có một câu nói, " Hoa 

Nghiêm kinh mạt". còn một câu nói nữa, tôi từ chỗ này đọc xuống " Cái Vị " Hoa 

Nghiêm"," Pháp Hoa" Lưỡng Kinh chỉ thi bổn kinh chi đạbo dẫn", Bổn Kinh giả 

chánh thị Nhất Đại Tạng Giáo chi chỉ quy." hai câu nói này là của lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ viết ở đây cũng là ý nghĩa của tổ sư đại đức không phải là phát minh của 

ông người xưa cũng nói thế bổn kinh tức là kinh Vô Lượng Thọ chánh là Nhất Đại 

Tạng Giáo đó là " Đại Tạng Kinh" Tất cả các kinh giáo mà trong 49 năm Phật 

Thích Ca Mâu Ni giảng không có loại nào không hồi quy Tịnh Độ phía dưới đưa ra 

ví dụ phía sau của kinh Hoa Nghiêm " Phổ Hiền Đại Sĩ Thập Đại Nguyện 

Vươngng đạo quy Cực Lạc, thị kỳ minh chứng", đây là chứng minh "Hoa Nghiêm" 

sau cùng cũng hồi quy Tịnh Độ Chúng ta nhìn thấy trong tham thứ 53, Văn 

Thù,Phổ Hiền chứng được kết quả viên mãn là dùng pháp môn gi? tín nguyện trì 

danh vãng sanh Tịnh Độ tôi xem đến đoạn kinh văn này mới quy y Tịnh Độ trước 

khi chưa nhìn thấy đoạn kinh văn này Tôi tuy tôn trọng Tịnh Độ, nhưng không có 

phát tâm muốn học cứ ngỡ rằng "Hoa Nghiêm" " Pháp Hoa" là thù thắng tôi học 

tập những đại kinh đại luận này giảng kinh " Hoa Nghiêm" giảng hết 4000 mấy 

tiếng đồng hồ giảng đến say mê hứng thú Bạn hỏi tôi có được lợi ích không? 

không có lợi ích thật sự đây là do nguyên nhân gì? dùng lời nói hiện tại mà nói khi 

trẻ học là kiến thức kiến thức của Phật giáo,không có khai ngộ không có khai ngộ 

thì không xem là thành tựu không bằng Tịnh Độ câu Phật hiệu của Tịnh Độ,tín 

nguyện trì danh công đức thật sự chỉ cần phát tâm cầu vãng sanh không ai không 

có thành tựu " Hoa Nghiêm" thì không được không có đại triệt đai ngộ,minh tâm 

kiến tánh không xem là thành tựu được thì bạn sẽ hiểu được nói đâu phải dễ chúng 

ta xem lại đoạn cuối cùng, đoạn này và trong phần chú giải nói đều hoàn toàn 

giống nhau, chúng ta lật lại xem phần chú giải " Thánh Giáo như chiên đàn,phiến 

phiến giai hương, pháp pháp viên đốn,bổn vô cao hạ" Niệm Lão ở đây dùng là 

hương Chiên Đàn, chúng ta thường gọi là Trầm hương, dùng cái này để so sánh. tất 

cả các giáo mà Đức Thế Tôn nói trong 49 năm Toàn bộ đều là trong tự tánh mà 

truyền ra. cũng giống như Chiên Đàn (trầm hương) vậy mỗi một miếng đều thơm. 

Dùng những cái để so sánh các pháp của Thánh Giáo đều viên đốn tất cả kinh điển 

giảng trong 49 năm mỗi một bộ kinh,mỗi một pháp môn đều là viên đốn đại 

pháp,không phân cao thấp đây là thật không phải giả. chúng ta xem lục tổ Huệ 

Năng đại sư ngài ở Hoàng Mai trong tám tháng đến Hoàng Mai để tham học Ngũ 

Tổ Khi gặp mặt Ngũ Tổ hỏi tình hình cuộc sống gia đình của ngài, biết được ngài 

là một tiều phu, đốn củi ở trên núi gánh ra chợ bán cuộc sống này rất cơ cực. hỏi 

ngài,đến Hoàng Mai muốn cầu việc gi? thông thường những người lên chùa đều là 

cầu thăng quan phát tài, đều cầu may mắn. Ngũ Tổ hỏi ngài, con đến đây là muốn 

cầu việc gì? Năng đại sư trả lời rằng, Con đến đây là chỉ muốn làm Phật đại khái là 

cả đời của Ngũ Tổ hòa thượng Hoằng Nhẫn cũng chưa từng gặp qua người nào 

như vậy Ngài đến chùa là muôn làm Phật. đến để làm Phật thì phải giúp ông ấy 

thành Phật, nhân duyên hi hữu. dùng cách gì để giúp đỡ ông ấy? vẫn là nghề cũ của 

ngài phân công cho ngài đến nhà củi chẻ củi giã gạo trong tám tháng ngài ở Hoàng 

Mai, là chỉ làm những việc này từ những ghi chép trong " Đàn Kinh" chúng ta biết 

rằng ngài là người thật thà, nghe lời,làm thật, đây chính là nguyên nhân mà ngài có 

thể thành Phật. chúng ta không thể có thành tựu,không thật thà, không nghe 

lời,không chịu làm thật, cho nên học Phật học cả đời vẫn là phàm phu, niệm Phật 

không thể vãng sanh. Vậy bạn có nghĩ đến không? Huệ Năng đại sư làm được, chẻ 

củi, giã gạo là Pháp môn vô thượng, ngài đã chẻ hết tám tháng,giã hết tám tháng, 

ngài đã khai ngộ. nói như vậy thì không pháp nào không phải là Phật Pháp? chẻ củi 

pháp này cũng là Pháp viên đốn, giã gạo pháp này cũng là pháp viên đốn, Huệ 

Năng đại sư làm ra, cho chúng ta nhìn thấy. cho nên,đại đức trong Tông môn 

thường nói " biết không",ban có biết không? biết,vậy pháp nào không phải là Phật 

pháp? giã gạo ,chẻ củi đều là Phật pháp; không biết, kinh Hoa Nghiêm,kinh Pháp 

Hoa, kinh Vô Lượng Thọ để ngay trước mặt cũng không phải là Phật pháp. Tại 

sao? Bạn không thể khai ngộ bạn bất quá chỉ ở đây học được một ít Phật học 

thường thức đối với giới định tuệ tam học không có một chút quan tâm. Huệ Năng 

đại sư mỗi ngày chẻ củi,giã gạo trong đó đều là giới định tuệ tam học, chúng ta 

không hiểu,ngươi ta hiểu, chỉ tám tháng là thành công, Huệ Năng đại sư biết Ngũ 

Tổ Hoàng Nhẫn hòa thượng cũng biết ngoài hai người nay ra, Đạo tràng Hoàng 

Mai không có ai biết. Ngũ Tổ Hoàng Nhẫn hòa thượng đoán được trong 8 tháng 

đại khái sẽ đến, căn cơ sẽ chín muồi căn chín rồi thì có thể truyền pháp. do đó 

tuyên bố truyền pháp, truyền công khai mỗi một người làm một bài kệ để xem, quả 

nhiên minh tâm kiến tánh, y bát truyền cho ngài, làm tổ sư đời thứ sau. cái này 

trong Đàn Kinh ghi chép rất rõ. trong ba ngày không có ai trình kệ, vì trong lòng 

đại chúng hiểu rõ, tổ đời thứ sáu nhất định là Thần Tú đại sư, làm sao có thể là 

người khác được? cho nên mọi người cũng bớt chuyện đi,không ai viết, Tổ đời thứ 

sáu sẽ là Thần Tú. Thần Tú đại sư bị ép không còn cách nào, không thể không viết, 

viết rồi lại sợ Ngũ Tổ phê bình. sau cùng vì bất đắc dĩ,nhưng không dám đưa cho 

Ngũ Tổ viết một bài kệ dán lên tường "Thân là cây Bồ Đề,tâm như gương đài sáng, 

thời thời phải lau chùi,chớ để cho bụi bám" đó là Thần Tú đại sư viết. Ngũ Tổ nhin 

thấy tán thán, khá lắm, để cho đại chúng trong tự viện tu hành theo bài kệ này, để 

mọi người đảnh lễ bài kệ này, đó là trọng pháp,trọng đạo không nói lời nào, triệu 

kiến Thần Tú, hỏi ông ấy, có phải con viết không? Ông ấy nói phải! Ngũ Tổ nói 

với ông ấy, chưa có kiến tánh, mấy ngày nữa con viết thêm một bài cho ta xem. 

chuyện này đều chấn động cả tự viện, mọi người đều đọc bài kệ này, Huệ Năng đại 

sư nghe được, nhờ người dẫn ngài đến chỗ dán bài kệ để cho ngài lạy lạy,trồng một 

ít thiện căn. từ trong câu kinh văn này chúng ta có thể hiểu, Huệ Năng đại sư thật 

thà Tại sao? Ở Hoàng Mai đã 8 tháng, hoàn cảnh trong tự miếu cũng không quen 

thuộc, Thiền đường ở đâu không biết, Giảng đường ở đâu cũng không biết. đó mới 

là người thật thà. kêu ngài giã gạo,thì ngài ở trong nhà giã gạo trải qua hết 8 tháng, 

trừ nhà giã gạo ra ngài cái gì cũng không biết, thật thà đến mức độ đó. người ta dẫn 

ngài đến chỗ bài kệ ngài lạy ba lạy nói với người ta là,tôi cũng có một bài kệ nhờ 

người ta dản lên nó lên tường. Bài kệ này là: " Bồ Đề vốn không cây, gương sáng 

cũng không đài, xưa nay không một vật,nơi nào dính bụi trần" sau khi bài kệ này 

được viết ra, mọi người đều rất kinh ngạc, Ngũ Tổ nghe thấy được, vôi vàng đến 

đó, cởi giày ra, xóa đi bài kệ này nói với mọi người chưa có kiến tánh, lòng của 

người đều bình lặng Ngày thứ hai Ngũ Tổ đi tuần liêu tuần liêu tức là mỗi một nơi 

trong tự viện, ngài cũng đi đến xem, tuần liêu, dùng cách này để che tai mắt của 

mọi người để mọi người không cảm thấy kỳ lạ. tuần đến nhà giã gạo nhìn thấy Huệ 

Năng đang ở đó giã gạo, hỏi ngài gạo chín chưa? đây là Thiền cơ,người khác nghe 

không hiểu. Huệ Năng đại sư nói,đã chín từ sớm rồi ạ, " Do Khiếm Sư Tại", chưa 

có sàng. đây là cầu sư tại sàng cái gì? Cầu Ngũ Tổ ấn chứng cho ngài. Ngũ Tổ cầm 

gậy, gõ vào cối xây ba cái,rồi bỏ đi. Năng đại sư hiểu, gõ ba cái tức là nửa đêm 

canh ba con hãy đến chỗ ta,khi mọi người đều ngủ, hai người họ thật là hiểu nhau. 

canh ba ngài đến đẩy cửa,đẩy cửa phòng của phương trượng, trong cửa không có 

cài chốt,vừa đẩy vào thì cửa mở. nhìn thấy Ngũ Tổ, Ngũ Tổ kêu ngài ngồi 

xuống,dùng cà sa quấn lên, đề phòng người khác nhin thấy, giảng đại ý của Kinh 

Kim Cang, ngài không biết chữ,không cần đọc kinh. giảng đến " Ứng vô sở trụ,nhi 

sanh kỳ tâm" ngài liền khai ngộ,sau đó nói năm câu, Nào ngờ tự tánh vốn tự thanh 

tịnh nào ngờ tự tánh vốn không sanh diệt nào ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ nào ngờ tự 

tánh vốn không dao động câu sau cùng nhất, nào ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp 

Ngũ Tổ nghe xong nói, được rồi, phía dưới không cần nói nữa, y bát truyền cho 

ngài,kêu ngài mau rời khỏi. Tại sao? Sợ người khác không phục, muốn sanh sự 

Ngũ Tổ chuẩn bị sẵn thuyền cho ngài, mau mau rời khỏi đây. ngài hỏi con phải đi 


đâu? con từ đâu đến thì hãy về đó. Ngũ Tổ ba ngày liền không mở cửa phòng, ba 

ngày sau đó mới mở cửa phòng ra, nói với mọi người rằng, y bát đã đi rồi. và mọi 

người đã hiểu là Huệ Năng đã lấy đi, mọi người không cam tâm,không bằng lòng, 

những người trong tự miếu chia nhau đi tìm, hi vọng là sẽ lấy được y bát trở về. 

Mọi người trách Ngũ Tổ,là lão hồ đồ, làm sao có thể giao y bát cho người như thế! 

người hiểu được tâm ý của Ngũ Tổ chỉ có Thần Tú Thần Tú biết rõ mình quả thật 

không bằng Huệ Năng. bài kệ của Thần Tú, vẫn còn phân biệt,vẫn còn chấp chước; 

bài kệ của Năng đại sư, là giải thoát. đây cũng nói lên rằng, Huệ Năng đại sư giã 

gạo,chẻ củi cũng là pháp môn ngài tu hành ở hoàng mai không ai biết được. Huệ 

Năng đại sư thượng thượng căn,ngài hiểu được, Kêu ngài giả gạo, kêu ngài chẻ 

củi, đều tốt có thể thành vô thượng đạo. giã gạo là giới định tuệ chẻ củi cũng là 

giới định tuệ,ngài hiểu điều đó. ngài có thể ở trong giới định tuệ tam học này viên 

mãn, thời gian 8 tháng, ngài đắc tam muội và đã khai ngộ. nghe Ngũ Tổ giảng kinh 

Kim Cang quý vị lật quyển kinh này xem, chưa đến một phần tư, là ngài có thể đại 

triệt đại ngộ. cái Ngộ này như thế nào? cái Ngộ này , không phải là hiểu kinh Kim 

Cang, tất cả các kinh giáo mà Phật Thích Ca Mâu Ni giảng trong 49 năm ngài đã 

hoàn toàn thông suốt hết, ngài hoàn toàn không có chướng ngại. chúng ta từ chỗ 

nào nhìn thấy được? nhìn thấy được trong Đàn Kinh. khi ngài bỏ trốn, bị những 

người trong tự viện đuổi theo ở thôn Tào Hầu gặp được tỳ kheo Vô Tận Tạng vị tỳ 

kheo này là trì kinh Niết Bàn, mỗi ngày đều tụng cũng là nhất môn thâm nhập,chưa 

khai ngộ. khi bà ấy còn học kinh, thì lúc đó Huệ Năng được 24 tuổi còn chưa xuất 

gia,còn ở nhà, không phải thân phận xuất gia sau khi ngài nghe rồi thì giảng cho bà 

ấy nghe, tỳ kheo Vô Tận Tạng khâm phục đến rạp lạy sát đất, dâng kinh lên thỉnh 

giáo ngài. ngài nói tôi không biết chữ. bà ấy rất ngạc nhiên,không biết, tại sao ông 

giảng lại rất rõ ràng như thê? cái này không có liên quan đến biết chữ hay không 

biết chữ. còn có một thí dụ nữa,thiền sư Pháp Đạt, đến Tào Khê tham bái. đầu 

không chạm đất. khi đứng lên Lục Tổ hỏi ông ấy, trong lòng của ông nhất định là 

có chỗ đáng tự hào? là cái gì? Ông ấy nói ra. ông ấy đã tụng được ba ngàn bộ kinh 

Pháp Hoa. kinh Pháp Hoa rất dài. tuy là chỉ có 7 quyển, nhưng dài, một ngày là 

tụng khoảng một bộ, vậy là mười năm 3000 bộ, cũng là mười năm nhất môn thâm 

nhập. chúng tôi tin tưởng ông ấy đắc Pháp Hoa tam muội, chưa khai ngộ. thỉnh 

giáo Lục Tổ, Lục Tổ nói kinh này tôi chưa nghe qua, nếu như ông đã đọc nhiều lần 

như vậy, ông đọc cho tôi nghe thử xem. Kinh Pháp Hoa 28 phẩm, ông ấy chỉ đọc 

đến phẩm thứ hai " phẩm phương Tiện" Lục Tổ nói được rồi,không cần đọc nữa. 

Tôi biết hết rồi. giảng cho ông ấy nghe,ông ấy liền khai ngộ. thế xuất thế gian tất 

cả các pháp bạn đi hỏi ngài, ngài không có cái nào không biết, đây là người kiến 

tánh. Tại sao? tất cả các pháp là từ trong tự tánh mà ra. tự tánh là năng sanh tất cả 

các pháp là sở sanh, nếu là đã minh tâm kiến tánh rồi, làm gì có cái đạo lý không 

biết? không có cái gì không biết, Phật pháp hoàn toàn thông đạt, pháp thế gian 

cũng hoàn toàn thông đạt, đây là khai ngộ thật sự. cho nên giảng dạy Phật pháp, lấy 

cái gì làm mục tiêu? lấy khai ngộ làm lục tiêu. ngộ có tiểu ngộ,có đại ngộ,có triệt 

ngộ đại triệt đại ngộ cái này là thành Phật. tam muội cũng có cạn và sâu. tam muội 

khai ngộ thật sự là không khởi tâm,không động niệm, mắt thấy sắc,tai nghe tiếng, 

lục căn đối với cảnh giới lục trần không khởi tâm,không động niệm,đây là đại định. 

đến chỗ cùng cực là tự tánh vốn có Nào ngờ tự tánh vốn không dao động mà Huệ 

Năng đại sư nói đó là tự tánh vốn có. tự tánh là chân tâm, nói cho chúng ta biết 

chân tâm là bất động, chân tâm là định. tâm của chúng ta hiện tại luôn thấp tha 

thấp thỏm vọng niệm rất nhiều,vọng tâm vọng tâm là tâm sanh diệt, là động,không 

ổn định, chân tâm là bất động. từ đó chúng ta hiểu được một ít thông tin, giã gạo 

tại sao có thể minh tâm kiến tánh? chuyên tâm giã gạo, giã cho đến không còn khởi 

tâm động niệm không phân biệt,không chấp chước, chẻ củi cũng chuyên tâm mà 

chẻ, làm thật cho đến không còn khởi tâm động niệm không còn phân biệt,chấp 

chước, đó mới là tự tánh vốn có. có được tự tánh vốn có, bất kể là duyên gì? đột 

nhiên sẽ khiến bạn đại triệt đại ngộ Huệ Năng đại sư là nghe kinh Kim Cang mà 

khai ngộ, nói cách khác ngài đắc tam muội trước, cái tam muội này là giã gạo che 

củi tam muội, không phải là thứ gì khác, nhưng tất cả đều là một thứ. tất cả các 

pháp đều là viên đốn, không có pháp nào không phải là Phật pháp; không hiểu rõ, 

thì không pháp nào là Phật pháp cái đạo lý này không thể không biết. cho nên 

trong kinh Kim Cang nói với chúng ta rằng, pháp pháp bình đẳng,vô hữu cao hạ 

cái này thật đấy,không có giả tí nào. pháp môn bình đẳng, đại tiểu thừa bình đẳng, 

Hiển giáo,Mật giáo bình đẳng, Thế pháp,Phật Pháp bình đẳng,cái này thật là tuyệt. 

Khi Phật Thích Ca Mâu Ni đại triệt đại ngộ là dưới cội Bồ Đề mà nhập định ngài 

thành tựu tam muội trong đêm nhìn sao sáng đó là duyên, trong đêm ở đó nhìn thấy 

sao trên bầu trơi,đại triệt đại ngộ nhân duyên đều không nhất định không nhất định 

là khi nào? không nhất định sẽ gặp cái gì, ngài đã ngộ. nhưng điều kiện ngộ là đắc 

tam muội, thậm thâm tam muội cái tam muội này tức là lục căn ở cảnh giới lục trần 

thật sự không khởi tâm,không động niệm. không chấp trước là tam muội cạn sở 

chứng đắc của A La Hán là không phân biệt, sâu, còn Bồ Tát chứng đắc là; không 

khởi tâm,không động niệm. Pháp thân Bồ Tát chứng đắc Pháp Thân Bồ Tát tức là 

Phật ở những thông đồ bình thường, là sự giảng giáo đối với phàm phu cổ nhân là 

nhất môn thâm nhập,đó là một bộ kinh, không học bộ thứ hai. ở bộ kinh này là gì? 

một bộ kinh bạn tụng nó, mỗi ngày đều tụng, lúc nào cũng tụng nó, một ngày tụng 

trên 10 tiếng đồng hồ, ba năm không gián đoạn,thì sẽ đắc tam muội tụng kinh Vô 

Lượng Thọ tức là niệm Phật tam muội; tụng kinh Hoa Nghiêm thì là Hoa Nghiêm 

tam muội; tụng kinh Pháp Hoa thì là Pháp Hoa tam muội. tên gọi tam muội vô 

lượng vô biên định công đạt được là như nhau, cho nên đều có thể khai ngộ. pháp 

Thế Gian cũng không ngoại lệ, bạn nói bộ Tứ Thư này, nếu như là ngày ngày tụng 

nó,tụng trên 10 năm, ý nghĩa như thế nào không cần để ý đến, tôi một chữ cũng 

không tụng sai, một câu cũng không tụng xót, tụng trên 10 năm thì đắc tam muội, 

cái tam muội đó có thể làm cho khai ngộ. pháp môn bình đẳng, trong Phật pháp 

tám vạn bốn ngàn pháp môn bình đẳng, pháp Thế Gian cùng với Phật pháp cũng 

bình đẳng, tại sao bình đẳng? đều có thể giúp bạn khai ngộ chúng ta phải hiểu rõ 

cái đạo lý này, thì bạn mới biết cách học như thế nào. không hiểu đạo lý này, bạn 

học như thế nào cũng không như pháp, tại sao? Bạn không đạt được Định, bạn 

không khai ngộ, bạn vẫn còn vọng tưởng, vẫn còn phân biệt, vẫn còn chấp chước. 

vọng tưởng,phân biệt,chấp chước đều có đủ, đây là lục đạo phàm phu. cho nên, hai 

câu này chúng ta phải hiểu rõ, đối với tất cả các pháp chúng ta phải có lòng tôn 

trọng, không dám khinh mạn, biết rằng tất cả các pháp là vốn không có cao thấp. 

tại sao lại có cao thấp? " Duy dĩ chúng sanh cấu trọng chướng thâm, tâm thô trí 

liệt, cơ ngộ vương thiện,nhi bất năng xan". cái này dùng để so sánh chúng ta tại sao 

nhìn thấy được pháp bất bình đẳng? đây là chúng ta, cấu tức là ô nhiễm, cái gì ô 

nhiễm? c. trong Phật giáo chúng ta tụng một bộ kinh, tụng kinh không có ý gì khác 

tụng kinh là tu định. chúng ta không phải là thượng thượng căn kêu chúng ta mỗi 

ngày giã gạo, chẻ củi chúng ta không khai ngộ được, Huệ Năng đại sư ngài cao 

minh hơn chúng ta. đối với phần tử trí thức cách tiện lợi nhất tức là kêu họ tụng 

kinh, tụng kinh là gì? Tu định. tuyệt đối không thể nghĩ kinh này câu này có ý 

nghĩa gì? đoạn này có ý nghĩa gì? Vậy là không được, như vậy bạn vẫn còn phân 

biệt,vẫn còn chấp chước bạn không thể thành tựu, bạn không cắt đứt được phiền 

não, bạn không đắc tam muội. phải tụng như thế nào? từ "như thị ngã văn" một 

mạch tụng tới, bất kể nó là ý nghĩa gì, nhất định không cần nghĩ ý nghĩa của kinh 

là gì? kinh không có ý nghĩa. chỉ cần không tụng sai chữ, không tụng xót chữ, chỉ 

cần nắm chắc cài này, ý nghĩa là gì đừng để ý đến nó. mỗi ngày tụng,chân thành 

mà tụng, tụng đến mấy ngàn lần,sẽ đắc tam muội. Tại sao? Mục đích đã đạt rồi, cái 

mục đích này tức là trên đề kinh. Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. niệm đến tâm thanh 

tịnh hiện tiền, tâm thanh tịnh sẽ sanh trí tuệ,tiểu trí tuệ, là trí tuệ tiểu thừa,Thanh 

Văn,Duyên Giác, những người này thông minh hơn người bình thường nhiều; Nếu 

như được tâm Bình Đẳng, bình đẳng là không có phân biệt, Bồ Tát tu sở đắc, được 

nâng cao lên. Tâm Bồ Tát bình đẳng, tâm tiểu thừa thanh tịnh, đây đều được xem 

là đắc tam muội. Giác tức là khai ngộ, tức là tự kiến, đọc sách ngàn lần, nghĩa kia 

tự thấy tự mình sẽ hiểu được. cái hiểu này là hoàn toàn hiểu hết, không phải là chỉ 

hiểu một câu, hay hiểu một đoạn, Hiểu hết toàn bộ sách. những sách chưa học qua, 

chỉ cần vừa xem thì đã hiểu, vừa nghe thì đã hiểu, không xem,không nghe thì 

không biết, vừa xem vừa nghe một lần thì sẽ biết hết. trí tuệ của Phật giáo, phương 

pháp giảng dạy, lý niệm giảng dạy của Phật giáo cùng với Thế Gian hoàn toàn 

khác nhau. khi Phật giáo truyền vào Trung Hoa, Những phương pháp,lý niệm,trí 

tuệ này, Nho giáo đã có được, nó đã tiếp nhận, Đạo giáo cũng đã tiếp nhận cho nên 

Phật nói Giới Định Tuệ, nhân giới đắc định, nhân định khai tuệ, khai tuệ tức là 

nhìn thấu Nho và Đạo đều hiểu, đều rõ ràng hết,đều tiếp nhận, Đây chính là nhà 

Phật làm cho Nho và Đạo nâng cao lên với biên độ lớn, những bậc Thầy trong Phật 

môn xem kinh của Nho giáo, Đạo giáo cùng với Phật giáo đều như nhau. cho nên 

Nho Thích Đạo của Trung Hoa là một nhà, bề ngoài thì có phân chia,trên thực tế 

thì không có, Họ đã quán thông hết. phàm phu chúng ta tức là ở bốn chữ này, cấu 

trọng chướng thâm. chúng ta làm thế nào để tiêu trừ nghiệp chướng? lúc nảy đã 

nói, nhất môn thâm nhập thì có thể tiểu trừ nghiệp chướng, có thể được thanh tịnh. 

không nên nghĩ đến ý nghĩa của kinh, nếu như nghĩ đến nghĩa của kinh tức là ô 

nhiễm,tức là phân biệt, cho nên đừng nên nghĩ đến. mục đích tụng kinh là gì? mục 

đích tụng kinh là cầu Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. đây mới là làm thật, đây là 

hiểu, Tông Môn thường nói " Hội ma", đó tức là hiểu,hiểu cái gì? không phân biệt 

không chấp chước cái này là hiểu, không khởi tâm,không động niệm. nếu không, 

tâm thô trí liệt trí liệt là không có trí tuệ, đại khái qua loa, người này gặp được Phật 

pháp cũng không nhập môn được, nghe giảng kinh thuyết pháp cũng nghe sơ xài. 

Huệ Năng đại sư vừa nghe thì đã khai ngộ, chúng ta nghe rồi,nghe cũng không 

hiểu, tại sao? Tâm của thanh tịnh, ngài không có vọng tưởng, ngài không có tạp 

niệm, đạo lý chính là ở đây. trong Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta rằng "Sanh 

Phật Bình Đẳng", chúng sanh và Phật là bình đẳng, có chỗ khác nhau Phật Bồ Tát 

rời xa trần cấu,không có chướng ngại, sự ô nhiễm thân tâm của những kẻ phàm 

phu chúng ta mỗi ngày một nghiêm trọng, mỗi năm một nghiêm trọng. học Phật 

còn chấp tướng học Phật, ở trong Phật pháp còn khởi tâm phân biệt,còn chấp 

chước,cái này là sai. vậy còn học gì nữa,học Phật là học tri thức. học tri thức của 

Phật pháp là pháp thế gian không phải Phật pháp, vì tri thức không thể liễu sanh tử, 

không thể thoát tam giới. tri thức của Phật pháp là điều thiện sau này học rất 

tốt,kiếp sau sanh vào tam thiện đạo, không thoát ra khỏi lục đạo luân hồi, cái này 

không thể không biết nếu như gặp pháp môn Tịnh Độ, nếu như may mắn, bạn tín 

nguyện trì danh sẽ vãng sanh Tịnh Độ vãng sanh Tịnh Độ là thoát khỏi luân hồi, 

thoát khỏi thập pháp giới, sanh ra ở Thế Giới Cực Lạc thì phàm Thánh đồng cư 

thổ. Nhưng Thế Giới Cực Lạc thù thắng, Tại sao? Thế Giới này cùng với thế giới 

của tất cả chư Phật hoàn toàn khác nhau Thế Giới chư Phật là duyên khởi Duyên 

khởi trong Kinh Hoa Nghiêm, nhân duyên sanh pháp,có sanh có diệt; Thế Giới 

Cực Lạc là tánh khởi, là tự tánh mà ra, tự tánh bất sanh bất diệt, tự tánh bất cấu bất 

tịnh. cho nên,Thế giới Cực Lạc Tứ Thổ Tam Bối Cửu Phẩm toàn là tánh khởi, nó 

không phải là duyên khởi cái này rất là hiếm có, cho nên tất cả chúng ta nhất định 

phải ghi nhớ cơ hội này rất là hiếm có, " Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ". cư sĩ 

Bành Tế Thanh nói với chúng ta rằng, là một ngày vô lượng kiếp hiếm có khó gặp 

được chúng ta đã gặp được cái ý nghĩa này tức là Bạn làm thể nào để gặp được 

pháp môn Tịnh Độ, bạn làm thế nào để gặp được kinh Vô Lượng Thọ, Vô lượng 

kiếp hiếm có khó gặp, bạn làm thế nào gặp gỡ được? sự gặp gỡ này không phải là 

ngẫu nhiên, trong Kinh Đại Thừa Phật nói,có thể gặp gỡ được đều do trong quá 

khứ nhiều đời nhiều kiếp cúng dường vô lương chư Phật Như Lai, có thiện căn lớn, 

nên kiếp này bạn được gặp gỡ. được sự gia trì của Vô Lượng chư Phật, cho nên 

bạn có thể tin,bạn có thể nguyện, bạn có thể chân thật xưng niệm, cũng giống như 

lão Hòa thượng Hải Hiền,tuy không biết chữ, nhưng thiện căn phước đức nhân 

duyên của ngài đầy đủ, gặp được là sẽ thành công. 20 tuổi xuất gia, sư phụ dạy 

ngài một câu A Di Đà Phật, ngài trì niệm xuyên suốt, thành công của ngài tức là 

thật thà,nghe lời,làm thật. cho đến 112 tuổi, trong 92 năm qua, một câu Phật hiệu 

không có gián đoạn. Ngoài câu Phật hiệu ra, ngài không có vọng tưởng,không có 

tạp niệm, tâm của ngài là tâm thanh tịnh,là tâm bình đẳng. Thanh tịnh,bình đẳng có 

làm được không? Thanh tịnh là A La Hán, Bích Chi Phật, bình đẳng là chư đại Bồ 

Tát. Ngài làm ra tấm gương sáng cho chúng ta thấy, chúng ta phải nhìn ra,phải 

nhận thấy. Chiếc đĩa phim này đưa đến tay tôi, tôi vừa xem thì đã hiểu. rất nhiều 

người xem không hiểu, họ xem rồi cũng không hiểu. Đoạn phim này thời gian 

không dài, chỉ có 50 phút, mỗi một hình ảnh, bạn kỹ càng dùng kinh Vô Lượng 

Thọ để đối chiếu, có thể toàn bộ đối ứng nhau. cho nên sau khi tôi xem hết nói với 

mọi người rằng, chiếc đĩa này là sự tổng kết của kinh Vô Lượng Thọ, là cái thiết 

thực của kinh Vô Lượng Thọ chúng ta đang nghiên cứu kinh văn,nghiên cứu chú 

giải, vẫn không hoàn toàn hiểu hết, ngài đã làm được,ngài đã thực hành, hoàn toàn 

làm cho kinh Vô Lượng Thọ trở thành cuộc sống, trở thành công việc, trở thành 

cách đối nhân xử thế,xử sự; thân khẩu ý tam nghiệp của ngài cùng với kinh Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ hoàn toàn tương ứng nhau, ngài làm thế nào có thể thành 

Phật? ngài rất chân thật, người ta hỏi ngài, ông thấy Phật A Di Đà rồi à? Ngài thừa 

nhận. những người hỏi ngài cũng là tâm thô trí liệt, Tại sao ? Không có hỏi ngài 

ông đã thấy qua bao nhiêu lần? khẳng định là không chỉ một lần, vào thời Đông 

Tấn,Sơ Tổ Tịnh Độ Tông của chúng ta Viễn Công lão hòa thượng,cả đời thấy được 

Phật 4 lần Lão hòa thượng Hải Hiền tuyệt đối không chỉ là 4 lần, 92 năm,nhất định 

không chỉ thế. Tại sao không sớm vãng sanh? Ngài phải sớm vãng sanh, lúc ngài 

20 mấy tuổi thì có thể vãng sanh, tại sao? điều kiện vãng sanh tất cả đầy đủ hết, 

Nhưng cái thế gian này tìm được một người thật thà,nghe lời, làm thật như ngài,tìm 

không ra, cho nên Phật A Di Đà bảo ngài lưu lại thế gian này để làm biểu pháp. 

biểu pháp gì? Thì biểu pháp thật thà, nghe lời,làm thật này. tức là biểu những pháp 

này. hiếu thuận cha mẹ,tôn kính lão sư tôn kính lão sư có thể làm theo lão sư, sau 

khi thầy qua đời,làm một cái tháp nhỏ, mang tro cốt chôn ở nơi đó, thầy ngài biết 

tương lai sẽ có nạn kiếp, mang tro cốt đặt dưới tấm bảng đá, không phải đặt ở bên 

trên, đáng lẽ phải đặt bên trên, kiếp nạn gặp phải là Hồng Vệ Binh, những Hồng 

Vệ Binh này mở cái tháp tro cốt của sư phụ ngài ra, bên trong không có tro cốt,ép 

hỏi ngài. lão hòa thượng chịu hết tất cả đau khổ, cũng không nói ra, nói là không ai 

hiểu sau khi chuyện đó đã qua, Đại cách mạng văn hóa cũng kết thúc. ngài mang 

tro cốt cùa sư phụ an táng lại, xây một cái tháp,dựng bia an táng, lúc này mới phát 

hiện ra là ở dưới tấm bảng đá từ nơi chỗ này nhìn thấy cái gì? Ngài " hiếu dưỡng 

cha mẹ,phụng sự sư trưởng", trong tịnh nghiệp tam phước hai điều trước, bạn nhìn 

thấy được, phụ thân bất hạnh 40 mấy tuổi ăn xin để nuôi cả nhà, gặp thổ phỉ cướp 

giật hết ở một thôn trang, đốt sạch nhà cửa. ông đi cứu hỏa, bị thổ phỉ bắt gặp 

chúng đánh chết ông trong đĩa cũng có nói, có một đàn chó giữ xác của ông không 

cho ai tiếp cận, chó cũng biết là người tốt, phụ thân của Bồ Tát, đợi người nhà đến 

mang tử thi đi mai táng. cả đàn chó canh giữ, chó rất là nghĩa khí,người không 

được như chó. mẫu thân ngài già cả không ai chăm sóc rước vào tự miếu để phụng 

dưỡng, mẹ già vào năm mẹ ngài 86 tuổi Đột nhiên phải trở về quê cũ nói với Hiền 

lão hòa thượng rằng bà ấy muốn về quê cũ lão hòa thượng khuyên mẹ nhiều lần 

đều không chịu nghe nhất định phải trở về quê cũ. lão hòa thượng rất hiếu thảo, 

cùng mẹ trở về quê cũ. sau khi về đến quê nhà không bao lâu gọi con gái của bà trở 

về cháu gái họ trở về,đều là bà con, còn mấy người bà con nữa, cũng đều gọi họ về 

hết mẹ ngài đích thân gói sủi cảo tiếp đãi cả nhà dùng cơm sau khi dùng cơm xong, 

bà ngồi trên ghế, xếp bằng lại,nói với mọi người là ta đi đây, thực sự là ra đi bạn 

xem tự tại biết bao! đây là cái gì? Đây là biểu diễn cho hậu nhân của bà xem, các 

vị phải học được như vậy mới phải. bà ấy có thể làm được, mỗi người các vị cũng 

có thể làm được. ba người đến Phật tự đi trước là Hải Khánh đại sư khi ra đi ngài 

82 tuổi, Giới Lạp 71 tuổi tức là ngài xuất gia 71 năm, một câu Phật hiệu niệm hết 

71 năm; lão hòa thượng Hải Hiền một câu A Di Đà Phật niệm hết 92 năm; mẫu 

thân của Hiền lão thọ 86 tuổi, cũng là từ nhỏ thì niệm Phật,ăn chay trường, cả một 

đời chịu khổ nhọc. quả là bất khả tư nghì. Bởi vì dưới hoàn cảnh đó điều kiện sinh 

hoạt rất khó khăn, mẹ ngài ra đi,ngài dùng ván ép ván ép rất mỏng, để đóng quan 

tài. để chôn mẹ. ngài cứ cảm thấy có lỗi với mẹ, vì không làm hết bổn phận làm 

con. tám năm,tám năm sau, hoàn cảnh khá một chút, nghĩ đến việc an táng mẹ lại 

ngài đã đào mộ lên,khi mở quan tài ra không thấy người nữa, quả là không có, 

trong quan tài chỉ có ba cây đinh đóng quan tài,người thì không thấy, cho đến bây 

giờ cũng không có người hiểu ra có phải là Bồ Tát hóa thân không. suy ngẫm đây 

là người một nhà, ai ai cũng đều có lai lịch ai ai cũng đều có biểu pháp. chúng ta 

muốn học Phật,trước tiên phải có đủ điều kiện học Phật, sau đó phải biết con 

đường học Phật cách đi như thế nào. điều kiện của chính bản thân mình phía trước 

đã nói qua, thật thà,nghe lời,làm thật. vậy trong nhà Phật, con đường lớn này tức là 

Giới Định Tuệ tam học, nhân giới đắc định, nhân định khai tuệ, cách người xưa 

dạy cho chúng ta đó là giới luật, thí dụ dạy bạn tụng kinh " Nhất môn thâm 

nhập,trường thời huân tu", đọc sách ngàn lần, nghĩa kia tự thấy đây cũng đều là 

quy cũ,cũng tức là giới luật, bạn không tuân thủ cái này,bạn học sẽ không thành 

công. phải buông bỏ phiền não, tập khí, tu cái gì đây? Tu tâm thanh tịnh,tu tâm 

bình đẳng, bất kể dùng phương pháp gì đều có thể được. tỳ kheo Vô Tận Tạng 

dùng phương pháp tụng kinh, nhất môn thâm nhập, Kinh Niết Bàn, sau cùng thì đại 

triệt đại ngộ, Pháp sư Pháp Đạt thì một bộ kinh Pháp Hoa. dùng phương pháp tụng 

kinh tụng kinh không phải là nói ý nghĩa bên trong dùng phương pháp tụng kinh tu 

định, đọc sách ngàn lần đây là định cắt đứt vọng tưởng,cắt đứt tạp niệm, đọc cho 

dứt hết thị phi nhân ngã tâm thanh tịnh xuất hiện,tâm bình đẳng xuất hiện đó mới 

là khai ngộ, khai ngộ thì là nhìn thấu phương pháp này,hai trăm năm trước trong xã 

hội Trung Hoa Nho Thích Đạo đều có dùng không ai không biết gần đây nhất 200 

năm thì đã biến mất. tại sao biến mất? văn minh Phương Tây truyền vào Trung 

Hoa, mọi người đối với khoa học máy móc của Phương Tây cho rằng những thứ 

này là rất tiên tiến, những thứ này Trung Hoa không có, và đã mê muội chúng. 

không cần những thứ của người Trung Hoa, bắt chước ngoại quốc. 100 năm trước 

là những năm cuối của triều Thanh, từ chỗ Từ Hy thái hậu không xem trọng, không 

xem trọng văn hóa của tổ tiên, tình hình ngày càng sa sút; đến những năm đầu Dân 

Quốc,còn có người nói, nhưng không có ai làm theo, những người trẻ tuổi càng 

không thèm dòm ngó đến; sau cuộc chiến tranh Trung-Nhật 8 năm, hoàn toàn 

không còn nữa, những người nói được cũng không còn, đây là một chuyện đáng 

buồn. ở tuổi của tôi,sanh ra ở dưới quê nếu như sanh ra ở thành thị thì cũng xong 

luôn. ở dưới quê rất lạc hậu,rất bảo thủ cho nên đối với văn hóa truyền thống còn 

chạm được một ít ranh giới văn hóa truyền thống lúc 7-8 tuổi có thể còn nhớ được 

chuyện. còn nhớ được chút ít, sau 10 tuổi,dọn đến thành thị ở, từ đó về sau không 

còn được gặp lại nữa; không những không được gặp lại nữa nghe cũng chẳng được 

nghe thấy,không có ai nói đến. trong những sách vở này nhìn thấy được tiến sĩ Anh 

Quốc Arnold Joseph Toynbee đến thăm Nhật Bản, cuộc nói chuyện có ghi 

chép,cho ra một quyển sách Vào năm 1970 tôi xem quyển sách này, người Anh và 

ông ấy đối với văn hóa truyền thống của người Trung Hoa rất là tán thán. ông ấy ở 

Nhật Bản nói với mọi người giải quyết vấn để xã hội thế kỷ 21, tức là hiện nay, 

hiện nay là thế ký 21, ông nói chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và đại thừa Phật 

pháp của Trung Hoa. tôi nhìn thấy 2 câu nói này càm thấy rất kinh ngạc, tôi đồng ý 

cách nhìn của ông ấy, khẳng định cách nhìn của ông ấy, tin tưởng cách nhìn của 

ông ấy, cách nhìn của ông ấy không sai. nhưng mà cách nhìn này những người Âu 

Châu có rất ít người đi nghiên cứu thảo luận tôi có 2 lần đến thăm Luân Đôn đến 

thăm trường đại học Oxford đại học Cambridge và đại học Luân Đôn ba trường đại 

học này đều có khoa Hán Học tôi giao lưu với học sinh,giáo sư của họ Tôi hỏi họ 

lời của tiến sĩ Arnold Joseph Toynbee các bạn có tin không? Họ không trả lời 

tôi,nhìn tôi rồi cười. tôi đợi hết mấy phút, không có ai chịu nói tôi hỏi ngược lại 

chẳng lẽ lời của tiến sĩ Arnold Joseph Toynbee là sai? cũng không ai đáp với tôi. 

sau cùng vẫn là ép tôi nói chuyện, Tôi nói nếu như các bạn hỏi tôi câu này, tôi sẽ 

nói với các bạn rằng, lời của tiến sĩ Arnold Joseph Toynbee là không sai. tuyệt đối 

chính xac. tại sao các bạn không dám trả lời tôi? danh tiếng của tiến sĩ Arnold 

Joseph Toynbee rất lớn không dám phê bình ông ấy cho nên các bạn giữ thái độ tôi 

nói các bạn rất thông minh, không tán thành cũng không phản đối. Tại sao không 

tán thành? Vì tôi là người Trung Hoa,mọi người đều biết, Nếu như những thứ của 

người Trung Hoa tốt như vậy Tại sao các bạn không chịu học? tôi tin rằng cái này 

có nguyên nhân, các bạn hoài nghi,không dám nói. đây là sự thật không phải giả, 

Họ không biết rằng, 200 năm trước người Trung Hoa ai ai cũng đều học, 200 năm 

sau người Trung Hoa không còn học nữa,họ đã quên mất nó. tiến sĩ Arnold Joseph 

Toynbee hiểu, ông nói không sai. Vì đối tượng mà tôi viếng thăm là những học 

sinh khoa Hán học họ không phải là người tầm thường, Khoa Hán học là học sách 

cổ của người Trung Hoa những người học văn hóa truyền thống cổ của Trung Hoa 

họ nói tiếng Bắc Kinh rất là chuẩn, họ có thể đọc được cổ văn, tôi rất khâm phục 

họ tôi hỏi các bạn học tiếng Hoa, học văn tự,cổ văn của Trung Hoa, đã học được 

bao lâu rồi? Họ trả lời là đã học 3 năm rồi quả là hiếm thấy. chỉ trong ba năm mà 

họ có thể đọc được cổ văn của người Trung Hoa, Chúng tôi rất là khâm phục họ. 

người ngoại quốc học hành rất là chăm chỉ, trừ khi họ không chịu học thái độ học 

tập của họ rất nghiêm túc. Lúc tôi ở Mỹ, có viếng thăm qua đại học Newyork trong 

trường đại này cũng có khoa Trung Văn, Tôi hỏi những người nước noài, họ học 

khoa Trung Văn học cũng đã được ba năm cho thấy việc này không khó chỉ có thời 

gian ba năm thì có thể lấy được chiếc chìa khóa của " Tứ Khố Toàn Thư" Trung 

Hoa Văn ngôn văn là chiếc chìa khóa để mở " Tứ Khố Toàn Thư", bây giờ người 

ngoại quốc học càng ngày càng nhiều. ở Trung Hoa gần đây chúng ta có thấy được 

sự giác ngộ, họ đã giác ngộ. giống như là đã tỉnh mộng vậy những nhà lãnh đạo ở 

Trung Hoa đã kêu gọi khôi phục văn hóa truyền thống, trong văn hóa truyền thống 

đúng là có những cái hay, có thể cứu vãn tình hình hiện nay,có thể cứu vãn toàn 

cầu. Điều trước tiên là chúng ta phải nhận thức nó một cách chính xác, phải học 

tập, học tập bây giờ có khó khăn, Tại sao? Điều kiện học tập không đầy đủ, điều 

kiện là văn ngôn văn và chữ Hán. " Tứ Khố Toàn Thư" hoàn toàn là viết bằng cổ 

văn, dùng chữ Hán ,không phải là dạng giản thể, mà là dùng chính thể, tức là chính 

khải, viết bằng chữ Hán chính thể. là trí tuệ mấy ngàn năm nay của tổ tiên và thánh 

hiền, triết lý quan niệm giảng dạy hoặc chúng ta gọi là học tập, triết lý quan niệm 

học tập, phương pháp học tập, hiệu quả học tập, kinh nghiệm học tập, đều ở trong 

< Tứ Khố Toàn Thư>, đây mới thật là báu vật. cái báu vật này có thể giúp cho 

chúng ta, giải quyết tất cả vấn đề, nghi nan khốn khó không có cái nào không thể 

giải quyết Đường Thái Tông mọi người đều biết, ngài làm hoàng đế lúc 27 tuổi, cai 

trị một quốc gia rộng lớn, nhân khẩu đông đúc chúng ta tin rằng là ngài không có 

đi học qua, vì khi ngài 16 tuổi đã cầm binh đánh giặc, ngài là một tưóng quân sau 

khi làm hoàng đế ngài đã nghĩ đến việc làm sao để cai quản đất nước ngài tìm ở cổ 

nhân,ở thánh hiền, bắt đầu từ thời đại của ngài trở về trước hai ngàn năm trước, bắt 

đầu từ thời Tam Hoàng Ngũ Đế, và lịch đại Thánh Hiền để lại những lời giáo huấn, 

ngài chỉ cần kinh,sử,tử ba loại này, tập ngài không cần,đó là mảng Văn học. Ở đây 

có nói đến tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ cho người đem những văn tự này 

tất cả đều ghi chép lại cho ngài xem, bộ này gọi là < Quần Thư Trị Yếu>. vậy là 

gì? là cái tinh hoa của tinh hoa trong < Tứ Khố Toàn Thư>. những thứ này cho đến 

nay vẫn còn có tác dụng, chúng ta đã tìm được nó và đã in ấn ra rồi, không những 

ở Trung Hoa, mà nó ảnh hưởng cả thế giới. mỗi câu mỗi chữ đều là tinh hoa, đối 

với xã hội hiện nay nó vẫn còn có tác dụng chúng ta đọc những đoạn kinh văn này, 

sẽ thấy chúng có rất nhiều ý nghĩa . hôm nay chúng ta học bộ kinh này là lão cư Hạ 

Liên Cư hội tập cho chúng ta, bổn hội tập của kinh Vô Lượng Thọ bổn hội tập này 

là căn cứ vào bổn hội tập của Vương Long Thư và bổn hội tập của Ngụy Mặc 

Thâm lúc trước. Cư sĩ Vương Long Thư niệm Phật rồi đứng mà vãng sanh, < Long 

Thư Tịnh Độ Văn> được lưu truyền cho đến ngày nay, không có ai không thích, là 

đại thiện tri thức những quyển hội tập thu thập được đều có chút khuyết điểm nhỏ 

chưa làm được hoàn thiện, đại đức tổ sư nhiều đời có phê bình cho nên ở thời Dân 

Quốc, lúc chiến tranh, lão cư sĩ Hạ Liên cư dùng hết thời gian 10 năm, hội tập lại 

từ đầu thành bộ kinh điển này. tất cả những thiếu xót của cổ nhân toàn bộ đều được 

chỉnh sửa lại, trở thành quyển thiện bổn thật sự của kinh Vô Lượng Thọ này quyển 

kinh này, những người trước tôi một đời rất nhiều người chưa được thấy qua, tại vì 

số lượng in ấn rất ít, hơn nữa nước Trung Hoa quá rộng lớn, Luật Hàng lão pháp sư 

từ Đại Lục mang sang Đài Loan mấy quyển, tặng cho Lý lão sư ở Đài Trung, nên 

chúng tôi mới có cơ hội nhìn thấy. Lý lão sư nhìn thấy quyền kinh này, thấy thầy 

ngài cư sĩ Hoàng Quang Hy viết một bài lời tựa dài ,tiến cử giới thiệu, lão cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ chú giải, thì Lý lão sư không thấy. phần chú giải của ngài là trí tuệ 

chân thật, không phải dùng ý nghĩ của bản thân mà giảng kinh, hoàn toàn dựa vào 

kinh luận và sự khai thị của tổ sư đại đức. đoạn này là ai giảng bạn xem chúng ta 

đọc phần cuối trong < Đại Thế Chí Viên Thông> nói. Mỗi một đoạn chú thích nhỏ 

đều có xuất xứ, không phải tự ngài nói, tôi từ bộ kinh nào, trong phần luận nào 

trích ra, trong chú giải của tổ sư đại đức nào chép ra. cái thứ nhất là rõ ràng bản 

thân ngài khiêm tốn, cái thứ hai cũng là sự từ bi chân thật khiến cho chúng ta đọc 

phần chú giải này cũng bằng với việc đọc hết 83 bộ kinh luận và 110 loại trước tác 

của tổ sư đại đức. cái này rất tốt! để cho chúng ta học bộ kinh này, bằng với việc 

học hết toàn bộ tinh hoa của bộ Đại Tạng Kinh bộ chú giải này,bộ kinh này, Kinh 

là cái chủ chốt trong kinh điển của Phật giống như < Quần Thư Trị Yếu> vậy, quan 

trọng nhất; Chú cũng là quần kinh cùng với bộ phận chủ yếu trong Chú Sớ của tổ 

sư đại đức,tất cả đều được chép ra ở đây. cho nên, bộ kinh này cũng tức là biển 

rộng tri thức, trong kinh Hoa Nghiêm nói một là tất cả,tất cả là một một bộ kinh 

này là tất cả các kinh. phần chú giải này, ngoài tất cả các kinh ra, còn có sự khai thị 

của tất cả tổ sư đại đức, hiếm có khó gặp tôi có bộ đầu tiên, thật sự là bộ đầu tiên. 

lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ viết thành một bộ dùng sơn dầu in,mang sang Hoa Kỳ, 

tôi gặp ngài ở Hoa Kỳ ngài tặng cả bộ kinh cho tôi, chỉ mang theo có bộ kinh này 

sau khi xem xong,tôi rất là cảm động và thỉnh giáo ngài Ngài có bản quyền không? 

Ngài nói ông hỏi tôi chuyện này để làm gì? có bản quyền, tôi tôn trọng ngài; không 

có bản quyền, tôi đem đi Đài Loan phiên ấn. Ngài vừa nghe xong rất vui mừng, 

không có bản quyền, và muốn tôi viết trên đó một bài lời tựa trên trang bìa viết tựa 

đề, tôi cũng làm theo ý ngài. sau khi chúng tôi quen biết nhau Lúc đó mỗi năm tôi 

đều có về Trung Quốc và đến Bắc Kinh thăm ngài, ít nhất mỗi năm 3-4 lần về nước 

là thăm ngài, thỉnh giáo ngài nói thật ngài là biểu pháp cho chúng ta nhìn thấy, 

trong thời đại này, muốn chú kinh thì dùng phương pháp của ngài, tập chú. Tập 

kinh luận Chú Sớ của đại đức xưa để chú kinh phải có thời gian xem nhiều, kiến 

thức rất là sâu rộng, bạn không xem bạn làm sao tìm ra? trong một bộ kinh chỉ tìm 

mấy câu, ngài dùng hết 83 bộ kinh luận, 110 loại trước tác của tổ sư tôi đến thăm 

ngài, đến nhà ngài gian phòng không lớn, chỉ rộng bằng một nữa phòng nhiếp ảnh 

của chúng ta một cái giường và một cái bàn, cái bàn để viết chữ gian phòng rất 

nhỏ, những nơi trống ngài chất những quyển kinh thư và sách tham khảo. Tôi rất là 

ngạc nhiên, hỏi ngài những quyển sach này từ đâu mà có? ngài làm sao tìm được 

những thứ này? Tam Bảo gia trì, có người biết ngài chú giải kinh sách, nên giúp 

ngài thu tập những tài liệu này. tài liệu vừa đưa đến là vội vàng xem, khi thấy trong 

sách có những gì, liền dùng bút đỏ viết lên, làm ký hiệu, để sau này áp dụng. khi 

tuổi già sức khỏe không tốt. chúng tôi gặp mặt nhau rất là hoan hỷ, vào lúc đó, tôi 

ở nước ngoài giảng kinh Vô Lượng Thọ, giảng kinh này, chỉ có một mình tôi, còn 

ở trong nước thì có ngài, không có ai giảng, không có ai học. cho nên chúng tôi trở 

thành bạn thân, chí đồng đạo hợp tôi sử dụng bộ kinh này là do Thầy tôi lão cư sĩ 

Lý Bỉnh Nam truyền giảng cho tôi, Thầy đã từng ở Đài Nam giảng qua một lần. 

chú giải đơn giản, từng đoạn kết hợp lại, ở chỗ trống bên góc kinh thư, viết chữ 

chú giải vào chỗ này,gọi là My Chú. quyển kinh này rất nhiều người chưa xem 

qua, khi thầy vãng sanh, tôi mang quyển kinh này in 10.000 quyển, lưu hành ở hải 

ngoại, sau 2-3 năm mới lưu hành ở Đài Loan. quyển kinh này , My chú là của Lý 

lão sư tôi giảng hết 10 lần. đọc thuộc hết phần chú giải này, Mấy năm trước,khi tôi 

ở tuổi 85, 4 năm trước, 85 tuổi vào ngày tiết Thanh Minh tôi đã buông xả hết tất cả 

các kinh , trong kinh Kim Cang nói, " Pháp thượng ứng xả,hà huống phi pháp" 

Kinh Hoa Nghiêm không có nói hết, không có, đã bỏ mất. phát tâm chuyên giảng 

Kinh Vô Lượng Thọ một năm giảng một bộ, sống một năm thì giảng một bộ, sống 

mười năm giảng 10 bộ những kinh khác tất cả đều không giảng nữa. tôi đề xướng 

một bộ kinh, một câu A Di Đà Phật, chuyên tu chuyên hoằng. trong trường mời tôi 

giảng kinh, tôi cũng giảng bộ kinh này. Malaysia dựng lên học viện Hán học, học 

viện Hán học có Nho Thích Đạo, trường đại học Hồi giáo Indonesia cũng có học 

viện Hán Học, cũng là đào tạo đội ngũ giáo viên của Nho Thích Đạo. cho nên khi 

tôi có cơ hội ở trong trường giảng một lần chương trình học chính thức của trường 

đại học Hồi giáo indonesia là trường của quốc gia thành lập,có học vị đây là 

chuyện tốt, người xuất gia cũng có cơ hội đến đây để lấy học vị tiến sĩ. Chúng tôi 

hi vọng rằng trong nền giáo dục truyền thống Trung Hoa trí tuệ, lý niệm, phương 

pháp, kinh nghiệm của loại giáo dục này, có thể nói với mọi người, chúng ta cần 

phải khôi phục lại nó dạy học nhất định phải lấy đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh làm mục tiêu, cần phải thật sự đào tạo đội ngũ giáo viên giảng dạy văn hóa 

truyền thống của tổ tiên, cái quan trọng hơn tất cả mọi thứ ở thời điểm hiện nay tại 

sao phải học bộ kinh này? phải buông xả hết tất cả những thứ khác dưới cùng nói, " 

Duy Bổn kinh trì danh nhất pháp, nãi dịch hành đạo, nhân nhân năng tu", là vì câu 

nói này. các pháp môn khác không phải ai cũng một đời có thể thành tựu, rất là 

khó.chỉ có pháp môn này,bạn hãy nhìn xem Hải Khánh,Hải Hiền, và mẫu thân của 

pháp sư Hải Hiền, một đời chỉ có một câu A Di Đà Phật, cả ba người đều thành 

tựu, không phải là một người. họ đều tự tại vãng sanh, sau cùng còn nói với mọi 

người ta đi đây, họ đi rồi, thật đã đi rồi không cần ai trợ niệm. Phật đến tiếp dẫn 

dẫn họ đi, vĩnh viễn thoát ly khỏi lục đạo luân hồi, thoát lý mười pháp giới. điều 

này chúng ta cần phải ghi nhớ trong tâm, phải chân thật cố gắng đuổi cho kịp, 

chúng ta không thể bị bỏ rơi ở phía sau, chúng ta phải có lòng tin có thể đuổi theo 

kịp. ở trong bộ kinh này, sự nhận biết Thế Giới Tây Phương Cực Lạc của chúng ta 

cũng có mức độ tương đối bất luận về lý hay về sự. nhìn thấy 3 vị thiện tri thức 

biểu pháp cho chúng ta lòng tin đã kiên định,không còn hoài nghi nữa, bản thân 

cũng có tâm nguyên, cũng cảm thấy được mình có phần chắc được vãng sanh Tôi 

cũng phải cầu tự tại vãng sanh, không cần người để trợ niệm, đây mới là thật sự 

vãng sanh, trợ niệm không nhất định sẽ thật được vãng sanh . đây là thật, ai ai cũng 

có thể tu. trong có hai câu nói, " Tịnh niệm tương kế, tự đắc tâm khai". ở đây 

không có dẫn dụng hoàn toàn nguyên văn là, " Ức Phật niệm Phật", Ức là nhớ 

trong lòng, niệm là niệm trong miệng Ức Phật niệm Phật, " Hiện tiền đương lai, tất 

định kiến Phật". Hiện tiền nghĩa là hiện tại tâm thanh tịnh hiện tiền,Phật sẽ hiện 

tiền, bạn sẽ được gặp Phật tự đắc tâm khai, trí tuệ sẽ mở ra,lòng tin sẽ kiên định. 

Đại Thế Chí Bồ Tát ở sau cùng giảng phương pháp niệm Phật nói rất đơn giản,rất 

ngắn gọn, Tịnh niệm tương tục điều nhiếp được lục căn, câu trước là, " đô nhiếp 

lục căn,tịnh niệm tương tục" 8 chữ. đô nhiếp lục căn là dạy chúng ta buông xả, mắt 

từ trong sắc trần thu lại, tai từ trong thanh trần thu lại, lục căn không nên hướng 

bên ngoài, hướng ra bên ngoài sẽ sanh phiền não tất cả đều phải thu lại, không 

hướng ngoại mà hướng nội nội là gì? Nội là A Di Đà Phật, khởi tâm động niệm 

nghĩ A Di Đà Phật mắt thấy A Di Đà Phật tai nghe A Di Đà Phật mũi ngửi mùi 

thơm, cái thơm cúng Phật cũng câu A Di Đà Phật, lục căn đều dùng hết ở A Di Đà 

Phật. tịnh niệm tương tục, tịnh là tâm thanh tịnh, niệm là mỗi một ý niệm mỗi một 

ý niệm nối tiếp nhau không ngừng. những lúc này tôi thường nhắc đến Hải Hiền 

lão hòa thượng 92 năm Phật hiệu không ngừng, cái này gọi là tịnh niệm tương tục. 

ngài không có dục vọng,không màng danh lợi, công danh lợi lộc tất cả đều không 

có, rất là đơn thuần,vạn duyên buông xả. bằng lòng khổ cực ,bằng lòng trì giới, 

mỗi ngày ngài đều hoan hỷ rất là viên mãn, không có ngày nào sống uổng phí, làm 

ra tấm gương cho mọi người xem. cho nên ngài tự nhiên sẽ được tự đắc tâm khai, 

tự nhiên sẽ cảm ứng được Phật Đà hiện thân, Phật gia trì cho ngài, Phật tín nguyện 

cho ngài, Hiện tiền đương lai tất định kiến Phật. " Tức phàm phu tâm, khai Phật tri 

kiến". chúng ta không có chứng được Thánh quả, Tiểu thừa tu đà hoàn cũng không 

chứng được , đây tức là phàm phu. đích thực khai Phật tri kiến, niệm Phật tức là 

Phật tri kiến, nếu như bạn thật sự tin tưởng,thật sự chịu niệm. " Chí ư căn khí thiển 

giả, đản năng chí tâm tín lạc,nguyện sanh bỉ quốc, nãi chí thập niệm, lâm mệnh 

chung thời, mông Phật nhiếp thọ, tiện sanh Cực Lạc." ở đây nói với chúng ta là 

những người căn cơ cạn, giống như ở mức độ hiện tại của chúng ta, đản năng chí 

tâm tín lạc, chúng ta cần phải nghiêm túc suy ngẫm, tôi có niệm tốt bốn chữ này 

không? chí tâm tức là chân tâm,cũng tức là chuyên tâm, nhất tâm chuyên chú gọi là 

chí tâm. thật sự tin tưởng, lạc là hoan hỷ, hoan hỷ với cái pháp môn Tịnh Độ này, 

hoan hỷ với bộ Kinh Vô Lượng Thọ, hoan hỷ cùng Phật A Di Đà, hoan hỷ với câu 

danh hiệu này cái tin tưởng này mới là đầy đủ, bạn có tin thật sự,không hoài nghi. 

kế đó là nguyện sanh bỉ quốc, tôi thật muốn một đời này, sanh đến Thế giới Cực 

Lạc, tôi sanh đến Thế giới Cực Lạc học thành công rồi, tôi sẽ trở lại, cái nguyện 

này rất tốt,ý nghĩ này rất tốt. trở lại là gi? Gọi là người tái lai, Bồ tát,không phải là 

phàm phu. trở lại không phải vì bàn thân, là vì độ cho chúng sanh, là vì giúp đỡ 

chúng sanh, thành tựu chúng sanh. trong Đại Thừa giáo, trong cửa nhà Phật, không 

bỏ một ai, có một người muốn học,có một người chịu học cũng sẽ không bỏ rơi họ 

cũng muốn thành tựu họ, Đại Thừa Bồ Tát Nguyện, hi vọng chúng ta có cái tâm 

nguyện này, công phu niệm Phật,thật sự có tin,có nguyện, thì sẽ đạt được điều kiện 

vãng sanh Thế Giới Cực Lạc. phẩm vị khi vãng sanh Thế Giới Cực Lạc, hoàn toàn 

phụ thuộc vào sự sâu cạn của công phu niệm Phật của bản thân không phải là bao 

nhiêu, nói cách khác là, công phu sâu thì họ buông xả nhiều những người công phụ 

cạn cũng có buông xả,nhưng cái buông xả của họ ít. phải thật sự buông xả, đối với 

thế giới này không còn tơ hào tham luyến, thật sự buông xả hết, công phu này mới 

sâu. cho nên nãi chí thập niệm, lâm mệnh chung thời,mông Phật nhiếp thọ, tiện 

sanh Cực Lạc,quyết định đắc sanh, quả là van người tu vạn người vãng sanh. " hoa 

khai kiến Phật,ngộ nhập vô sanh, kỳ diệu tật tiệp,mạc quá ư thị. nhất thiết chúng 

sanh do thử đắc độ, thập phương Như Lai nãi xưng bổn hoài." hai câu sau này nói 

rất hay, đến Thế Giới Cực Lạc, hoa sen hóa sanh, hoa khai kiến Phật,ngộ vô sanh 

pháp nhẫn, đây tức là A Duy Việt Trí Bồ Tát phàm Thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm 

vãng sanh, hoa khai kiến Phật cũng là ngộ vô sanh pháp nhẫn, ngộ như thế nào? 48 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì cho bạn đắc ngộ. cái pháp môn này là pháp môn 

tha lực, dựa hết vào Phật A Di Đà, đối với Phật A Di Đà niệm niệm phải có lòng 

nhớ ơn, không phải là Phật A Di Đà chúng ta sẽ không thể thoát ra khỏi lục đạo 

luân hồi, không phải là Phật A Di Đà chúng ta sẽ không thể nào sanh đến Tịnh Độ 

chúng ta sanh đến Tịnh Độ cũng không chứng được A Duy Việt Trí Bồ Tát nhờ hết 

vào Phật A Di Đà Đại từ đại bi,đại nguyện đại đức, giúp đỡ chúng ta thành tựu, 

thật là kỳ diệu, phương pháp này trong 8 vạn 4 ngàn pháp môn không có, trong vô 

lượng pháp môn cũng không có,thật là kỳ diệu. tật tiệp tức là nhanh lẹ, một đời 

viên mãn thành tựu. Mạc quá ư thị, nói về sự kỳ diệu,nói về sự nhanh lẹ không có 

bằng niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ, không sao bằng được. tất cả chúng sanh từ đây 

mà được đô, nam nữ già trẻ, hiền ngu bất hảo, trên dưới ở giữa tam căn, gặp được 

pháp môn này tất cả đều được độ, bình đẳng đắc độ. thập phương Như Lai nãi 

xưng bổn hoài. bổn hoài, sở niệm trong tâm họ, sở niệm trong tâm Phật tức là giúp 

đỡ chúng sanh thành Phật, không có một vị nào không như thế đoạn dưới cùng, " 

bổn kinh sở tuyên, nãi Như Lai chân thật thuần nhất chi pháp, vô hữu quyền 

khúc,cố danh chánh thuyết". cái này và trong phần chú giải hoàn toàn như nhau, 

nói với chúng ta rằng bổn kinh Phật nói là những gi? là chư Phật Như Lai chân thật 

nhất, là pháp tối thuần nhất không phải là nói tùy tiện, không phải nói quanh co, 

cho nên gọi nói thật sự quý giá của pháp này thể hiện khắp mọi nơi cái hiếm có của 

pháp môn này đều là nhắc nhỡ chúng ta cái pháp môn này rất là hiếm có, nếu gặp 

được cần phải trân trọng không nên dễ dàng bỏ qua nó, đó là quả là quá sai lầm. 

làm thế nao để thực hiện tốt? Câu Phật hiệu này phải thường xuyên ghi nhớ trong 

lòng, ở mọi lúc,ở mọi nơi, trong miệng không niệm không sao, niệm thầm ở trong 

tâm,không ai biết. lão hòa thượng Hải Hiền cũng là dùng cách niệm này, ngài mỗi 

sáng niệm vài tiếng, niệm lớn tiếng mấy phút từ từ niệm nhỏ tiếng từ từ niệm trong 

tâm, không niệm ra tiếng, cái pháp này rất là tuyệt. hôm nay chúng ta học đến đây, 

hi vọng mọi người 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 9) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Các vị pháp sư,các vị đồng học,mời ngồi. Mời mọi người cùng tôi quy y Tam Bảo: 

A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y 

Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; quy y Tăng Già,chư 

chúng trung tôn. A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật,nãi chí 

mệnh tồn, quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; quy y 

Tăng Già,chư chúng trung tôn. A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim 

nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; quy y Đạt Ma,ly dục 

trung tôn; quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. 

Mời xem " Đại Kinh Khoa Chú" Trang thứ 154,hàng thứ 4 đếm ngược lên phần 

trích lục và chú giải hoàn toàn giống nhau Thế Tôn xưng kỳ bản tánh hòa bàn thác 

xuất,hào vô bảo lưu,cố danh xưng tánh tánh là tự tánh,là bản tánh người xưa nói 

với chúng ta rằng bản tánh vốn thiện lành lấy câu nói này viết trong sách giáo khoa 

thiếu nhi câu thứ nhất trong Tam Tự Kinh," Nhân chi sơ,tánh bổn thiện" chữ thiện 

này không phải là thiện ác chữ thiện này nghĩa là tán thán rất là hay,rất là viên mãn 

không có một chút khiếm khuyết như trong kinh Phật có nói là trí tuệ viên mãn đức 

năng viên mãn,tướng hảo viên mãn gọi đó là tự tánh tự tánh năng sanh vạn pháp nó 

là bản thể của vạn pháp tất cả các pháp đều không thể tách rời nó bao gồm cả hư 

không nếu như tách rời nó,hư không cũng không tồn tại chúng ta thường dùng màn 

hình ti vi để ví dụ màn hình của ti vi, chuyển tải tất cả các hình ảnh nếu như không 

có màn hình tất cả hình ảnh sẽ không thể hiển thị những hình ảnh này cũng giống 

như là từ tự tánh biến hiện ra những cái có thể biến hiện là bản thể của tự tánh bản 

thể tức là mọi thứ đều là không trong Tịnh Độ gọi nó là thường tịch quang bản thể 

tức là tự tánh nó không phải là hiện tượng vật chất cũng không phải là hiện tượng 

tinh thần vì thế lục căn của chúng ta không chạm được nếu như nó là hiện tượng 

vật chất,mắt tai mũi lưỡi tiền ngũ căn của chúng ta có thể chạm được nếu như là 

hiện tượng tinh thần thì ý nghĩ của chúng ta có thể nghĩ ra được nhưng tất cả đều 

không phải là nó nó ở trước mắt của chúng ta,chúng ta mù tịt vô tri hoàn toàn 

không cảm giác được sự tồn tại của nó nó không lúc nào không hiện hữu,không nơi 

nào không hiện hữu cái tướng mà nó thị hiện,tức là vạn pháp năng sanh. chúng ta 

nhìn thấy được rất là cụ thể hiện tượng vật chất,hiện tượng tinh thần,hiện tượng tự 

nhiên các nhà khoa học chia chúng thành ba loại Phật giáo hóa chúng sanh cũng 

chia thành ba loại Phật gọi nó là tam tế tướng của A Lại Da nghiệp tướng là hiện 

tượng tự nhiên chuyển tướng tức là ý nghĩ là hiện tượng tinh thần thứ ba là cảnh 

giới tướng tức là hiện tượng vật chất tên gọi tuy khác nhau nhưng là cùng nói về 

một sự việc Đại Thừa Giáo của Như Lai toàn bộ từ tự tánh mà thể hiện ra hòa bàn 

thác xuất chúng ta tiếp đãi khách khứa ngay cả cái khay cũng phải bưng ra đây 

nghĩa là gì? Tất cả tôi đều ủy thác hết không có lưu lại,một chút cũng không lưu lại 

đây gọi là hòa bàn thác xuất cái mà Như Lai thân chứng là gì? nói cho rõ ràng,nói 

cho minh bạch,là không lưu lại cái gọi là xưng tánh cực đàm tất cả hàm linh là 

chúng sanh hàm linh,linh là trí tuệ,linh là cảm xúc tức là chỉ động vật bên trong 

hiện tượng động vật có cảm giác rõ ràng thực vật có không? Có khoáng vật có 

không? Cũng có là thật, có thần cây bên trong của thực vật có thần hoa, có thần cây 

cỏ, không giả một chút nào bên trong khoáng vật,có thần núi,có thần thổ địa trong 

Phật pháp, nhất là trong kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta rất tỉ mĩ rất rõ ràng giai 

nhân thử nhi đắc độ do cái pháp môn Tịnh Độ này,tín nguyện trì danh là cái pháp 

môn này,do cái pháp môn này mà được độ cái được độ này tức là thoát khỏi sanh 

tử vượt qua mười pháp giới, trở về với tự tánh từ tự tánh mà thể hiện ra sau cùng 

lại trở về với tự tánh giống như người Trung Hoa thường nói, lá rụng về cội ý nghĩ 

của câu nói này rất là sâu xa sâu rộng không có bờ bến cho nên bộ kinh này,câu 

Phật hiệu này thực thực tại tại là xưng tánh trung đăng phong tạo cực chi đàm 

phong là đỉnh núi,đỉnh cao không có cái nào cao hơn nó cả bộ kinh này là chư Phật 

Như Lai xưng tánh trung đăng phong tạo cực chi đàm tín nguyện trì danh là chư 

Phật Như Lai xưng tánh trung đăng phong tạo cực chi giáo cho nên nói "xưng tánh 

cực đàm" cái này là phán định bộ kinh này cùng với tất cả các kinh địa vị của nó là 

gì? tất cả là vì chúng ta mà hiển thị ra những người đồng tu chúng ta quả là có 

phước trong tất cả các kinh bạn làm sao có thể gặp được bộ kinh này? cũng giống 

như bạn đang trúng đặc biệt vậy là giải nhất,không phải là giải nhì hay giải ba Nếu 

như có thể nắm bắt được thì trong đời này bạn nhất định sẽ thành Phật chúng ta 

hãy xem lại đoạn phía dưới một chút thì sẽ biết được mình cũng có phần phía dưới 

nói với chúng ta rằng tam căn phổ bị,Thánh phàm tề thu bên trên thì có Phổ Hiền 

Văn Thù Bồ Tát phát nguyện cầu sanh Cực Lạc khi tôi đang học kinh Hoa Nghiêm 

nhìn thấy đoạn kinh văn này đối với Tịnh Độ thực sự sinh lòng tín ngưỡng thực sự 

sinh khởi ý nghĩ cầu nguyện vãng sanh bên dưới,thì có ngũ nghịch thập ác lúc lâm 

chung gặp được bạn hiền,chỉ dạy niệm Phật 10 niệm thành công,cũng sẽ được sanh 

về Cực Lạc trên từ Văn Thù Phổ Hiền dưới đến ngũ nghịch thập ác trong đó bao 

gồm cả tôi,tôi không có ngoại lệ những người này đều có thể vãng sanh chúng ta 

nhìn lên thì không bằng ai,nhưng nhìn xuống thì không thua ai làm gì có chuyện 

không thể vãng sanh được! chúng ta nhìn xem phần chú giải của lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ ngài nói, căn khí chúng ta khác biệt nhau nhiều cho nên Đức Thế Tôn nói 

tám vạn bốn ngàn pháp môn quảng ứng quần cơ 84 ngàn thì không nhiều vì vậy 

đây không phải là con số con số là có giới hạn đại diện cho cái gì? đại diện cho 

pháp môn vô lượng vô biên vô tận tám vạn bốn ngàn cái ý nghĩa này là biểu pháp 

căn khí chúng sanh khác biệt nhau nhiều cho nên không chỉ là tám vạn bốn ngàn 

Phật nói tám vạn bốn ngàn pháp môn không có cách quảng ứng quần cơ cho nên 

tám vạn bốn ngàn là biểu pháp vô lượng vô biên vô số vô tận cách nói này mới là 

đúng kinh Hoa Nghiêm dùng mười để biểu pháp vô lượng kinh Di Đà dùng bảy để 

biểu pháp vô lượng đều không phải là con số kinh Hoa Nghiêm viên giáo chuyên 

tiếp người thượng thượng căn khi tôi mới tiếp xúc với Phật pháp,Phương Đông Mỹ 

tiên sinh giảng bộ "Khái luận Triết học" cho tôi nghe phần cuối cùng thì giảng triết 

học Phật giáo ngài nói với tôi rằng kinh Hoa Nghiêm là Khái luận triết học viên 

mãn nội dung bao gồm toàn bộ Phật giáo Đại thừa tiểu thừa,tông môn giáo hạ Hiển 

giáo Mật giáo tất cả đều ở trong đó, không sót một pháp nào chuyên tiếp những 

người thượng thượng căn có thể tam căn phổ bị không? nếu như không thể tam căn 

phổ bị vậy giá trị của kinh Hoa Nghiêm là có giới hạn là thật,nó tam căn phổ bị 

làm sao nhìn thấy được? Trong Kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng Phổ Hiền Bồ Tát 

thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc không phải đã viên mãn sao! Phổ Hiền 

Bồ Tát dùng cách gì để đạo quy Cực Lạc? dùng một câu Phật hiệu,làm sao nhìn 

thấy được? chúng ta nhìn thấy được tỳ kheo Cát Tường Vân 53 tham tham thứ 1 

người thiện tri thức đầu tiên cái mà ngài tu là bát chu tam muội chuyên niệm A Di 

Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ 53 tham tham thứ 1 thứ nhất là có ý nghĩa gì? Gọi là 

tiên nhập vi chủ kinh điển tu chính nhất định phải là xếp thứ nhất, xếp ở sau cùng 

quả nhiên như thế 53 tham tham thứ nhất là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ tham thứ 

53 cuối cùng Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc bạn hãy 

xem một cái đứng đầu một cái đứng sau cùng,không phải rõ rãng sao chúng ta xem 

tiếp phía dưới,trí tuệ như Xá Lợi Phất trong số học trò của Đức Thế Tôn trí tuệ của 

Xá Lợi Phất là đứng đầu thần thông,là Mục Kiền Liên đứng đầu các đệ tử Thanh 

Văn của Phật đều là bậc nhất nhưng trong hội Hoa Nghiêm,thì như mù như điếc 

huống hồ chi là những kẻ hạ căn,cho nên nói hạ căn tuyệt phần nghĩa là hạ căn 

không có phần Phật đối với những người hạ căn không giảng kinh Hoa Nghiêm chỉ 

giảng kinh Hoa Nghiêm cho người thượng thượng căn thôi nhưng Phật cũng không 

có bỏ rơi những người hạ hạ căn giảng kinh Vô Lượng Thọ đó là phổ độ bất kể là 

căn cơ gì toàn bộ đều bao quát ở bên trong Chí ư tiểu thỉ chư giáo,nãi tiếp quyền 

tiểu chi cơ Hoa Nghiêm ngũ giáo,tiểu thỉ chung viên đốn phía trước hai loại này 

tiểu giáo,thỉ giáo giống như là tiểu học Phật mở trường đại học,mở viện nghiên cứu 

đồng thời cũng có mở trường tiểu học đây là tiếp quyền tiểu chi cơ,quyền có nghĩa 

là tiện lợi hằng thuận chúng sanh,tùy hỷ công đức đối với người thượng căn thì có 

do căn khí của họ sâu mà giáo pháp cạn thì cũng không ứng cơ,ở đây nói rất là rõ 

ràng chỉ có pháp môn trì danh niệm Phật của bộ kinh này Thánh phàm đều được 

thu nhận,thuận nghịch đều tu được đạt Phật giảng bộ kinh này giảng qua rất nhiều 

lần,không phải là một lần cho nên ngay thời điểm đó khi tập kết kinh tạng thì có 

những phiên bản khác nhau lưu truyền đến Trung Hoa ít nhất là có ba loại phiên 

bản khác nhau trong bài tựa của lão cư sĩ Mai Quang Hy giới thiệu rất rõ ràng 

nhiều lần tuyên thuyết nói rõ là nó không phải là kinh điển thông thường kinh điển 

thông thường,bao gồm kinh Hoa Nghiêm,kinh Pháp Hoa Phật chỉ giảng có một 

lần,không giảng lần thứ hai chỉ có kinh Vô Lượng Thọ là ngài giảng qua nhiều lần 

đây là cái tâm muốn độ chúng sanh của Phật quá là tha thiết từ chỗ này chúng ta 

hiểu rõ được tâm nguyện của Như Lai bổn nguyện của ngài là muốn độ hết tất cả 

chúng sanh giúp đỡ chúng sanh viên mãn thành Phật đây là tâm nguyện của Phật 

nhất định cần phải có một pháp môn tất cả căn tánh khác nhau căn tánh khác nhau 

chênh lệch nhau cũng đều được độ tức là sự tín nguyện trì danh trong kinh Vô 

Lượng Thọ đã nói bên trên,thì như Phổ Hiền Văn Thù Bồ Tát cũng phát nguyện 

cầu sanh Cực Lạc bài kệ của Phổ Hiền Bồ Tát trích lục ra ở đây nguyện ta,cái ta 

này là cách tự xưng của Phổ Hiền Bồ Tát khi sắp lâm chung,dứt tận tất cả chướng 

ngại diện kiến Phật A Di Đà liền được vãng sanh cõi An Lạc chúng ta xem tiếp bài 

kệ của Văn Thù Bồ Tát hầu như là giống nhau nguyện ta lúc lâm chung,tiêu trừ tất 

cả chướng ngại diện kiến A Di Đà,vãng sanh cõi An Lạc ý nghĩa nguyện văn của 

hai vị Bồ Tát này hoàn toàn tương đồng câu thứ hai chúng ta phải đặc biệt chú ý 

Phổ Hiển Bồ Tát nói dứt tận tất cả chướng ngại Văn Thù Bồ Tát nói tiêu diệt tất cả 

chướng ngại chướng ngại của họ đã được tận trừ chướng ngại của chúng ta là có 

chúng ta muốn cầu vãng sanh nhất định phải học theo Bồ Tát buông bỏ chướng 

ngại chướng ngại là gì? Phiền não tập khí là vô lượng vô biên chư Phật phân nó 

thành ba loại vô minh phiền não,trần sa phiền não, kiến tư phiền não lại nói cho 

chúng ta biết, tam đại phiền não này vô minh chướng tự tánh,không thể kiến tánh 

trần sa chướng trí tuệ kiến tư phiền não tạo thành lục đạo luân hồi mười pháp giới 

kiến tư phiền não bị cắt đứt,thì luân hồi sẽ không còn nữa luân hồi là giả tạo nói 

cách khác, kiến tư phiền não không phải là thật tại sao lại có lục đạo luân hồi? tại 

vì bạn có kiến tư phiền não tại sao lại có pháp giới Tứ Thánh? tại vì bạn có vô 

minh phiền não cái mà vô minh phiền não biến hiện ra là pháp giới Tứ Thánh cái 

mà kiến tư phiền não biến hiện ra là lục đạo luân hồi kiến tư bị cắt đứt rồi, thì lục 

đạo sẽ không còn phá được vô minh rồi, thì mười pháp giới sẽ không còn mười 

pháp giới không còn nữa,thì cái gì sẽ xuất hiện? Thực Báo Độ sẽ xuất hiện Thực 

Báo Độ là do tự tánh biến thành vô minh tuy là đã phá vỡ,nhưng vẫn còn tập khí 

vô minh 41 phẩm tập khí vô minh đều đã đoạn tận vậy thì chúc mừng bạn, đã trở 

về với tự tánh trở về với tự tánh tức là chứng đắc trong kinh Hoa Nghiêm nói quả 

vị Diệu Giác là vô thượng Bồ Đề thật sự chúng ta không thể không biết những cái 

phiền não này có thể phá vỡ không?có thể được pháp môn Tịnh Độ có phương 

pháp rất là tuyệt diệu nói cách khác là trong tám vạn bốn ngàn pháp môn là không 

có, chỉ có Tịnh Độ có Tại sao? Tịnh Độ có câu A Di Đà Phật sự gia trì của bổn 

nguyện oai thần, cho nên bạn có thể thành tựu cái phương pháp này rất đơn giản, 

tín nguyện trì danh,bốn chữ đối với bộ kinh này bạn thật sự tin tưởng những đạo lý 

trong kinh điển nói bạn sẽ hiểu, những phương pháp trong kinh điển nói bạn sẽ 

thông đạt bạn chân thật mà làm theo một đời nhất định sẽ thành công. chúng ta 

nhìn thấy ba người ở chùa Phật Lai Nam Dương từ chiếc đĩa CD này nhìn thấy, họ 

dùng phương pháp này mà thành công viên mãn. trong ba tuần tự này: người thứ 

nhất là Hải Khánh pháp sư, người thứ hai là mẹ của ngài Hải Hiền, người thứ ba là 

bản thân ngài Hải Hiền. ba người này cũng đều giống nhau không biết chữ, đều 

không có đi học qua, nhưng họ có đầy đủ một điểm chung, là cái gì? Đều là người 

chân thật đều là người nghe lời,đều là người làm thật. họ làm sao thành công? Căn 

cứ vào ba điều kiện này: chân thật,nghe lời,làm thật chúng ta hãy thử nghĩ xem 

chúng ta có sáu chữ này không? họ thật sự tin tưởng Hải Hiền lão pháp sư khi ngài 

ở tuổi 18 đã lâm một cơn trọng bệnh trên đùi nổi một mụt ghẻ độc hầu như là cận 

kề cái chết mẹ ngài đi khắp nơi để tìm thầy thuốc và tìm thuốc men chữa trị cho 

ngài kết quả là tất cả đều vô hiệu tuy là ngài lúc đó còn trẻ tuổi,chỉ mới có 18 tuổi 

nhưng ngài đã giác ngộ thuốc hay cũng khó mà trị được bệnh nghiệp chướng ngài 

hiểu cái đạo lý này do đó bỏ chuyện đi tìm thầy trị bệnh không cần tìm thầy 

nữa,cũng không cần tìm thuốc nữa nhưng đối với Đại từ đại bi cứu khổ cứu nạn 

Quan Thế Âm Bồ Tát ngài có lòng tin,ngài không có hoài nghi thật sự buông bỏ tất 

cả, niệm danh hiệu Quan Thế Âm Bồ Tát,nhất tâm chuyên niệm. niệm hết hơn một 

tháng ghẻ độc trên đùi quả nhiên không dùng thuốc mà hết, ngài khỏe lại từ đó về 

sau,ngài càng tin tưởng Quan Thế Âm Bồ Tát những gì mà Phật Bồ Tát nói trong 

kinh điển,toàn là lời chân thật tuyệt đối không có vọng ngữ,không lừa gạt mọi 

người chỉ cần bạn chân thành tin tưởng,thì bạn sẽ được lợi ích. họ đích thân làm ra 

cho chúng ta xem, niệm hết một tháng ngoài,thì hết ghẻ độc lúc trước cư sĩ Lưu Tố 

Vân ở Đông Bắc Đại Lục bị bệnh ghẻ lở mẩn đỏ ở miền Bắc Trung Hoa có loại 

ghẻ độc này, miền Nam thì chưa thấy qua, loại bệnh này còn nghiêm trọng hơn cả 

ung thư,là bệnh chết người. cư sĩ Lưu Tố Vân là người học Phật nên không lưu tâm 

đến bệnh tật, trong tâm chỉ có câu Phật hiệu,chỉ có kinh Vô Lượng Thọ cô ấy nhất 

môn thâm nhập,trường thời huân tu. bộ kinh Vô Lượng Thọ này, là cô ấy tìm từ bộ 

đĩa CD mà lúc trước tôi giảng thời gian khoảng chừng hơn 100 tiếng mỗi ngày cô 

ấy nghe một chiếc đĩa,một chiếc đĩa là một tiếng nhưng một tiếng đồng hồ này cô 

ấy nghe đến 10 lần, nói cách khác, mỗi ngày nghe kinh nghe đến 10 lần, 10 lần tức 

là một tiếng được lặp lại 10 lần, trường thời huân tu,mỗi ngày nghe một chiếc đĩa, 

sau khi nghe hết bộ kinh lại từ đầu nghe lại, nghe hết 10 năm tôi tin tưởng cô ấy 

đắc niệm Phật tam muội, mặc dù không có triệt ngộ (đại triệt đại ngộ,minh tâm 

kiến tánh), nhưng tôi tin tưởng cô có đại ngộ cho nên cô ấy tuy là có rất nhiều kinh 

điển chưa học qua nhưng cô ấy có thể giảng,còn giảng rất là khá, đây nói rõ điều 

gì? nói rõ là cô ấy có chỗ ngộ,nói rõ cô ấy đắc tam muội. tam muội cạn sâu cũng 

có sự khác biệt nhiều không đắc tam muội sẽ không sanh trí tuệ. trí tuệ của nhân 

sinh, bất luận là những thứ xa lạ những thứ chưa nhìn thấy qua, vừa nhìn thấy là 

hiểu ngay. người Trung Hoa xưa nói là kỳ nghĩa tự kiến tự kiến là khai ngộ, kinh 

điển nói là ý nghĩa này bạn tự nhiên sẽ hiểu vì vậy chướng ngại chúng ta phải rời 

xa nó, đối với tất cả các pháp thế xuất thế gian cố gắng không chấp chước,cố gắng 

đừng phân biệt. Tại sao? phân biệt chấp chước là cái chướng ngại nghiệm trọng 

không chấp chước, tâm thanh tịnh sẽ hiện tiền; không phân biệt,tâm bình đẳng sẽ 

hiện tiền. tâm thanh tịnh là A La Hán, là Bích Chi Phật họ đã chứng đắc tiểu 

Thánh; tâm bình đẳng là Bồ Tát chứng đắc, tu cái gì? Tức là trong cuộc sống hàng 

ngày sửa đổi quan niệm,lời nói,hành vi sai lầm của chúng ta. quan niệm quan trọng 

nhất,quan niệm chính xác, thì lời nói và hành vi tự nhiên sẽ đoan chánh, sẽ không 

thiên tà. kinh luận đích thực là tiêu chuẩn giúp đỡ cho chúng ta tu sửa hành vi 

chúng ta khởi tâm động niệm cùng với những gì Phật nói có tương ứng không? 

tương ứng,là chánh tri chánh kiến, thân khẩu ý tam nghiệp của bạn là chánh hành; 

nếu như đi ngược với kinh giáo đó là tà tri tà kiến,lời nói và hành vi sẽ bị sai lầm, 

nhất định phải lấy kinh giáo làm tiêu chuẩn. cái này ở trong kinh luật luận tất cả 

đều có đủ, y theo bộ kinh này mà tu hành là đủ. ở trong thời đại hiện nay tri thức 

bùng nổ, quan niệm sai lầm,hành vi đâu đâu cũng thế, những người chánh tri chánh 

kiến ngày càng một ít đi chúng ta mới học Phật không có khả năng phân biệt thị 

phi chánh tà, làm sao phân biệt? có kinh Vô Lượng Thọ là được, kinh Vô Lượng 

Thọ tức là tiêu chuẩn. chủ trương của bộ kinh này là trì giới niệm Phật, từ phẩm 32 

đến phẩm 37 là giới luật, nói rõ tường tận ngũ giới thập thiện nói rất là tường tận. 

chúng ta thuận theo khởi tâm động niệm,nhưng không phạm ngũ giới thập thiện thì 

người này giống như trong kinh nói là thiện nam tử,là thiện nữ nhân, cái thiện đó là 

có tiêu chuẩn không phải là nói bừa dùng cái tâm thiện này để niệm Phật nhất định 

sẽ được sanh đến Tịnh Độ cho nên chúng ta phải hết sức cố gắng trong sinh hoạt 

trong công việc đối với việc đối nhân xử thế phải trì giữ ngũ giới thập thiện và tam 

phước lục hòa, đây mới thật sự là đệ tử của Đức Di Đà vãng sanh thì không có 

chướng ngại. giới luật mà tôi nói rất đơn giản các bạn trong Tịnh Tông học hội 

chúng ta hãy cùng nhau tu hi vọng tương lai sẽ vãng sanh Thế Giới Cực Lạc giới 

luật nhất định phải tuân thủ tịnh nghiệp tam phước nhất định phải tuân thủ ngũ giới 

thập thiện lục hòa lục độ và Phổ Hiền thập nguyện bấy nhiêu là đủ,không cần 

nhiều tất cả những điều này chúng ta đều làm được, nhất định sẽ được vãng sanh 

Tại vì sao? Chướng ngại đã được tiêu trừ chúng ta sẽ giống như các vị Bồ Tát hoa 

khai kiến Phật nhìn thấy Phật A Di Đà, được sanh ở Thế Giới Cực Lạc " lại như 

kinh này nói", Đức Thế Tôn ở trong kinh nói với chúng ta rằng cái thế giới này,tức 

là thế giới Ta Bà này. giáo xứ của Phật Thích Ca Mâu Ni có bao lớn? mười ức hệ 

ngân hà một hệ ngân hà là một đơn vị thế giới một ngàn hệ ngân hà là một tiểu 

thiên thế giới một ngàn tiểu thiên thế giới là một trung thiên thế giới một ngàn 

trung thiên thế giới là một đại thiên thế giới một ngàn nhân một ngàn nhân thêm 

một ngàn là mười ức mười ức đại tinh hệ này,là nơi của một đức Phật xuất hiện 

trong thế gian để giáo hóa chúng sanh cái nơi này không phải là thật trong kinh có 

nói, "trong mộng rõ ràng là lục thú, giác ngộ rồi thì không không vô đại thiên". cho 

nên hiện tướng là mộng ảo mây khói không phải là thật Tại sao Phật kêu chúng ta 

buông xả? những thứ này là phiền não,là tình chấp, nếu như bạn không buông xả 

thì sẽ không thoát khỏi lục đạo luân hồi, niệm Phật cũng không xong, buông xả 

mới có thể vãng sanh không buông xả thì không thể sanh đến Tịnh Độ nói cách 

khác,muốn đến được Thế Giới Cực Lạc để thành Phật không có khó chút nào Phật 

sẽ hỏi ngược lại bạn,con có thể buông xả không? có thể buông xả,thì điều kiện đã 

đầy đủ, nhưng điều phiền phức là chúng ta thật sự không buông xả được những vị 

đồng tu học Phật tại gia bà con quyến thuộc có thể buông xả không? chấp chước, 

tình cảm đặt ở hàng đầu,là tình chấp những người không buông xả được thì phải 

làm sao? Tụng kinh bộ kinh này quả nhiên sẽ khiến cho họ hạ quyết tâm kể từ hôm 

nay trở đi,tôi sẽ mỗi ngày tụng kinh có thể đọc trên 10 năm, công đức của bạn sẽ 

thành tựu bạn nhất định sẽ vãng sanh thế giới Cực Lạc, bạn sẽ không ở thế giới Ta 

Bà. phía dưới ,kinh này nói: "Phật cáo Di Lặc,ư thử thế giới hữu thất bách nhị thập 

ức Bồ Tát, dĩ tằng cúng dường vô số chư Phật thực chúng đức bổn,đương sanh bỉ 

quốc", trong kinh Vô Lượng Thọ nói. năm đó trong đạo tràng lớn Đức Phật giảng 

kinh Vô Lượng Thọ chúng sanh nghe xong không có ai phản đối nghe xong tâm 

sanh hoan hỷ Mặc dù không thể vãng sanh, nhưng tu hành cũng rất khá, trong kiếp 

này đã sơ suất qua loa đời sau kiếp sau tái lai tu tập cái này phải có phước đức 

lớn,nhân duyên lớn mới được. tại sao? Không có phước báo, bạn sẽ không đến 

được thế giới này không có nhân duyên sanh đến thế giới này, không có cơ hội để 

thấy được kinh Vô Lượng Thọ, cho nên "thân người khó đặng,Phật pháp khó tìm 

cầu" cái đạo lý này là ở đây đấy chúng ta nhìn thấy đoạn kinh văn này, "thất bách 

nhị thập ức, dĩ tằng cúng dường vô số chư Phật,thực chúng đức bổn" thực có nghĩa 

là trồng trọt, vun trồng đức bổn đức bổn là gì? tức là cái cội gốc của đạo đức đạo 

đức từ đâu đến? chúng ta có thể không nói đến quá khứ, hiện tại từ đâu đến? hiện 

tại từ hôm qua đến hôm qua từ đâu đến? Hôm qua từ hôm trước đến,cách nói này 

rất là hạn hẹp giống như Phật nói trong kinh lời chân thật,không lừa dối mọi người, 

vậy Phật Thích Ca Mâu Ni từ đâu đến? ở ngay trước mắt,ở ngay hiện tại đây là 

thật,không phải giả. Tại vì trong phạm vi của tự tánh, không có thời gian,không có 

không gian, không có thời gian,không có trước sau, không có không gian,không có 

lớn nhỏ. Như Lai đích thực là sanh ở trong cái thế gian này, cái thế gian này gọi là 

thực báo trang nghiêm độ. thực báo độ của Phật Thích Ca Mâu Ni là thế giới Hoa 

Tạng đó là tánh hiện, không phải là chủng tử của A Lại Da sanh ra,là tánh hiện 

Phật Bồ Tát trong Thế Giới Cực Lạc,ai ai cũng đều là thân pháp tánh pháp tánh 

thực sự tức là có cảm ứng. chúng ta phải nắm bắt,không thể để cho nó qua đi một 

cách vô ích, từ nhiều phương diện mà nhìn,suy ngẫm thật kỹ Thế Giới Cực Lạc là 

có thật,lục đạo luân hồi là có thật ngạ quỷ,địa ngục,súc sanh đều là có thật chắc 

chắn không phải giả. thời gian của chúng ta lưu lại cái thế gian này không dài, sống 

đến 100 tuổi cũng nhanh như là một cái búng tay năm nay tôi đã 88 tuổi, nhớ lại 80 

năm trước kia cũng giống như là ngày hôm qua vậy 80 năm trước khi tôi 7-8 

tuổi,thì đã nhớ chuyện. lúc đó ở nông thôn, tôi sống ở nông thôn,lớn lên ở nông 

thôn, tình hình ở trong nông thôn tôi đều nhớ rất là rõ. xã hội lúc đó rất là động 

loạn, nhưng ở khu vực tôi ở, trong cái thị trấn nhỏ bé đó rất là thanh bình. được 

xem như là thịnh thế,nhân dân an cư lạc nghiệp. kháng chiến 8 năm,trong chiến 

tranh người Nhật không có đến qua quê nhà của chúng tôi họ ở cách khoảng quê 

nhà của chúng tôi chừng 100 dặm, tính theo dặm của Trung Hoa, khoảng chừng 50 

cây số vậy khoảng thời gian không có bóng dáng người Nhật của vùng quê chúng 

tôi qua rất nhanh, cho nên chúng ta nhất định phải nắm bắt cơ hội. thì chúng ta nhất 

định mới có hi vọng được vãng sanh, tuy rằng chúng ta đã làm nhiều chuyện bất 

thiện ngũ nghịch thập ác vẫn còn đến mức này, nhưng bây giờ chúng ta sám hối 

vẫn còn kịp. ở đây là dạy chúng ta phải tiêu trừ chướng ngại, phải vun trồng đức 

bổn,đó mới tức là đoạn ác tu thiện cái gì là ác? Vì bản thân mình đều là ác. Tại sao 

nói như vậy? Vì bản thân mình tức là bạn rất yêu mến cái nơi này, thương cái thân 

của bạn,thương gia đình của bạn, thương cái nơi này. như thế bạn sẽ không thoát 

khỏi lục đạo luân hồi, đây tức là ác.vậy phải làm thế nào? bạn không nên nghĩ đến 

bản thân,mà hãy nghĩ cho người khác, bất luận là làm chuyện gì cũng đều nên là 

lợi ích chúng sanh, lợi ích cho người,không có cho riêng mình, đây mới thật sự có 

thể tiêu trừ nghiệp chướng, thật sự có thể tích phước đức, cái công đức này hồi 

hướng cầu sanh Tịnh Độ, có lợi ích rất lớn. chúng ta nhìn thấy một đời của lão hòa 

thượng Hải Hiền, ngài xuất gia lúc 20 tuổi, sư phụ dạy cho ngài niệm câu A Di Đà 

Phật này, 112 tuổi ngài vãng sanh, ngài đã niệm Phật hết 92 năm, ngoài câu Phật 

hiệu ra, những thứ khác ngài đều không biết đến thật sự đúng là nhất môn thâm 

nhập, trường thời huân tu khi tuổi già cái gì ngài cũng không biết đến. không phải 

thế chỉ là không chịu nói thôi. những người dân sống xung quanh chùa Lai Phật 

đều biết lão hòa thượng có thần thông. nhưng ngài không có thị hiện thần thông, 

những người ở quê bị bệnh đến đâu để chữa bệnh? khi ấy lão hòa thượng mới thị 

hiện thần thông, phàm những người tìm đến ngài, ngài đều tiện tay hái một ít hoa 

cỏ,lá cây ở ngoài đồng về những thứ này ngài lấy về đều trị được bệnh quả là bất 

khả tư nghì,rất là linh nghiệm, những thứ này trong Trung Y Bản Thảo không có. 

vậy tại sao có thể trị được bệnh? tất cả đều là triển hiện cảnh giới bất khả tư nghì. 

chúng ta quan sát tỉ mĩ ngài đắc tam muội,ngài đã khai ngộ. ngài là lấy công đức tu 

trì của bản thân mà gia trì, những người được gia trì đều có lòng tin đối với ngài, 

không có nghi ngờ,bệnh là khỏi như thế, ý niệm vừa chuyển đổi,thì bệnh đã khỏi, 

bên ngoài là dùng thuốc men,chỉ là vật dẫn mà thôi cái đó không quan trọng, ý 

niệm mới là quan trọng nhất, các nhà khoa học hiện nay nói rằng, sức mạnh của ý 

niệm là bất khả tư nghì, là cái đạo lý này, lão hòa thượng có cái niệm lực này 

nhưng bạn đối với ngài phải có lòng tin thì mới được, bạn đối với ngài không có 

lòng tin,thì sẽ không có tác dụng; bạn đối với ngài có lòng tin,thì nó mới có tác 

dụng. người hạ hạ căn "ngũ nghịch thập ác,lúc lâm chung gặp được bạn hiền, chỉ 

dẫn niệm Phật,niệm đến 10 niệm,sẽ được sanh cõi Cực Lạc " đây cũng không phải 

là chuyện dễ dàng, lúc lâm chung sẽ gặp được bạn hiền không? có cơ duyên này 

không? Rất là khó gặp! lúc lâm chung gặp được Phật pháp, người ta vừa khuyên 

mà chịu nghe người này tuy là cả đời không có học Phật, nhưng nhất định trong 

quá khứ nhiều đời nhiều kiếp hay trong vô lượng kiếp đã từng cúng dường vô 

lượng chư Phật, trong phút giây ngắn ngủi đó họ đã phát tâm, thì họ sẽ được oai 

thần của chư Phật Như Lai gia trì, vì họ đã tin thật,nguyện thật và niệm thật, mười 

niệm hay một niệm đều thành công. cái này không phải ai cũng có thể làm được. 

đại thiện căn,đại phước đức vào lúc này sẽ thành thục mà thôi. có, thời xưa có 

những người như vậy bây giờ cũng có những người như vậy,nhưng rất ít. từ đây 

cho thấy rằng kinh này là quảng thu vạn loại, là A Già Đà dược của phổ bị tam căn. 

chúng ta có thể nói,lão hòa thượng Hải Hiền tiện tay bốc thuốc trị bệnh cho người, 

đó là A Già Đà dược đó không thể nghĩ bàn,nó rất là có hiệu quả, "có thể trị hết bá 

bệnh", quả thực đó đúng là sự gia trì của Phật lực nếu không phải sự gia trì của 

Phật lực làm sao có cái khả năng này? Phật lực gia trì cho lão hòa thượng, tại sao 

không gia trì cho chúng ta? tôi cũng rất muốn có khả năng này, tại sao không được 

gia trì? tâm hành của chúng và lão hòa thượng đối chiếu tỉ mĩ một chút thì sẽ rõ 

ràng. nếu như chúng ta mà đối chiếu với ngài thì công phu bỏ ra vì giáo pháp của 

chúng ta so với ngài thì nhiều hơn, nhưng nếu nói về thực hành thực tế, thì khoảng 

cách của chúng ta đối với ngài là thua xa! một câu Phật hiệu 92 năm không gián 

đoạn trên thế gian này có được mấy người? thật là không có cách nào để so bì,ngài 

chịu làm thật. chúng ta hôm nay đã nhìn thấy được tấm gương của ngài, chúng ta 

phải buông bỏ vạn duyên, chúng ta phải làm cái gì? Phải làm thật. nhất định phải 

học theo ngài ở câu Phật hiệu niệm không gián đoạn, phải học theo ngài buông bỏ 

được vạn duyên, không có tham sân si, không có tham lam,không có sân hận học 

trò của ngài nói với chúng tôi lão hòa thượng cả đời xưa nay không có cáu gắt qua 

với bất cứ ai, dù cho có người sỉ nhục ngài,ngài cũng có thể nhịn nhục, ngài cũng 

sẽ không cáu gắt với người ấy, đây là công phu tu hành. không tham,không 

sân,không si, không có ngạo mạn,không có hoài nghi, nói cách khác,kiến tư phiền 

não đã đoạn được. kiến tư phiền đã đoạn được rồi, địa vị ở mức độ thấp nhất là địa 

vị A La Hán, huống hồ ngài không phải là học tiểu thừa, Tịnh Độ là pháp đại thừa, 

pháp đại thừa thì ngài phải là pháp thân Bồ Tát. phía dưới trích dẫn đoạn kinh này 

nói,bổn kinh. " bổn kinh vân: trực tư kinh giả, tùy ý sở nguyện,giai khả đắc độ." 

câu nói này nói rất rõ ràng và rất minh bạch trực là gì? Là gặp được, chỉ cần bạn 

gặp được kinh này, thật sự là tùy theo ý bạn,tùy theo bạn nguyện không có chuyện 

không được độ. chúng ta xem tiếp đoạn văn phía dưới, " mạt pháp chúng 

sanh,phước bạc chướng thâm" bốn chữ này làm cho chúng ta hiểu rõ rằng phước 

của chúng ta rất là mỏng, không thể gọi chúng ta là tu hành. Hải Khánh,Hải Hiền 2 

vị hòa thượng mới là tu hành thật bạn hãy xem ngài một đời,ở dưới quê trong một 

ngôi chùa nhỏ ở nông thôn hẻo lánh, nhỏ đến nổi không thể nhỏ nữa, sống ở đó cả 

một đời, không có phước báo. Chướng ngại lớn ở bản thân của chúng ta cũng nhìn 

thấy được chướng ngại lớn. phải thật tâm tu hành, cái thứ nhất là chướng ngại đố 

kỵ dù cố tình hay vô ý nó cũng làm chướng ngại sự tu hành của bạn, làm chướng 

ngại tất cả thiện pháp thiện sự, nếu cắt đứt đi duyên của bạn chuyện này sẽ là lợi 

ích cho đại chúng. họ cũng dám làm. chướng ngại hoằng pháp lợi ích chúng 

sanh,đoạn tuệ mạng của chúng sanh quả báo ở địa ngục vô gián,họ cũng chịu làm 

quả báo hiện tiền,hối hận sẽ không kịp có rất nhiều bạn đồng tu hỏi tôi muốn phát 

tâm học giảng kinh. giảng kinh có lợi ích gì? các bạn hãy quan sát kỹ bạn hãy nhìn 

vào cuộc đời này của tôi, tôi nghe lời thầy,thầy dạy tôi đi con đường giảng dạy 

kinh giáo này. một đời phiêu bạc, tôi ngay cả giống như lão hòa thượng Hải Hiền 

một ngôi chùa nhỏ ở dưới quê cũng không có. ngài còn có ngôi chùa nhỏ,còn tôi 

thì không có; ngài còn có 100 ngoài mẫu đất có thể trồng trọt, tôi ngay cả một tấc 

đất cũng không có. mấy chục năm phiêu bạc ở bên ngoài, nơi nào mời đi giảng 

kinh thì tôi đến nơi đó, giảng xong rồi thì đi ,không có nhà mà về. có điều không 

tệ, đó là có rất nhiều người mời tôi giảng kinh, tôi giảng ở nơi này xong, thì nơi 

khác lại mời tôi đến,và còn nữa. nếu như không có người mời giảng thì phải làm 

sao? bạn có được những cái duyên này không? cái duyên của tôi cũng rất là đặc 

biệt, tôi cảm thấy rằng cuộc này của tôi là do Phật Bồ Tát an bài, chính tôi cũng 

không nghĩ đến. là một cơ duyên rất là ngẫu nhiên, tôi giúp Lý lão sư tổ chức lớp 

giảng toạ chuyên môn Từ Quang lớp giảng toạ này rất thành công, ảnh hưởng rất 

lớn ở Đài Loan. sau đó pháp sư Đạo An tổ chức ở Đài Bắc một lớp giảng toạ 

chuyên môn, và tìm tôi làm chủ giảng chính, tôi ở lớp giảng toạ đó giảng kinh hết 

4 năm một tuần giảng một lần,vào ngày chủ nhật. nghỉ đông và nghỉ hè ở Tùng 

Sơn tự chùa của lão hòa thượng mở lớp học, lớp học này học khoảng 2-3 tuần ngài 

mời vài vị pháp sư,tôi là một trong số đó, học viên đều là những người có trình độ 

đại học chuyên ngành cho nên lúc đó tôi quen biết không ít những bạn học viên 

này họ đều nghe qua bài giảng của tôi. những học viên này sau khi tốt nghiệp,lại ra 

nước ngoài du học, thành tích học tập và sự nghiệp đều thành công,và định cư ở 

nước ngoài vì thế mà tôi quen biết nhiều người như vậy, những người này họ mời 

tôi đi giảng kinh. chứ không phải lả tự miếu mời tôi, cũng không phải là cư sĩ tại 

gia mời tôi,không phải vậy, là những tốp học viên cũ mời tôi. mỗi một nơi giảng 

lâu nhất là một tháng, ngắn nhất là ba ngày,năm ngày. tôi nhờ có nhiều người thỉnh 

giảng, nếu như không có ai thỉnh giảng thì phải làm sao? đây là cái duyên mà tôi 

tin tưởng là do Phật Bồ Tát an bài, không có gián đoạn. thông thường những người 

xuất gia phải đi đâu để tìm cái duyên này? bạn học xong rồi,ai sẽ mời bạn đi 

giảng? vấn đề này rất là phiền phức. bây giờ chúng tôi đang tuyên truyền, hi vọng 

là tôn giáo sẽ trở về với giáo dục trở về với giáo dục thì phải mở trường học, chúng 

ta học giảng kinh sẽ có đầu ra, tôi sau này sẽ đến trường dạy học. ở Malaysia 

chúng tôi xây một học viện Hán học trong trường dạy cái gì? Dạy Nho Thích Đạo 

tam giáo những người xuất gia học Phật như chúng ta có thể học, trong đó có 65 

môn học, có Nho giáo,có Phật giáo,có Đạo giáo, đây là Hán học. Ở Srilanca có xây 

trường đại học Phật giáo, chúng ta những người thật sự học giảng kinh, có chỗ để 

dạy học. Đại học Hồi giáo Indonesia tích cực chuẩn bị mở viện Hán học, trong 

trường đại học phải mở một học viện Hán học, học viện Hán học cũng là Nho 

Thích Đạo, những người xuất gia có thể đến đó để học tập cái trường này là trường 

đại học công lập của quốc gia thành lập có học vị, cử nhân, thạc sĩ,tiến sĩ. sau khi 

đã tốt nghiệp học viên lấy được học vị có thể đến những trường đại học bình 

thường để dạy tiếng Hoa, nó sẽ có đầu ra. nếu như không có đầu ra thì phải làm 

sao? khi nào tôn giáo thật sự trở về với giáo dục, thì những người giảng kinh mới 

cần thiết, những người giảng kinh mới có chỗ đứng, nếu không, những người giảng 

kinh sẽ không cần nữa. tôi học giảng kinh là ở Đài Loan học từ Lý lão sư, sau khi 

thí phát xuất gia thầy còn khuyên tôi hãy bỏ đi việc giảng dạy giảng kinh, kêu tôi 

học làm Phật sự kinh sám, học tổ chức pháp hội,kêu tôi làm những việc này. tôi 

không thể làm được, tôi phát tâm xuất gia không phải là cái nguyện vọng này 

nguyện vọng của tôi là thâm nhập kinh tạng, để có thể giảng rõ rãng,giảng minh 

bạch Phật giáo đại thừa, tôi là vì nguyện vọng này,không phải là vì những thứ 

khác. tôi sống ở trong chùa một năm tôi không thể ở tiếp nữa. đi học kinh giáo ở 

Đài Trung,ở đạo tràng của cư sĩ, ở trong thư viện Từ Quang đây là trước khi xuất 

gia có duyên gặp được Lý lão sư sau khi học xong một nửa thời gian tôi đều sống ở 

nước ngoài pháp duyên ở nước ngoài rất là thù thắng. cuộc sống của mọi người đều 

rất khó khăn, lập một đạo tràng,xây một Phật đường là không phải dễ, các bạn 

đồng tu mời tôi đi giảng kinh, mua cho tôi một vé máy bay,cái này được, họ có thể 

làm được, nhưng lập một đạo trường thì không làm được, khi ở nước ngoài ở nhà 

của bạn đồng tu. đạo trường thì thuê mướn tạm thời thôi, vì thời gian ngắn ngủi,lâu 

nhất cũng không đến 10 ngày, vì thế có chỗ hạn chế. đây tức là phước mỏng 

chướng sâu nhìn thấy câu nói này cảm động vô hạn muốn bản thân thật sự niệm 

Phật thành tựu,được, tín nguyện trì danh. "Duy thử nhất môn, đản tín nguyện trì 

danh,tiện năng công siêu lũy kiếp, vãng sanh Cực Lạc,kính đăng bất thối". đây là 

lời chân thật,không phải lừa dối. "nhược vô như thị vi diệu pháp môn, phàm phu hà 

năng độ thử sanh tử nghiệp hải, nhi đăng bỉ ngạn" cư sĩ tại gia tu hành giống như 

lão hòa thượng Hải Hiền, ba người trong ngôi chùa này là một loại thành tựu tôi 

thấy qua,tôi nghe nói qua, nghe nói là thật,không phải là giả, ít nhất có mười mấy 

người kể lại,cho nên tôi tin tưởng. nhân sinh khổ đoản, Thế giới Cực Lạc là có 

thật,vãng sanh không khó. 40 mấy trước, lúc đó tôi khoảng 40 mấy tuổi, ở Phật 

Quang Sơn dạy học, Phật Quang Sơn cái trấn này còn gọi là xã Đại Thụ kế bên là 

xã Tướng Quân,thuộc TP Đài Nam xã Tướng Quân có một bà cụ, niệm Phật trong 

3 năm đứng mà vãng sanh,tự tại ra đi không có nói với bất cứ ai. nói với người 

khác thì sẽ bị quấy nhiễu, người ta sẽ khuyên bạn đừng có đi,ở lại thêm vài năm, 

lúc đó phiền phức sẽ đến. bà cụ này người rất hiền lành,rất từ bi. bà ấy cũng không 

hiểu Phật pháp xem Phật giống như Thần Thánh vậy,Thần Phật bất phân, rãnh rỗi 

thì thắp hương lạy Thần,lạy Phật. ba năm trước con trai bà cụ cưới vợ, cô dâu này 

hiểu được một ít Phật giáo, khuyên bà cụ không nên cúng vái bừa bãi, và làm một 

cái Phật đường nhỏ cho bà, để bà cúng dường Tây Phương Tam Thánh, chỉ và 

khuyên bà chuyên niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ nói cái lợi ích của Thế 

Giới Cực Lạc cho bà nghe bà cụ nghe và đã hiểu, hoàn toàn tiếp nhận, từ đó bà 

cũng không đi đâu hết, cứ ở trong nhà lạy Phật niệm Phật,ba năm sau bà ra đi 

không có nói với ai, đây tức là trí tuệ,là định công, buổi tối bà ra đi,vào lúc ăn cơm 

tối. con trai con dâu bà rất hiếu thảo, bà nói với họ,bà phải đi tắm, các con ăn cơm 

trước đi,khỏi đợi mẹ. bà đi tắm thật,thay xong quần áo. đợi rất lâu cũng không thấy 

ra gọi bà cũng không thấy trả lời,đến phòng bà nhìn xem bà đích thực là đã thay 

xong quần áo, sau đó đến Phật đường để xem thì thấy bà đang mặc áo hải thanh 

đứng trước tượng Phật, trên tay cầm xâu chuỗi,gọi bà cũng không thấy phản ứng 

xem kỹ thì ra bà đã đi rồi,không nói với ai một lời nào hàng xóm của bà cụ cậu ấy 

nhìn thấy tận mắt, cậu hàng xóm này làm công ở Phật Quang Sơn, là làm công dài 

hạn ở Phật Quang Sơn cậu ấy đem chuyện mình thấy được kể cho chúng tôi nghe, 

chúng tôi nghe xong rất cảm động cũng giống như là giảng cho chúng tôi nghe một 

bài học. là chính mắt nhìn thấy đấy. người thật việc thật, không có giả chút nào. bà 

cụ ra đi rất là an nhàn, ba năm là đã thành công. chúng ta xem  



và < Vãng sanh truyện> phân nửa trở lên đều là 3 năm. có phải chăng là thọ mạng 

3 năm của họ đã đến? vậy thì không phải. khi còn trẻ tôi ở Đài Bắc giảng kinh, 

sống ở nhà của Hàn Quán Trường,ở đó hết 17 năm nếu như không có sự hộ trì của 

gia đình họ thì con đường này của tôi sẽ không đi được thuận lợi sẽ là con đường 

bế tắc lúc đó sẽ là 2 con đường con đường thứ nhất là vứt bỏ việc giảng kinh,đi 

làm kinh sám Phật sự, việc này thì trong tự miếu hoan nghinh con đường thứ hai là 

hoàn tục, tôi đi đến ngã ba đường. Hàn Quán Trường cùng chồng của cô ấy đều là 

người nghe tôi giảng kinh tôi nói cho họ nghe cái khó khăn mà tôi đang gặp, phu 

thê họ trượng nghĩa,hộ trì . ngay lúc trong nhà cô ấy có một căn phòng trống, làm 

một cái Phật đường nhỏ. giúp tôi tìm chỗ ,tìm giảng đường, giúp tôi tìm người 

nghe giảng kinh,số người nghe giảng kinh không nhiều năm ba người,mười mấy 

người cũng được chỉ cần giảng kinh không gián đoạn, thì có thể học được họ giúp 

đỡ tôi những chuyện này, chúng tôi cùng hợp tác nhau trong 30 năm, 17 năm trước 

là ở nhà của bà ấy, 13 năm sau chúng tôi có một thư viện nhỏ, nó to không bằng 

một căn nhà lầu là một thư viện nhỏ ở Cảnh Mỹ. phước mỏng chướng sâu,không 

giả chút nào. tôi nhờ có Tam Bảo hộ trì nên mới có những cái duyên này hoàn toàn 

không có nản chí. cho đến bây giờ,Hồng Kông trao trả cho Trung Quốc trước khi 

trao trả,tôi mỗi năm đều nhất định phải đến nơi này giảng kinh một tháng lúc đó 

cũng ở Úc châu giảng một tháng, và đến Singapo những nơi này để giảng kinh. đây 

cũng là nói ngày nay giảng kinh quả là khó, giảng kinh không có đầu ra,không có 

thu nhập, kinh sám Phật sự thì có thu nhập, giảng kinh thì không có người hoan 

nghinh bạn,gặp mặt đều rất khách sáo đất Hongkong thì nhỏ,không có nơi để tiếp 

đãi bạn việc ăn ở rất khó khăn. vất vả đến mức phải bôn ba khắp nơi hết mấy chục 

năm đến bây giờ mới có một chỗ nhỏ, nên tôi không muốn đi nữa, sẽ không đi nữa. 

vì tuổi đã cao rồi mọi hoạt động trên quốc tế tôi đều ngưng làm, tất cả hoạt động 

tôi đều không tham gia, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ việc giảng kinh, chúng tôi 

dùng phòng thu hình nhỏ bé này dùng internet,dùng truyền hình để kết nối cùng 

với các bạn đồng đạo ở khắp mọi nơi, họ ở ngay lúc này mở màn hình lên chúng ta 

có thể cùng nhau chia sẽ chúng tôi hi vọng thật sự có phát tâm dựng trường chúng 

tôi hoan hỷ tán thán, chúng tôi cũng hết lòng hết sức giúp đỡ. trường đại học xây 

dựng xong rồi,tôi sẽ đi dạy một môn, đó là dạy kinh Vô Lượng Thọ, những kinh 

giáo khác tôi tất cả đều buông xả hết, một bộ kinh,một câu Phật hiệu. bộ sách tôi 

mà áp dụng, là bổn hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư bộ này là do Lý lão sư tận tay 

tặng cho tôi tôi có nghĩa vụ,có sứ mệnh hoằng dương bộ sách này, giới thiệu với 

mọi người bộ sách này sau khi gặp mặt lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, như là gặp được 

bạn xưa,cùng chung chí hướng, ngài tặng cho tôi bộ chú giải đầu tiên tôi có sứ 

mệnh đem nó phát dương quang đại. cho nên hiện giờ tôi giảng kinh các bạn khán 

giả không có ở tại đây nhưng sẽ ở trước màn hình vi tính,ở trước màn hình ti vi tôi 

biết có rất là nhiều người, chúng ta tuy là không cùng ở một nơi, nhưng chúng ta 

mỗi ngày gặp mặt nhau. cho nên tôi giới thiệu đĩa CD của lão hòa thượng Hải Hiền 

cùng với một phần văn tự của ngài cùng mọi người, hi vọng mọi người cũng xem 

nó như kinh Vô Lượng Thọ mà đọc. quả thực chúng ta học kinh là học cả một đời 

người, ngài Hải Hiền làm ra một sự tổng kết cho chúng ta học, ngài đem những cái 

mà chúng ta nói toàn bộ áp dụng nó, học đi đôi với hành. ngài tuy rằng không biết 

chữ, chúng tôi đọc quyển kinh này cho ngài nghe, ngài hoàn toàn lý giải,ngài 

không có một chút chướng ngại. ngài là tấm gương cho chúng ta học, sự thị hiện 

của ngài khiến cho chúng ta đối với pháp môn Tịnh Độ, đối với tín nguyện trì danh 

vãng sanh Tịnh Độ hoàn toàn khẳng định và thừa nhận nó. không còn tơ hào hoài 

nghi nữa. chúng ta muốn làm là cần phải làm theo như ngài buông xả vạn duyên 

trong tâm chỉ có một vị Phật A Di Đà, trong miệng chỉ có một câu Phật hiệu làm 

hết khả năng là ít nói. "nói ít một câu,niệm thêm một tiếng Phật" Giác Minh Diệu 

Hạnh Bồ Tát dạy chúng ta, đản tín nguyện trì danh, công siêu lũy kiếp, vãng sanh 

Cực Lạc,kính đăng bất thối". ba vị Bồ Tát ở Phật Lai tự Hải Khánh,Hải Hiền cùng 

mẫu thân của ngài Hải Hiền mẫu thân của ngài không phải là người tầm thường, 

trước khi vãng sanh còn đích thân xuống bếp, gói sủi cảo cho mọi người ăn, sau 

khi ăn cơm xong,ngồi trên ghế xếp bằng lại nói với mọi người " ta đi đây" và đã đi 

thật tự tại thế đó,thanh thoát thế đó! 8 năm sau, lão hòa thượng Hải Hiền là người 

hiếu tử lúc đó hoàn cảnh rất khó khăn chôn cất mẹ quá sơ xài luôn cảm thấy có lỗi 

với mẹ sau đó hoàn cảnh tốt hơn ngài muốn cải táng mẹ lại mộ quyệt vừa đào 

lên,thì người không còn thấy nữa ở trong quan tài chỉ có mấy cây đinh đóng nắp 

quan tài nằm trong đó, người thì không thấy đâu Lai Phật tự không phải là có nhị 

Thánh,mà là tam Thánh. mẹ ngài mặc dù không có xuất gia, nhưng công phu tu 

hành thì người xuất gia đều không thể bì vào thời hiện tại này làm ra tấm gương tốt 

như vậy cho chúng ta xem chúng ta vẫn còn có thể không tin sao? ngày nay nếu 

như thật sự không có pháp môn vi diệu như thế "làm sao có thể độ được phàm phu 

vượt qua biển sanh tử nghiệp, đến được bờ Giác" ,là chuyện không thể! chúng ta 

nhìn thấy chiếc đĩa CD này, nhìn thấy văn tự của bản tin này có thể không động 

lòng sao? Có thể không có cảm động sao? thật sự có cảm động thì sẽ có hành vi,sẽ 

có hành động, tôi sẽ làm thật. buông xả vạn duyên,nhất tâm chuyên niệm A Di Đà 

Phật, cầu sanh Thế giới Cực Lạc trước mắt chuyện lớn thứ nhất của chúng ta là 

mình phải tự hạn định thời gian cho mình bao lâu? Tôi tin rằng một năm là đủ rồi, 

trong một năm này có một nguyện cầu, tức là cầu kiến Phật A Di Đà. Đại Thế Chí 

Bồ Tát nói rất hay, "nhớ Phật niệm Phật,hiện tiền sẽ đến,nhất định kiến Phật" thấy 

được Phật,tâm sẽ định không thấy Phật,tâm sẽ không định thấy được Phật,tâm sẽ 

định thấy được Phật nếu như thật sự không muốn ở thế gian này nữa nhưng vẫn 

còn thọ mạng có thể yêu cầu Phật là thọ mạng của con không cần nữa, con có thể 

đi trước hạn Phật rất từ bi những người như thế rất nhiều,rất rất là nhiều đều là gặp 

Phật rồi không cần tuổi thọ,vãng sanh trước hạn chúng ta có thể làm được. lưu lại 

thế gian này,đó giống như lão hòa thượng Hải Hiền, Phật bảo ngài lưu lại lưu lại để 

làm gì? Làm biểu pháp làm tấm gương cho những người niệm Phật xem nếu không 

phải vì việc này thì không có lý do khác để trụ thế, không có cái lý do này thời 

gian hôm nay đã đến, chúng ta tạm học đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 10) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Các vị pháp sư,các vị đồng học,mời ngồi. Mời mọi người cùng tôi quy y Tam 

Bảo: A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, 

quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; quy y Tăng 

Già,chư chúng trung tôn. A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim 

nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; quy y Đạt Ma,ly dục 

trung tôn; quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu 

Âm Thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; 

quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. Mời xem < 

Đại Kinh Khoa Chú> trang 156 bắt đầu xem từ hàng thứ 5 chú giải,"Thượng" ở 

đây nghĩa là trở lên "minh bổn kinh quảng ứng quần cơ, nhi kỳ ân đức vưu 

thâm ư ngã sài phàm phu" đương kim mạt pháp,chúng sanh phước tuệ thiển 

bạc cấu chướng thâm trọng, duy lại thử phương tiện pháp môn. đản bằng tín 

nguyện trì danh tiện năng công siêu lũy kiếp, vãng sanh Cực Lạc,kính đăng bất 

thối". phía trước là nói nói rõ cái pháp môn này thượng trung hạ căn tất cả đều 

thích ứng, cũng tức là nói,bất kể là nam nữ già trẻ,hiền ngu bất hảo, bên trên 

từ Đẳng Giác Bồ Tát, bên dưới cho đến vô gián địa ngục, tất cả chúng sanh gặp 

được pháp môn này đều có thể thoát khỏi lục đạo luân hồi, thoát khỏi mười 

pháp giới, từ đây chúng ta thật sự hiểu được đây là pháp môn vô cùng thù 

thắng. Niệm lão cư sĩ ở đây nói với chúng ta rằng "nhi kỳ ân đức vưu thâm", 

đây là nói Phật A Di Đà thiết lập nên thế giới Tây Phương Cực lạc lấy tín 

nguyện trì danh tiếp dẫn tất cả chúng sanh ở thập phương, cho nên đối với 

những người phàm phu chúng ta có lợi ích vô cùng thù thắng. Tại sao? Phía 

dưới nói "Đương kim mạt pháp". đây là nói thời buổi hiện nay, là thời kỳ mạt 

pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni. pháp vận của Đức Thế Tôn là 12 ngàn năm, 

chánh pháp 1000 năm, tượng pháp 1000 năm, mạt pháp 10.000 năm. nếu như 

y theo sự ghi chép của Tổ Sư Đại Đức Trung Hoa ngày xưa mà nói thì Đức Thế 

Tôn ra đời vào năm giáp Dần,năm thứ 24 vua Châu Chiêu Vương viên tịch là 

vào năm thứ 25 vua Châu Mộc Vương. sự ghi chép lịch sử của người Trung 

Hoa rất là rõ ràng, nếu y theo sự ghi chép này, Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ 

cho đến năm này là 3041 năm cùng với cách nói của người ngoại quốc thì khác 

nhau, người ngoại quốc nói chỉ có 2500 năm, chênh lệch hết 600 năm. đối với 

cách nói của các vị tổ sư đại đức thời xưa ở Trung Hoa chúng ta có lý do để tin 

tưởng Tại sao? Vì người Trung Hoa rất xem trọng lịch sử nhất là những khảo 

chứng của niên đại, họ rất là cẩn thận, không phải là ghi chép tùy tiện. Mạt 

Pháp là 10 ngàn năm,đã trôi qua hết 1000 năm, 1000 năm đầu đã trôi qua , 

hiện tại là 1000 năm lần thứ 2 sự sơ khởi của 1000 năm lần thứ 2 mới trải qua 

được 41 năm, chúng ta là sanh ra vào thời đại này. "Chúng sanh phước tuệ 

thiển bạc",quả đúng là như vậy, nếu so với người đời trước thì chúng ta kém 

rất xa "cấu chướng thâm trọng", cấu là ô nhiễm,chướng là nghiệp chướng rất 

sâu rất nặng đây cũng rất là rõ ràng. những người cao niên đời trước của 

chúng ta tuy là có ô nhiễm,nhưng không có nghiêm trọng như vậy trong ký ức 

của tôi trên thế giới này bắt đầu đề xướng bảo vệ môi trường thời gian này 

không lâu khi tôi mới học Phật, thậm chí vào lần tiên tôi đến Hồng Kông để 

giảng kinh, vào năm 1977 cũng chưa nghe nói qua "bảo vệ môi trường" cái 

danh từ này,lúc đó không có phổ biến lắm, những người biết đến cũng không 

nhiều. đề xuất cái danh từ này tức là rõ ràng nói cái quả địa cầu này đã bị ô 

nhiễm nghiêm trọng, mọi người đều phải chú trọng cho việc bảo vệ môi 

trường đã từng có người hỏi qua tôi, hình như là ở Hồng Kông, tại vì lúc đó 

mỗi năm tôi đến Hồng Kông để giảng kinh một tháng. lần đầu đến giảng kinh 

giảng hết 4 tháng, là khoảng thời gian dài nhất, sau đó lại có rất nhiều vùng ở 

các nước khác lại mởi tôi đi giảng nên mới đổi thành một năm đến đó giảng 1 

tháng. tôi cũng đã từng được Đài truyền hình Hồng Kông phỏng vấn qua tôi 

nhớ là hình như có đưa ra vấn đề này, họ hỏi tôi bảo vệ môi trường có thể thu 

được hiệu quả không? lúc đó tôi trả lời rằng rất khó thu được hiệu quả. họ hỏi 

tôi tại vì sao? tôi nói: Bảo vệ môi trường là phải từ trong tâm mà bắt đầu, 

không có sự bảo vệ môi trường của cái tâm tức là sự ô nhiễm của tâm lý chỉ 

đơn thuần nói đến sự ô nhiễm của môi trường ở bên ngoài thì rất là khó thu 

được hiệu quả trong kinh Đại Thừa Phật thường dạy chúng ta rằng, hoàn cảnh 

vật chất ở bên ngoài nó tùy thuộc vào ý niệm của chúng ta mà thay đổi tất cả 

các pháp là do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển,tướng tùy tâm chuyển tướng 

mạo của con người cũng sẽ thay đổi, bề ngoài của trái đất cái diện mạo này 

cũng sẽ thay đổi hoàn toàn phải xem từ cái tâm của con người cho nên việc 

bảo vệ môi trưởng phải bắt đầu làm như thế nào? từ trên tâm lý mà bắt đầu 

làm bạn hãy xem,tâm bị ô nhiễm rồi,nghiệp chướng thì nặng dù cho bên ngoài 

có cố gắng mấy thì làm cũng không thu được hiệu quả, phải từ nội tâm mà bắt 

tay làm thì mới là biện pháp. chuyện này vào lúc trước vào tháng 11 năm 2005 

chúng tôi ở Thang Trì-Lô Giang làm một cuộc thực nghiệm cuộc thực nghiệm 

của chúng tôi ở nơi đó là thực thi giảng dạy văn hóa truyền thống, tức là< Đệ 

Tử Quy>, ,. cuộc thực nghiệm này làm hết 3 tháng mấy,không đến 4 tháng thì 

đã thay đổi được thị trấn này rất lớn con người đã tìm về với lương tâm của 

chính mình không bằng lòng làm những chuyện xấu làm những chuyện xấu họ 

cảm thấy là điều nhục nhã chúng tôi hi vọng có thể làm được đến cái mục tiêu 

này nhưng làm cho chúng tôi cảm thấy rất là kinh ngạc là văn hóa truyền 

thống đã bị đánh mất suốt 200 năm nay cách nghĩ trước tiên của chúng tôi là ít 

nhất là phải 2 đến 3 năm thì mới có thể nhìn thấy được hiệu quả nhưng không 

ngờ là chỉ có hơn ba tháng là nhìn thấy được hiệu quả, làm cho chúng tôi cảm 

thấy rất kinh ngạc. lúc đó tôi nói chuyện với các thầy cô tôi nói với họ rằng 

chúng ta tuyệt đối không thể ngạo mạn, cái thành tựu này là không phải đức 

hạnh của chúng ta không phải trí tuệ hay năng lực của chúng ta mà có thể làm 

được, Tại sao lại có cái thành tựu này , thành tích này xuất hiện? đó là do tổ 

tiên gia trì do tổ tiên phù hộ,tam bảo gia trì người dân ở nơi này nghe lời chịu 

hợp tác với chúng tôi,nên mới có thể làm được thành công. vì thế chúng ta 

phải cảm tạ ân đức của tổ tiên, cảm tạ ân đức của Tam Bảo, cảm tạ sự phối hợp 

của quần chúng nơi này. cuộc thực nghiệm này chứng minh được là nhân tính 

vốn thiện lành, chứng minh được là con người rất dễ giáo huấn, chỉ là không 

có ai chỉ dạy họ mà thôi. mặc dù ở Thang Trì chúng tôi đã dừng khóa học khóa 

học đã ngưng dạy nhiều năm rồi ở khu vực Triều Châu của tỉnh Quảng Đông có 

một nhà doanh nghiệp tên là Tạ Tổng vào ba năm gần đây ông ấy dùng văn 

hóa truyền thống để giáo huấn nhân viên của mình thu được hiệu quả rất lớn 

trong ba năm này không ngừng mở lớp học làm rất là thành công thời gian học 

không dài lắm lớp ngắn hạn là 1 tuần dài hạn một chút thì ba tuần,21 ngày thì 

có thể đánh thức lương tâm của con người thành tích tuyệt vời so với ở trấn 

nhỏ Thang Trì mà chúng tôi làm còn thành công hơn, nhận được sự tán thán 

của lãnh đạo chính quyền địa phương tán thán không phải bằng miệng,mà là 

bằng hành động lãnh đạo địa phương hạ lệnh cho cấp dưới của họ bộ phận 

thuộc cấp dưới của họ là thành phố,huyện,trấn đến trưởng thôn và xã đến tiếp 

thu sự giáo dục này bộ mặt địa phương,bộ mặt xã hội đều được sáng sủa mới 

mẻ làm cho mọi người cảm thấy kinh ngạc chứng minh rằng những cái mà 

chúng tôi nói ở Thang Trì là con người rất dễ giáo huấn. đặc biệt là nhà giam 

những người thọ hình những người này là khó giáo huấn nhất, họ có thể dùng 

thời gian 7 ngày để chuyển biến hoàn toàn khí chất của những phạm nhân thọ 

hình này. trong nhà giam họ mỗi ngày đánh nhau 20 đến 30 lần bây giờ thì 1 

lần cũng không có những phạm nhân cùng với nhân viên quản lý đối xử nhau 

rất là hòa nhã, gặp mặt nhau đều cúi đầu chào,đều hỏi thăm nhau sự giáo dục 

là quan trọng hơn thứ gì hết! họ giáo huấn như thế nào? họ nói với tôi 

rằng,phải xem trọng cái giáo dục nhân quả, đem giáo dục nhân quả này xếp ở 

hàng đầu, đạo đức luân lý xếp ở thứ hai. họ cái gì cũng không sợ thật sự hiểu 

được nhân quả, biết được báo ứng nhân quả là thật thì họ sẽ suy nghĩ chính 

chắn hơn cách làm này là chính xác. những người quản giáo thu thập những 

thí dụ tiêu biểu về báo ứng nhân quả rất là nhiều,những cái này có thể thuyết 

phục được người ta là nhân quả hiện tiền,nó ở ngay trước mắt đem nó nói ra 

một cách rõ ràng,một cách minh bạch bạn có tin hay không? thiện hữu thiện 

báo,ác hữu ác báo để cho những người thọ hình nghe rồi họ sẽ giác ngộ thật sự 

suy ngẫm những gì mình đã làm là sai và sẽ thừa nhận lỗi lầm,sám hối, sau khi 

phát nguyện sẽ không tái phạm nữa,làm người lại từ đầu làm người lại rất là 

có thành tích, cho nên tôi hi vọng họ có thể đem sự thật chân tướng làm một 

bài báo cáo cùng với Liên Hiệp Quốc nhắc nhở mọi người dùng cái phương 

pháp này sẽ có thể giải quyết được vấn đề nhất là đối với vấn đề xung đột, 

xung đột được hóa giải thì xã hội sẽ ổn định hài hòa. phải nhờ vào giáo 

dục,nhờ vào giáo dục nhân quả, nhờ vào giáo dục luân lý và giáo dục đạo 

đức,giáo dục tôn giáo, thì nhất định sẽ làm được. đây mới là thật sự tu phước 

tu huệ,tiêu trừ nghiệp chướng, khôi phục được sự thanh tịnh bình đẳng của 

chính bản thân. đoạn văn phía dưới nói, tình hình hiện nay, "duy lại thử 

phương tiện pháp môn, đản bằng tín nguyện trì danh tiện năng công siêu lũy 

kiếp, vãng sanh Cực Lạc,kính đăng bất thối". Gần đây chúng ta nhìn thấy được 

một vài biểu pháp, là ba người học Phật ở Phật Lai tự Hải Khánh pháp sư, mẫu 

thân của Hải Hiền pháp sư và ngài, ba người này hoàn toàn là dựa vào một câu 

A Di Đà Phật. họ không có học văn hóa,không biết chữ, nhưng chỉ biết niệm 

một câu A Di Đà Phật ngài Hải Hiền với câu Phật hiệu này đã niệm hết 92 năm 

hiệu quả là cái gì? tuổi thọ đến 112 tuổi, sức khỏe với người trẻ tuổi thì như 

nhau cái này làm cho người ta cảm thấy rất ngưỡng mộ. cảm thấy Bất khả tư 

nghì! người ở tuổi 112 ngài tự chăm sóc cho mình không cần sự chăm sóc của 

người khác việc gì cũng đều tự mình làm nấu cơm,gánh nước,giặt quần áo còn 

cả việc may vá nữa. ngài là người xuất gia, nhưng cả đời không có rời khỏi việc 

nông gia. ngài ở trên núi hoang khai khẩn trồng trọt với mảnh đất hơn 100 

mẫu, trong chùa chúng trường trụ chỉ có 4 người, dĩ nhiên là thành quả thu 

hoạch với diện tích đất lớn như vậy thì bốn người sẽ ăn không hết , nếu ăn 

không hết ngài sẽ bố thí cho làng xóm hoặc bố thí cho những nông dân nghèo 

ở nơi đó ngài đều có thể chăm sóc được. ( ngài đều Chiếu cố hết) ngôi chùa 

nhỏ ở nông thôn không có người đến lễ Phật, không có hương hỏa,không có 

thu nhập cúng dường, nhờ hết vào sự trồng trọt của bản thân, ngài trồng 

lương thực,trồng rau cải,trồng trái cây, 92 năm không có nghỉ ngơi,càng già thì 

càng dẻo dai. một câu Phật hiệu niệm cho đến cảm ứng bất khả tư nghì, ba 

người ra đi đều là tự tại mà ra đi, vui vẻ hoan hỷ nói ta đi đây, là đi thật bạn 

bè,có một số người nói với ngài lão hòa thượng à,ông có biết khi nào ra đi 

không? nói cho chúng tôi biết, để chúng tôi hộ niệm giúp ông. ngài từ chối,ngài 

không cần ai hộ niệm cả, ngài nói hộ niệm không có đáng tin, ta tự đi ta tin ở 

bản thân ta. ngài đều biết trước ngày giờ đến, hoan hoan hỷ hỷ,vui vẻ tự tại mà 

ra đi. đây chính là dựa vào tín nguyện trì danh tức là bốn chữ này ba người họ 

thành tựu đều là từ bốn chữ này. dựa vào tín nguyện trì danh, chúng tôi nghe 

nói,chúng tôi nhìn thấy, có, là có thật đấy, không phải chỉ là nghe nói không. 

khi tôi ở Hoa Kỳ thì nhìn thấy được 2 người. ở San Francisco có một bà cụ,cũng 

là người niệm Phật, ở nhà làm công việc nhà. con trai ở Hoa Kỳ thì đi học, sau 

khi tốt nghiệp ở lại Hoa Kỳ làm việc,rồi kết hôn, con trai và con dâu đều đi làm, 

họ sanh ra đứa cháu người con trai rước mẹ anh ấy sang Hoa Kỳ để chăm sóc 

đứa cháu và làm giúp việc nhà, việc trong nhà toàn là người mẹ làm đứa cháu 

chỉ khoảng chừng 4 tuổi,đi học mẫu giáo, cho nên ban ngày bà cụ ở nhà một 

mình, niệm Phật rất tốt,không có ai quấy nhiễu. cạnh nhà lối xóm đều là người 

ngoại quốc,ngôn ngữ bất đồng, cũng là cơ hội tốt cho bà niệm Phật. phải nói là 

niệm hết 3 năm,thì có thể biết trước ngày giờ ra đi. lúc bà ấy vãng sanh là vào 

nửa đêm,không có ai hay, mọi người đều ngủ hết. sáng hôm sau không có 

người nấu cơm bà cụ không có thức dậy đẩy cửa phòng nhìn vào xem bà cụ ăn 

mặc rất chỉnh tề, còn mặc áo hải thanh nữa, tay cầm xâu chuỗi ngồi trên 

giường, là xếp bằng ngồi trên giường gọi bà ấy cũng không thấy trả lời,nhìn kỹ 

xem,thì ra đã đi rồi. bà ấy có để lại di chúc, đặt ở bên cạnh, và đã may sẵn hết 

tang phục cho con trai,con dâu và đứa cháu. từ đây có thể thấy được, ít nhất là 

3 tháng trước là bà ấy đã biết trước, nếu không bà ấy làm sao có thể may sẵn 

hết tang phục? khi bà ấy may tang phục nhất định là lúc con trai và con dâu 

đều đi làm, đứa cháu nhỏ đi học,không có ai biết, không có ai nhìn thấy bà ấy 

làm. lúc này những thứ này đều đặt ra ở trên giường. từng phần từng phần để 

ở trên giường. bạn thân và là đồng tu của bà ấy là bà Cam thường hay nghe tôi 

giảng kinh, đem chuyện đó kể lại cho tôi nghe, nói là bạn đồng tu của bà ấy đã 

vãng sanh rồi. bà cụ này mới đúng là thật sự vãng sanh,không phải là nhờ hộ 

niệm, đây là ở Cali. Còn ở bờ biển phía đông bang Maryland tôi cũng có gặp 

được một người,là Châu Quảng Đại tiên sinh, cũng là người Trung Hoa. ông ấy 

ở bên đó mở tiệm bán bánh mì, ông ấy bị bệnh ưng thư, bệnh viện tuyên bố là 

không thể trị được. kêu người nhà ông ấy trở về nhà,nói với người nhà ông ấy 

rằng ông ấy sống không quá một tháng. người trong gia đình đều rất sốt ruột, 

cả nhà đều không có tín ngưỡng tôn giáo người đã đến mức này bệnh viện 

không tiếp nhận nữa,vậy là họ tìm đến tôn giáo, hi vọng có kỳ tích xuất hiện. 

khi đó chúng tôi cũng ở nơi đó thành lập hội Phật giáo mới được hơn 1 năm 

hội Phật giáo của chúng tôi thành lập năm 1984 mọi người muốn tôi làm hội 

trưởng. người nhà của Châu Quảng Đại tìm được chúng tôi chúng tôi phái bốn 

người bạn đạo, đi niệm Phật, đến nhà ông ấy xem xem. họ gọi điện về nói với 

tôi là quả thật là ông ấy không xong ,đã hết cách cứu chữa rồi, chỉ có khuyên 

ông ấy niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Độ. người này có sẵn thiện căn,nên liền 

tiếp nhận, ông ấy dặn dò người nhà không cần phải chữa trị nữa,không cần 

phải thuốc men nữa, mọi người mới niệm Phật tiễn đưa ông ấy vãng sanh. ông 

ấy đồng ý. cho nên bốn người bạn đạo của chúng tôi mới chia ca, mỗi ca có bốn 

người, người nhà và thân bằng quyến thuộc của ông ấy niệm hết ba ngày ba 

đêm,thì ông ra đi. ra đi rất là tốt, toàn thân đều mềm mại, khi hỏa táng còn có 

xá lợi nữa. đây là một người vốn không tin Phật, trong lúc lâm chung nhưng do 

ông ấy có thiện căn,khuyên ông ấy ông ấy tin tưởng, bảo phát nguyện ông ấy 

phát nguyện thật rất là hiếm có! Cùng với việc người nhà ông ấy chịu hợp 

tác,không có bài bác, tất cả đều y giáo phụng hành, nên mới có hiệu quả tốt 

như vậy. Hội Phật Giáo ở Washington sau khi thành lập thì làm được một việc 

lớn, là tiễn đưa một người vãng sanh tiễn đưa một người không có tín ngưỡng 

tôn giáo vãng sanh, làm rất thành công. đây là do người này có phước báo,nên 

mới có cái duyên này ở Đài Loan, vào 40 mấy năm trước, có một bà cụ ở xã 

Tướng Quân, cũng là biết trước được ngày giờ đứng mà vãng sanh. khi ở Hồng 

Kông giảng kinh vào năm 1977, lần đầu tiên tôi đến đó, Đàm lão pháp sư đã 

qua đời, nơi mà chúng tôi giảng kinh là thư viện Phật Giáo Trung Hoa - Cửu 

Long, cái đạo tràng này là do Đàm Hư lão pháp sư thành lập tôi chưa từng biết 

mặt qua lão pháp sư khi lão pháp sư còn tại thế làm Phật thất giảng khai thị thì 

có 2 cuộn băng cát sét là một người đồng tu mang đến cho tôi. vì ngài là người 

Miền Bắc Trung Quốc nên tôi nghe tiếng địa phương của ngài nghe không hiểu 

cho lắm tôi nghe một lần rồi một lần nữa,nghe đến 30 mấy lần. đại khái là tôi 

có thể hiểu được 80%, nghe hiểu được 80% ngài kể hai câu chuyện, một 

chuyện nói về một hòa thượng tham thiền, một chuyện nói về một hòa thượng 

niệm Phật, cả hai đều là đệ tử của lão hòa thượng Đế Nhàn. người đệ tử niệm 

Phật rất có thành tựu. niệm Phật hết ba năm,do ông ấy không biết chữ, hơn 

nữa 40 tuổi mới xuất gia, nên trong chùa không còn cách nào, đưa ông ấy về 

nông thôn ở, tìm một ngôi chùa nhỏ,đã bị bỏ hoang không ai có cần đến không 

có người ở,cho ông ấy ở, chỉ dạy cho ông ấy một câu Nam Mô A Di Đà Phật. 

niệm mệt rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi xong lại tiếp tục niệm,không phân biệt 

ngày và đêm, khi nào mệt thì khi đó nghỉ ngơi, nghỉ ngơi xong rồi lại tranh thủ 

mà niệm. người đồ đệ này thật thà,nghe lời,làm thật. trước ngày ông ấy vãng 

sanh 1 ngày. ba năm trời ông ấy không có rời khỏi ngôi chùa này, không có đi 

ra ngoài, có một hôm ông ấy ra ngoài thăm bạn của ông ấy buổi tối mới trở về 

nhà. trong chùa có một bà cụ chăm sóc cho ông ấy ông ấy nói với bà cụ rằng, 

ngày mai cụ không nấu cơm giúp tôi nữa. bà cụ nghĩ thầm, sư phụ ba năm liền 

không rời khỏi chùa, hôm nay ra khỏi chùa đi thăm bạn, có lẽ là ngày mai bạn 

của thầy mời thầy ăn cơm cơm trưa không cần nấu. đến trưa,bà cụ đi xem lại 

xem xem có phải sư phụ đã ra ngoài không trong chùa không có ai, gọi mãi 

cũng không ai trả lời, xem hết mọi nơi,nhìn thấy sư phụ đứng ở trong phòng 

mặt xoay về hướng tây, trên tay cầm xâu chuỗi,gọi ngài cũng không thấy trả 

lời, nhìn kỹ lại,thì ra ngài đã viên tịch. bà ấy hoảng hốt lên, vì từ đó đến giờ 

chưa thấy qua ai đứng mà viên tịch. ở dưới quê còn có một số người bạn đồng 

tu họ đều là đồ đệ của lão hòa thượng Đế Nhàn có người Đệ tử quy y Tam Bảo 

tại gia gọi mọi người đến,mọi người đều đến thăm mọi người cùng bàn bạc, 

khẩn trương đưa thư cho lão hòa thượng lúc đó còn chưa có phương tiện giao 

thông, nên đi bộ, từ ngôi chùa nhỏ này đi đến Quan Tông tự, phải mất thời gian 

một ngày, lão hòa thượng cũng gấp rút sang bên này tới lui phải mất ba 

ngày,ông ấy đứng hết 3 ngày. bạn xem đó,ông ấy đã viên tịch,còn đứng hết cả 3 

ngày. lão hòa thượng sắp xếp hậu sự cho ông ấy đối với ông ấy rất là tán thán: 

" ông không uổng là người xuất gia,thành tựu của ông, các pháp sư Hoằng 

Tông Diễn Giáo cũng không bằng ông, phước báo lớn của các phương trượng 

trụ trì ở danh sơn bảo sát cũng không bằng ông." tán thán ông ấy như vậy lấy 

tấm gương của ông ấy để khuyến khích các bạn đồng đạo niệm Phật của chúng 

ta phải học tập theo họ còn có một người vãng sanh khác, là ở chùa Cực Lạc 

Cáp Nhĩ Tân, chùa Cực Lạc vừa xây cất xong, ngôi chùa này là của pháp sư Đàm 

Hư xây cất Đàm Hư là học trò của lão hòa thượng Đế Nhàn, ông ấy là người 

Miền Bắc (Trung Quốc) sau khi xuất gia lão hòa thượng gọi ông ấy về quê để 

hoằng pháp, duyên của ông ấy là ở Miền Bắc. cho nên ở Miền Bắc dựng lên 

mười mấy cái đạo tràng, đều là của Đàm Hư dựng lên. sau khi Cực Lạc tự xây 

cất xong đầu tiên là mở một pháp hội truyền giới, hi vọng cái đạo tràng này có 

thể hưng thịnh lên, lần đầu tiên truyền giới. truyền giới có rất nhiều người làm 

công quả, những người xuất gia tại gia đến hộ pháp, có một người xuất gia đến 

là Tu Vô pháp sư, là một người niệm Phật chân thật,không biết chữ trước khi 

xuất gia ông ấy là thợ hồ, sau khi xuất gia ở trong đạo tràng làm những công 

việc nặng nhọc, những việc người khác không chịu làm ông ấy đều làm hết, 

không sợ cực nhọc, đến đạo tràng làm công quả, Pháp sư Định Tây đến hỏi ông 

ấy, ông có thể làm được việc gì? ông ấy bằng lòng chăm sóc người bệnh, truyền 

giới 53 ngày ở đây có những người trúng gió cảm mạo,thì ông ấy đến chăm 

sóc. đạo tràng là cần những người như vậy,nên giữ ông ấy ở lại. không bao lâu, 

ông ấy tìm Đàm lão hòa thượng và pháp sư Định Tây, ông ấy nói với 2 người 

họ là ông ấy phải đi rồi, Đàm Hư lão pháp sư là người có tu dưỡng, nên người 

đến thì không từ chối, người đi cũng không giữ lại,ngài không nói lời nào, ngài 

Định Tây thì làm gia sư nên trách móc ông ấy hết một trận giới kỳ chỉ có 53 

ngày, chẳng lẽ ông không có một chút lòng nhẫn nại sao? sao mới đến có mấy 

ngày rồi lại muốn đi? lúc này ông ấy mới nói, ông ấy nói xin bẩm cáo với lão 

hòa thượng giúp, tôi không phải là đi nơi khác mà tôi đi vãng sanh về Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc. chuyện này rất lớn, ông ấy vãng sanh Thế Giới Cực Lạc, 

thì hỏi xem ông ấy là khi nào? Không quá 10 ngày, chỉ trong 10 ngày, lúc này 

lão hòa thượng mới hiểu yêu cẩu chuẩn bị chẻ cho ông ấy 200 cân củi, chuẩn bị 

cho việc hỏa táng,giúp đỡ ông ấy. việc này pháp sư Định Tây đồng ý. đến ngày 

hôm sau ông ấy lại đến nói rằng: lão hòa thượng,hôm nay con sẽ đi rồi. mọi 

người vội vàng căn cái lều cho ông ấy, giúp ông ấy chẻ củi xong, là thật vãng 

sanh. ông ấy yêu cầu,hi vọng cho vài người niệm Phật tiễn đưa ông ấy vãng 

sanh, dĩ nhiên là mọi người đều rất hoan hỷ. những người tiễn đưa vãng sanh 

nói với ông ấy, trước đây những người niệm Phật biết ngày giờ vãng sanh thật 

sự đều để lại vài bài thơ hay vài bài kệ tặng cho những người tiễn đưa vãng 

sanh làm kỷ niệm, họ nói: Tu Vô Pháp sư ông cũng phải tặng cho chúng tôi vài 

bài thơ hoặc vài bài kệ Tu Vô nói: tôi là người thô thiển, không có ăn học,không 

biết chữ, sau khi xuất gia đều làm những việc khổ hạnh,khổ nhọc tôi không 

biết làm thơ cũng không biết đặt kệ nếu như các ngài đã hỏi thì tôi có 1 câu để 

tặng các ngài " nói được mà không làm được,không phải trí tuệ thật" mọi 

người nghe rồi,cảm thấy 2 câu nói này rất hay và thiết thực,niệm Phật tiễn ông 

ấy đi. niệm không bao lâu,ông ấy ra đi, là ra đi thực sự. những người niệm Phật 

vãng sanh này an nhàn tự tại mà ra đi. hình như họ đều là những người không 

biết chữ, điều kiện sẵn có của họ chúng ta quan sát kỹ sẽ thấy là thật thà,nghe 

lời,làm thật, đây là những điều mà những người niệm Phật , những người tự 

tại vãng sanh thành tựu,là bí quyết của họ. đương nhiên,cái điều kiện sẵn có 

này cửa ải quan trọng nhất đó là buông xả triệt để, đối với cái Thế giới này 

không còn tơ hào lưu luyến, như vậy mới được. nếu như còn tơ hào lưu luyến, 

còn có vấn vương,thì sẽ không đi được, nếu như là thọ mạng đã đến vẫn sẽ 

tiếp tục ở trong lục đạo luân hồi. chúng ta hôm nay từ chiếc đĩa phim này nhìn 

thấy được ngôi chùa nhỏ Lai Phật tự, là ngôi chùa nhỏ ở nông thôn không ai 

coi ra gì, có ba vị đại đức niệm Phật mà tự tại vãng sanh. người thứ đầu tiên để 

lại là toàn thân xá lợi, phụng thờ tại trong ngôi chùa nhỏ này. người thứ hai,là 

mẫu thân của lão hòa thượng Hải Hiền, ra đi lúc 86 tuổi, tám năm sau,lão hòa 

thượng muốn cải táng lại cho bà, đào mộ quyệt lên thì không còn thấy thi thể 

nữa,thật không thấy nữa. trong quan tài chỉ còn lại mấy cây đinh, là đinh đóng 

quan tài. lão hòa thượng vãng sanh cho đến nay đã được1 năm ngài vãng sanh 

vào năm 2013, trong tương lai lão hòa thượng có phải để lại sẽ là xá lợi? vẫn sẽ 

là toàn thân xá lợi? bây giờ chưa có mở vò ra vẫn còn chưa biết, KHẠP quả là 

quá phi thường! chỉ dựa vào tín nguyện trì danh bốn chữ này mà thành tựu thì 

bất khả tư nghì đây là tấm gương sáng cho những người niệm Phật ở trong 

thời kỳ mạt pháp vãng sanh đến thế giới Cực Lạc để thành Phật quả là kiếp này 

không uổng phí chúng ta đến đây, công đức viên mãn. "công siêu lũy kiếp" siêu 

là siêu việt,công là công phu,công đức. nếu như tu hành theo các phương pháp 

bình thường giáo cũng được,thiền cũng được,chỉ quán cũng được tu các pháp 

môn khác có thể cùng với những người vãng sanh địa vị bình đẳng, vậy thì 

phải tu rất là nhiều kiếp,thời gian rất là dài. phải tu hành nhiều đời nhiều kiếp 

mới có thể chứng đắc. vãng sanh đến thế giới Cực Lạc tu theo pháp môn này 

vượt qua họ,vượt qua họ rất nhiều rất nhiều, đây là chân tướng sự thật chúng 

ta phải biết "vãng sanh Cực Lạc" là sanh đến thế giới Cực Lạc thì sẽ chứng đắc 

tam chủng bất thối chuyển, A La Hán không thể bì, Tam Thừa Bồ Tát không thể 

bì trong một đời là thành tựu chúng tôi nghe Đàm lão pháp sư nói, Tu Vô Pháp 

sư cùng với đồ đệ là thợ vá nồi của Đế Nhàn lão pháp sư người thợ vá nồi là 3 

năm vãng sanh bà cụ ở xã Tướng Quân Đài Loan cũng là 3 năm còn bà cụ ở San 

Francisco tôi không quen,nên tôi không rõ bà ấy niệm Phật được bao lâu. tôi 

tin tưởng công phu niệm Phật là có hiệu quả nhất, phải nói là khoảng thời gian 

tôi ở Hoa Kỳ người Trung Hoa khi đó ở Hoa Kỳ sống tập trung rất ít, chỗ ở đều 

có khoảng cách tương đối xa nói cách khác,đi ra ngoài đều phải lái xe. bà cụ 

nhất định là không biết lái xe, niệm Phật là tốt nhất,không có ai quấy nhiễu, 

nhất tâm chuyên chú,cũng giống như là bế quan vậy, cho nên công phu sẽ rất 

dễ dàng đạt hiệu quả, rất dễ dàng thành tựu. nếu như có đồng tu đạo hữu 

nhiều rồi vẫn còn muốn tán gẫu,vẫn còn thích nói chuyện phiếm tâm rất khó 

chuyên nhất. hoàn cảnh đó ở Hoa Kỳ tôi hiểu cho nên công phu của bà ấy dễ 

dàng đạt được hiệu quả nhất định là đã gặp Phật, không gặp Phật là không biết 

ngày nào đi. khi gặp được Phật,Phật đến nói cho bạn biết hẹn chắc thời gian 

với bạn ngày nào sẽ đến tiếp dẫn bạn, đến lúc đó là đi thật,không có giả chút 

nào. "vãng sanh Cực Lạc,kính đăng bất thối" "nhược vô như thị là vi diệu pháp 

môn" kẻ phàm phu làm sao có thể thoát khỏi lục đạo luân hồi? "biển sanh tử 

nghiệp" tức là lục đạo luân hồi, " bỉ ngạn" là thế giới Tây Phương Cực Lạc đến 

được thế giới Cực Lạc, bạn đích thân tiếp nhận sự dạy dỗ của Phật A Di Đà, khi 

gặp mặt được Phật A Di Đà rồi chúng ta tin tưởng rằng không cần thời gian dài 

lắm, bạn sẽ chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề cái duyên này rất là thù thắng! chúng 

ta ở trong lục đạo không biết đã trải qua biết bao nhiêu kiếp, thời gian quá dài, 

đời đời kiếp kiếp thiên đường đã đi qua,địa ngục đã chờ đợi qua, thiên đường 

và địa ngục thời gian đều rất dài, nẻo đường nào chúng ta cũng đều đã đi qua 

không cách nào thoát ly được gặp được pháp môn này tức là cơ hội đã đến " cố 

đại từ bi phụ,lưỡng độ đạo sư" đại từ bi phụ là người chúng ta cảm kích, là chỉ 

Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật cũng là bao gồm Phật Di Đà ở thế giới Cực Lạc cả 

hai vị đều là người cha đại từ bi, lưỡng độ đạo sư. "mẫn niệm ngã đẳng" họ từ 

bi,thương xót chúng ta trong lục đạo quá khổ "khai thử Tịnh Độ pháp môn, 

diệu hiển khổ lạc nhị độ, kích dương trầm mê chúng sanh" đây hoàn toàn là ân 

đức của Đức Di Đà, khai thông tín nguyện trì danh niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ,cái pháp môn này thật là vi diệu tỏ rõ sướng khổ hai nơi khác nhau thế giới 

Cực Lạc là sung sướng,thế giới Ta Bà là đau khổ Phật nói với chúng ta rằng bát 

khổ,tam khổ, đây là đem những cảm nhận của chúng ta tổng kết lại thành 2 

loại bát khổ là chuyên nói về nhân gian hiện tại chúng ta đang ở nẻo nhân đạo 

có sanh lão bệnh tử, mỗi người chúng ta đều không thể tránh khỏi ngoài cái 

sanh lão bệnh tử, có cầu bất đắc có ái biệt ly có oán tăng hội, có ngũ âm xí 

thịnh đời đời kiếp kiếp không thể thoát ly được, những cái khổ đau thì ở thế 

giới Cực Lạc hoàn toàn không có. chúng ta sống ở cái thế giới này, lúc còn trẻ 

thì không có cảm nhận được, đến lúc ở tuổi bóng xế thì bạn sẽ cảm nhận được, 

thân thể suy yếu, động tác không còn nhanh nhẹn nữa, trí nhớ cũng giảm sút 

những cái gì học lúc trước đều quên hết, bây giờ nói với bạn trong nháy mắt 

bạn cũng sẽ quên hết nếu như bản thân không có phước báo, cuộc sống sẽ rất 

là đau khổ, chúng tôi nhìn thấy biết bao nhiêu người già khi tuổi già trong nhà 

không ai chăm sóc, đều đưa đến viện dưỡng lão. trong viện dưỡng lão cuộc 

sống vật chất miễn cưỡng có thế sống qua ngày còn cuộc sống tinh thần thì 

hoàn toàn không có, những cụ già sống trong viện dưỡng lão thật là tội nghiệp 

họ ở đó làm những gì? người Trung Hoa có câu ngạn ngữ nói là "ngồi ăn để 

chờ chết" vậy còn gì là cuộc sống năm 1982 tôi ở San Francisco California 

giảng kinh ở trong một chung cư dưỡng lão giảng hết một tuần lễ, tôi có cảm 

xúc rất sâu sắc tu hành tôn giáo loại viện dưỡng lão này là thích hợp nhất cho 

nên tôi mới nghĩ đến thôn Di Đà những người già sẽ cùng chung sống với 

nhau, trong cái thôn này có một cái niệm Phật đường mỗi ngày giảng kinh cho 

họ nghe và dẫn dắt mọi người cùng nhau niệm Phật, đó là đạo tràng lý tưởng 

nhất. những người già sẽ thật sự hiểu rõ,thật sự giác ngộ nhất tâm chuyên 

niệm, 3 năm thì có thể tự tại vãng sanh, đó là việc tốt. Cho nên phải hiểu rõ 

sướng và khổ, thì bạn sẽ hạ quyết tâm tôi phải vãng sanh thế giới Cực Lạc sự 

tuyệt vời ở thế giới Cực Lạc là thật cùng với thế giới này của chúng ta hoàn 

toàn khác nhau. thế giới này của chúng ta thân thể con người là vật chất, cho 

nên cần phải ăn uống, phải có chất dinh dưỡng thế giới Cực Lạc thân thể không 

phải là vật chất, là pháp tánh biến ra pháp tánh không cần ăn uống, bạn nghĩ 

xem giảm thiểu đi biết bao nhiêu là chuyện pháp tánh thanh tịnh,vĩnh viễn sẽ 

không có ô nhiễm, nói cách khác là ở thế giới Tây Phương Cực Lạc không cần 

phải tắm rửa,không cần phải rửa mặt tại sao? Mãi mãi sạch sẽ,chẳng vướng bụi 

trần, bạn nghĩ xem cái này tự tại biết bao, bớt đi được rất nhiều chuyện hoàn 

cảnh sống ở thế giới Cực Lạc gọi là pháp tánh độ hoàn cảnh sống của chúng ta 

hiện tại gọi là pháp tướng không phải là pháp tánh, tướng là có sanh có 

diệt,tánh là bất sanh bất diệt, cho nên những người đến được thế giới Cực Lạc 

là được vô lượng thọ không có sanh lão bệnh tử, đến thế giới đó thì sẽ hoa khai 

kiến Phật, diện mạo sẽ hoàn toàn giống như Phật A Di Đà vậy. trong bộ kinh 

này giới thiệu rất tường tận, chúng ta thấy rồi sẽ thật hoan hỷ. cái thân xác này 

thật là phiền toái, còn thân thể ở nơi đó thì vi diệu thơm tho sạch sẽ đầy đủ sáu 

loại thần thông, trí huệ đức tướng là cái vốn có của tự tánh tất cả đều hiển thị 

ra hết. Phật A Di Đà thời thời khắc khắc biến hóa thân vô lượng vô biên cái hóa 

thân này cũng không có ngừng nghỉ, Tại vì sao? tiếp dẫn những người có công 

phu niệm Phật thành thục ở thập phương ngài đi tiếp dẫn. Phật A Di Đà không 

đến tiếp dẫn, sẽ không ai biết Tây Phương ở đâu, ngài nhất định đến tiếp 

dẫn.Ngài phát cái nguyện này, mỗi một chúng sanh vãng sanh, ngài phải hóa 

một thân để đi tiếp dẫn họ cho nên cái hóa thân của Phật Di Đà là vô lượng vô 

biên vô số vô tận ngài có bản lĩnh to lớn như vậy. mỗi một người vãng sanh 

đến thế giới Cực Lạc, hoa sen sẽ nở ra, người vãng sanh sẽ hiện thân, cái thân 

đó giống như là Phật A Di Đà cũng có cái năng lực này, hóa thân vô lượng vô 

biên. để làm gì? Thế giới vô lượng vô biên, chư Phật Như Lai vô lượng vô biên, 

hóa thân vô lượng đi cúng dường chư Phật, cúng dường chư Phật là tu phước, 

nghe Phật giảng kinh thuyết pháp là tu huệ, những cái thân này đều có tác 

dụng, đến thập phương thế giới phước huệ song tu. cho nên thế giới Cực Lạc 

tu một ngày, bằng tu vô lượng kiếp ở thế giới của chúng ta đều không bằng ở 

trên đó một ngày, bạn nói có thể không đi sao? có thể không mau lẹ để đi sao? 

còn chậm trễ gì nữa. phía dưới là nói thí dụ, " thử" là cái thế giới này của chúng 

ta, "đại hỏa tụ", những ngày tháng của thế giới này rất khó qua, cái hỏa này là 

nói cái phiền não. " bỉ thanh lương trì" thế giới Cực Lạc thanh lương trì rất tự 

tại,rất dễ chịu. "bảo liên tại tiền" chúng ta tiến về phía trước,hoa sen đến tiếp 

dẫn chúng ta. "đao sơn tại hậu" nếu như chúng ta không đến được thế giới Cực 

Lạc thì đó tức là địa ngục,là tam đồ, đao sơn kiếm thụ là địa ngục. chúng ta 

phải đi đâu? nhất định phải suy nghĩ thật kỹ càng ta sống tại cái thế gian này 

nhiều năm như vậy, tạo nên những nghiệp gì? là thiện nghiệp,là ác nghiệp? 

khởi tâm động niệm,ngôn ngữ tạo tác những gì vì chúng sanh là thiện nghiệp, 

những gì vì bản thân chính là ác nghiệp. mỗi ngày chúng ta có bao nhiêu ý 

niệm vì xã hội,vì chúng sanh, lại có bao nhiêu ý niệm vì bản thân? lục đạo luân 

hồi là do nghiệp lực dẫn bạn đi, cho nên phải tự mình thật tâm phản tỉnh, đại 

khái kiếp sau đi con đường nào thì sẽ biết rõ. mấy năm trước cũng là tôi mời 

một người bạn học cũ của chúng tôi, anh ta là họa sỹ đây là danh họa thời 

đương đại, tên Giang Dật Tử, họa một bức địa ngục biến tướng đồ, là chiếu 

theo < Ngọc lịch bảo sao> của Đạo giáo mà họa ra,họa rất đẹp, anh ta dùng hết 

thời gian một năm, là công bút họa. sau khi họa ra bức tranh này, lúc đó tôi 

đang ở Úc châu, tôi đột nhiên nghĩ ra, trong kinh Phật Phật có giảng tình hình 

ở địa ngục cũng khá là nhiều, Phật môn không có một quyển chuyên họa nào 

để nói về chuyện này. cho nên tôi tìm đến mấy người bạn học tra , đem lục qua 

một lần từ đầu đến cuối, tìm ra trong 25 loại sách nói về địa ngục, hơn nữa nói 

rất tường tận. cho nên chúng tôi liền đem những thứ này chép ra và soạn 

thành một quyển, tôi đặt tựa đề là< Chư Kinh Phật Thuyết Địa Ngục Tập Yếu>. 

lúc đó trong lòng nghĩ rằng sau này nếu có gặp được cái duyên này, thì sẽ đem 

cái địa ngục như trong kinh Phật nói họa thành một bức biến tướng đồ. cái 

nhân quả trong kinh Phật nói rất rõ ràng, trong thì nói nhiều về quả báo, cái 

quả là do tội nghiệp gì thì nói có thiếu sót có một số có chú thích,có một số thì 

không có, trong kinh Phật thì đều có, cái nhân gì thì cảm ứng cái quả gì. nhất là 

ở thời đại này giáo hóa chúng sanh thời đại này để họ quay đầu là bờ, dựa hết 

vào luân lý nhân quả và chân tướng sự thât, phải dạy cái này. luân lý phải làm 

rõ ràng, để họ không hoài nghi, tin có thật sự sự tướng nhìn được tường tận,họ 

sẽ sợ tâm e sợ sẽ sinh ra,không dám làm chuyện ác nữa. luân lý đạo đức là 

khuyên người ngại ngùng làm chuyện ác nhưng công danh lợi lộc đặt ngay 

trước mặt có khi sẽ động lòng,sẽ không giữ được. nhưng hiểu được nhân quả 

thì họ có thể giữ được, tại sao? Vì họ sợ nghĩ đến nếu tôi làm chuyện này, sau 

khi chết sẽ đọa địa ngục, họ sẽ sợ cho nên giáo dục tôn giáo đối với thế đạo 

nhân tâm đối với sự an nguy của xã hội có cống hiến rất lớn, phải tìm lại nó, 

không tìm lại nó, xã hội sẽ trở nên động loạn là vô phương hóa giải. " ư thị tự 

nhiên sanh khởi thắng nguyện", thắng là thù thắng, cái nguyện thù thắng là gì? 

cầu sanh thế giới Cực Lạc, cái nguyện này rất thù thắng. phía dưới nói "yếm ly 

Ta Bà,cầu sanh Cực Lạc". bộ kinh Vô Lượng Thọ này, thêm vào là tập chú của 

lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, thì có thể khởi cái tác dụng này. nói thế gian này của 

chúng ta khổ, trong bộ kinh này có một đoạn văn lớn có trọng lượng rất lớn, từ 

phẩm 32 đến phẩm 37, chuyên thuyết, phụ đới thuyết toàn kinh từ đầu đến 

cuối nói rất ít, nói chuyên môn đó là có sáu phẩm kinh rất quan trọng. "kí sanh 

tín nguyện,cánh trì danh hiệu, tiện đắc độ thoát", sự học tập của bạn sẽ thành 

công. nếu như đã tin thật,tin tưởng rồi,thì thật muốn đi, cách để đi chính là 

một câu danh hiệu, trong kinh nói rất rõ ràng chúng ta thấy được có rất nhiều 

rất nhiều người tự tại vãng sanh, và biết trước ngày giờ đích thực một đời họ 

chính là một câu Phật hiệu ngoại trừ câu Phật hiệu này ra họ cái gì cũng không 

có. cho nên bản thân chúng ta phải giác ngộ, không thể không buông xả vạn 

duyên, nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật. nếu như không làm cách như vậy e 

rằng chúng ta khi đến lúc lâm chung vẫn sẽ ở trong lục đạo luân hồi, vậy là 

uổng công tu một kiếp này. các bạn không sợ nhưng tôi sợ, các bạn không để 

tâm,nhưng tôi để tâm, có lẽ các bạn còn trẻ,còn có thời gian, ở tuổi tác của tôi 

thì không còn thời gian nữa. những người trẻ tuổi ở trong và ngoài nước nhiệt 

tâm với văn hóa truyền thống rất nhiều, các bạn đến hỏi tôi,tôi nói tôi thích 

những hoạt động của các bạn thì tôi không thể tham gia, vì tôi không có thời 

gian tham gia, tôi phải học theo lão hòa thượng Hải Hiền, nhất tâm chuyên 

niệm Phật A Di Đà . khi cái thân thể này còn, tôi chỉ chuyên học bộ kinh này và 

bộ tập chú này, mỗi ngày dành một ít thời giờ để chia sẽ với mọi người. chúng 

ta lợi dụng khoa học kỹ thuật hiện tại, dùng truyền hình vệ tinh,dùng internet 

cho nên không cần ở bên nhau, ở gần bên nhau là phải có đại phước báo, 

chúng ta phước mỏng chướng sâu, không có cái phước báo lớn đó,không có 

đạo trường, người đông rồi đến đây sẽ không có chỗ ở. cho nên mỗi người ở 

một nơi của mình, mỗi ngày nghe kinh ít nhất 2 tiếng thông thường đều là 4 

tiếng, mở kênh ti vi lên đều có thể thu được. cái này là đời trước không có cách 

nào làm được, đời này chúng ta làm được. trong một đời này nhất định phải 

đem chuyện vãng sanh thế giới Cực Lạc xem như là một chuyện lớn duy nhất 

trong cuộc đời này của chúng ta. vì thế mọi người lập trường học, khắp nơi 

đều muốn mở học viện Hán học, tôi thích,tôi tán thán, tôi không thể tham gia 

công việc nếu như sức khỏe tôi vẫn còn tốt, học viện Hán học thành lập học 

viện Hán học là có Nho Thích Đạo, tôi có thể đi dạy một môn, đó chính là kinh 

Vô Lượng Thọ, những cái khác tôi không đụng tới. cuộc đời này của tôi chỉ một 

bộ kinh, một câu A Di Đà Phật, quyết định cầu sanh thế giới Cực Lạc. " sanh bỉ 

quốc dĩ", sanh đến thế giới Cực Lạc. "kiến Phật văn pháp", không những gặp 

Phật A Di Đà, đồng thời cũng gặp được thập phương tất cả chư Phật Như Lai, 

không những nghe Phật A Di Đà thuyết pháp, đồng thời nghe tất cả chư Phật 

thuyết pháp. " đắc vô thượng ngộ" vô thượng ngộ tức là đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh mà chúng ta thường nói. trí tuệ,thần thông,đạo lực cùng với 

Phật như nhau. cùng với vị Phật nào? Chính là cùng với Phật A Di Đà, đệ tử của 

Phật A Di Đà đương nhiên sẽ cùng với Phật A Di Đà như nhau. " do hữu niệm 

nhi nhập vô niệm", trước khi vãng sanh hữu niệm, vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc thì chứng đắc vô niệm. "nhân vãng sanh nhi khế vô sanh", trước khi vãng 

sanh là có sanh tử,có luân hồi, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc thì sanh tử luân 

hồi sẽ liễu được,không còn nữa, thế giới đó là bất sanh bất diêt. "đốn ngộ thử 

tâm,bổn lai bình đẳng", đây chính là đề kinh của bổn kinh thanh tịnh bình đẳng 

giác. thanh tịnh bình đẳng giác là ai? tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà có một 

biệt hiệu gọi là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. cho nên nói thử tâm tức là Phật A 

Di Đà Phật A Di Đà chính là thử tâm. đoạn phía dưới, " sư nguyên hiểu", vị 

pháp sư này là người Hàn Quốc, vào thời Đường du học ở Trung Quốc, học trò 

của đại sư Thiện Đạo, sau khi học xong về nước, truyền bá Tịnh Độ Tông "tứ 

thập bát nguyện,tiên vi phàm phu, kiêm vi Tam Thừa Thánh Nhân". bạn quan 

sát kỹ 48 nguyện của Phật A Di Đà, quả đúng là nguyện nào cũng đều là vì nghĩ 

đến chúng sanh lục đạo khổ nạn, không phải là vì ai khác. từ chỗ này chúng ta 

quán triệt được, đức Di Đà khi còn ở nơi này phát ra đại nguyện lúc đó ngài 

vẫn còn chưa thành Phật, ngài xuất gia làm tỳ kheo, tỳ kheo Pháp Tạng là đức 

hiệu của ngài. vị này có trí tuệ,có tâm đại từ bi, thấy được trong sát độ của chư 

Phật mười phương thế giới chúng sanh ở lục đạo quá đáng thương, mê muội 

quá sâu, nghiệp chướng quá nặng, muốn giúp đỡ họ vượt qua lục đạo thật khó, 

cho nên ngài hướng về thầy của ngài là Thế Gian Tự Tại Vương Phật thỉnh 

giáo, làm thế nào có thể thỏa mãn nguyện vọng độ chúng sanh của ngài. thầy 

dạy ngài một cách, dạy ngài đi tham học, con có thể vào trong tất cả sát độ của 

chư Phật mười phương để viếng thăm dùng lời nói hiện tại nói con đi khảo 

sát,con đi học tập, trong sát độ của chư Phật tốt đẹp con nên ghi nhớ,con phải 

học tập, trong sát độ của chư Phật không tốt đẹp con có thể không cần, học cái 

hay của người,không học khuyết điểm của người, tạo dựng đạo tràng của riêng 

con đây chính là nguồn gốc của thế giới Cực Lạc. không phải người nào vọng 

tưởng mà nghĩ ra, không phải vậy tỳ kheo Pháp Tạng dùng hết thời gian 5 kiếp 

không có nói tiểu kiếp,trung kiếp, kiếp ở đây tức là đại kiếp, thời gian năm đại 

kiếp khảo sát tất cả sát độ của chư Phật mười phương, tổng kết 48 nguyện, 

cũng tức là nói sự chọn lựa của ngài đối với sát độ của chư Phật mười phương 

thế giới ngài chọn là những thứ gì?ngải bỏ là những thứ gì trong nguyện thứ 

nhất chúng ta nhìn thấy được ngài ngài bỏ tam ác đạo,tam ác đạo bất thiện. 

cho nên thế giới Cực Lạc có phàm Thánh đồng cư độ, nhưng mà nó chỉ có hai 

đường tam ác đạo thêm vào nữa là Tu La đạo thế giới Cực Lạc không có A Tu 

La, không có La sát không có ngạ quỷ,súc sanh,địa ngục. chúng ta có thể hiểu 

không có quả tất nhiên sẽ không có nhân có nhân thì sẽ có quả. thế giới Cực 

Lạc toàn là Bồ Tát, những người trong phàm Thánh đồng cư độ cũng là Bồ Tát 

hơn nữa đều là pháp thân Bồ Tát, hoàn toàn là sự gia trì của oai thần 48 

nguyện làm cho mỗi một chúng sanh vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đều là A 

Duy Việt Trí Bồ Tát A Duy Việt Trí là bất thối chuyển. Sư Nguyên Hiểu ở đây 

nói rất hay, Phật A Di Đà phổ độ chúng sanh,độ phàm phu trước, tại sao? Vì họ 

quá khổ, họ cần cấp thiết kiêm vi tam thừa Thánh Nhân tam thừa Thánh Nhân 

là chỉ Thanh Văn, Thanh Văn,Duyên Giác,Quyền Giáo Bồ Tát Quyền Giáo Bồ Tát 

tức là Bồ Tát không có minh tâm kiến tánh, thứ tự độ thoát họ là ưu tiên. "khả 

kiến Tịnh Độ chi diệu, thủ vi phàm phu đắc độ." chúng ta thấy được câu này thì 

hoan hỷ, Tại sao? Chúng ta có phần, chúng ta là phàm phu, Phật A Di Đà độ 

chúng sanh chúng ta là ưu tiên hàng đầu. những gì trong kinh Vô Lượng Thọ 

nói, tuyệt đối không phải là lời giả dối, quyết định có thể tin tưởng, chúng ta 

quyết định phải tranh thủ đoạn phía dưới này nói, "Tha lực diệu pháp,thiện hộ 

hành nhân". đoạn này chúng ta đơn giản hóa nó, chính là trong chú giải. "mạt 

thế tu hành" mạt thế là thời thế hiện tại, "đa chư chướng nan" chướng ngại rất 

nhiều,khó khăn trùng trùng, còn có "âm ma quấy nhiễu", có một số chúng ta có 

thể cảm nhận được, có một số thì không cảm nhận được. hiện tại cái thế gian 

này, có rất nhiều bạn đồng tu đều nhận thấy được làm việc tốt khó,rất khó 

khăn. bạn đối xử họ tốt họ không tiếp nhận, họ hoài nghi bạn bạn tốt với tôi 

như vậy nhất định bạn có ý đồ gì, có mục đích gì với tôi tất cả đều bị họ nghĩ 

lệch đi hết, và tìm đủ mọi cách để đề phòng bạn, không thể tiếp nhận. bạn 

muốn làm việc xấu thì rất dễ giúp bạn làm rất là nhiều, làm việc xấu thì thuận 

buồm xuôi gió không có chướng ngại chúng ta gặp phải một thời đại như vậy, 

nếu như không có sự rèn luyện nhẫn nhục tương đối, thì bạn sẽ chẳng còn gì. 

tôi xuất gia,lúc ban đầu không có ý xuất gia, đại sư Chương Gia khuyên tôi. tại 

sao ông ấy khuyên tôi? vì ở Đài Loan tôi không có nhà, không có cái nổi lo về 

gia đình sau này,chỉ có một thân. thầy khuyên tôi xuất gia, muốn tôi học Phật 

Thích Ca Mâu Ni cho tôi xem một quyển sách, < Thích Ca Phổ>, 2 loại, có thể 

nói đây là từ trong kinh Phật trích lục mà ra tiểu sử của Phật Thích Ca Mâu Ni. 

thầy nói với tôi,con muốn học Phật, điều đầu tiên là phải hiểu biết về Phật 

Thích Ca Mâu Ni, nếu như con không hiểu biết về ngài,thì con sẽ đi sai đường, 

người hiện tại nói bạn sẽ đi đường vòng. tôi nghe câu nói này cảm thấy rất có 

lý học Phật thì nhất định phải hiểu biết về Phật. sau khi học rồi mới phát hiện, 

Thích Ca Mâu Ni Phật không phải là tôn giáo, hiện tại thì gọi là tôn giáo, đây 

tức là hiểu sai, đây tức là ma chướng. Phật giáo truyền vào Trung Hoa cũng 

không phải là tôn giáo, nó cùng với Nho giáo của Trung Hoa rất giống nhau, là 

một trường phái,là một loại giáo dục, chúng ta ngày nay gọi Nho là giáo dục 

Khổng Mạnh, Phật là sự giáo dục của Phật Thích Ca Mâu Ni. cho nên đối với 

cách xưng hô của Phật giáo, tôi gọi là giáo dục Phật Đà, tôi không cho rằng nó 

là tôn giáo. trong tôn giáo điều kiện đầu tiên nhất định phải có một đấng tạo 

hóa, là thần thánh sáng tạo ra vũ trụ,trong Phật giáo thì không có. trong Phật 

giáo người cao nhất gọi là Phật Đà, Phật Đà có nghĩa là gì? Là người giác ngộ, 

cùng với ý nghĩa chữ "Thánh" của Thánh Nhân Trung Hoa rất gần gũi. chữ 

Thánh này của Trung Hoa có nghĩa là hiểu rõ đạo lý và sự tướng của chân 

tướng vũ trụ, đây gọi là Thánh, Thánh nhân. họ không phải là thần,họ cũng 

không phải tiên, nói một cách khác, họ là những người hiểu rõ triệt để chân 

tướng nhân sinh vũ trụ thì gọi là Phật Đà. từ trên mặt chữ dịch thành ý nghĩa 

tiếng Hoa, là giác giả, tức là người giác ngộ làm thế nào nó lại trở thành tôn 

giáo? nhưng Phật giáo hiện tại thật sự đã trở thành tôn giáo, kinh sám pháp 

sự,phục vụ cho người chết. năm xưa Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, giảng kinh 

dạy học,tức là mở lớp dạy học, là vì người sống mà phục vụ, không có nghe nói 

qua phục vụ cho người chết sau khi ngài khai ngộ giảng dạy kinh giáo 49 năm. 

ngài mở lớp,dùng cách nói của người hiện tại là ngài dạy học có kế hoạch có hệ 

thống, trước mở lớp học tiểu học,sau mở lớp học trung học, lại mở tiếp lớp học 

đại học,sau đó mở viện nghiên cứu ngài cứ tiếp tục mở lớp như thế. bạn xem 

một đời của ngài,sau khi khai ngộ ngài ở Lộc Dã Uyển giảng Tứ Đế giảng , 12 

năm 12 năm này là tiểu học. 12 năm A Hàm Kinh kết thúc,giảng Phương Đẳng, 

Phương Đẳng cũng giống như là trung học, phía trước thông Tiểu Thừa,phía 

sau thông Đại Thừa, cũng tức là lớp dự bị Đại Thừa. Đại Thừa cũng giống như 

là đại học, đây là trung học đây đều thuộc về sự giáo dục nền tảng. bạn xem, sự 

giáo dục nền tảng của Phật tiểu học,trung học 12 năm, tiểu học 12 năm,trung 

học 8 năm đại học,đây chính là giảng Bát Nhã, đại học 22 năm dĩ nhiên,thời 

gian dài như vậy nhất định là bộ phận giảng dạy quan trọng nhất của Phật 

Thích Ca, Bát Nhã là trí tuệ 8 năm sau cùng giảng kinh Pháp Hoa, đó cũng 

giống như là viện nghiên cứu, đem phía trước tất cả đều hội quy đến Nhất 

Thừa. phía trước bạn xem Tiểu Thừa,Đại Thừa, đến sau cùng Pháp Hoa quy 

nhất,gọi là Nhất Thừa. Nhất Thừa là gì? Mục tiêu sau cùng đều là hi vọng mọi 

người ai ai cũng chứng đắc Bát Niết Bàn, đây mới lấy được văn bằng tốt 

nghiệp. Bát Niết Bàn là tiếng Ấn Độ, dịch thành nghĩa của tiếng Hoa là viên 

tịch,diệt độ. diệt là gì? Phiền não,sanh tử tất cả đều diệt sạch hết, bất sanh bất 

diệt,đây là Niết Bàn, cũng chính là siêu việt lục đạo, siêu việt mười pháp giới. 

cho nên nó là giáo học. tôi vào Phật môn là từ triết học mà nhập môn, từ trong 

triết học mà nhận thức Phật pháp, cho nên thầy muốn tôi xuất gia, muốn tôi 

học Phật Thích Ca Mâu Ni cái này tôi rất có hứng thú. mặc dù là một đời phiêu 

bạt Phật Thích Ca Mâu Ni một đời trải qua cuộc sống phiêu bạt, Phật Thích Ca 

một đời không có đạo tràng ngày ăn một bửa,đêm ngủ dưới cây. nên nhớ rằng, 

đêm ngủ dưới cây, ngày thứ hai lại đi nơi khác không ở lại nơi này, đây là biểu 

thị cái gì? Biểu thị sự buông xả tất cả. ta ở dưới gốc cây này ngủ qua một đêm, 

cây này rất to, bóng cây rất tốt ngày mai,ngày mai lại ở tức là tham luyến, ta 

ngày mai đổi sang nơi khác,không ở lại chỗ này chỉ ở một đêm, đối với hoàn 

cảnh một chút tham luyến cũng không có đối đãi bình đẳng như nhau,đây mới 

là đúng. Ma, bây giờ ma rất là nhiều, khắp nơi đều có, cảm nhận được rất là rõ 

ràng,phải làm sao? kinh Lăng Nghiêm dạy chúng ta, "bất tác Thánh tâm,danh 

thiện cảnh giới; nhược tác Thánh giải,tức thụ quần tà" tiếp xúc với họ,cũng 

không nên đắc tội họ họ nói cái gì,nghe rồi bỏ qua, đừng để ở trong tâm mới là 

đúng, nếu bạn để trong tâm những gì mà họ nói, thì bạn sai,thì bạn là thụ quần 

tà. "khả kiến hành nhân sảo hữu chấp chước, tiện thất chánh kiến,tức nhập ma 

đồ, cầu thăng phản giáng,thậm chí đọa nhập nê lê." những gì mà Phật giáo 

huấn chúng ta nên ghi nhớ những cái nghe được bên ngoài không thuộc cái 

Phật dạy đều không nên để trong tâm công phu thật sự đã đạt. lão pháp sư Hải 

Hiền thị phạm cho chúng thấy, trong tâm chỉ có câu A Di Đà Phật, trừ A Di Đà 

Phật ra tất cả đều buông xả đều không nên để trong tâm bao gồm cái gì? kinh 

Vô Lượng Thọ cũng không nên để trong tâm. chúng ta phải học nó,dùng nó 

làm công cụ, giúp chúng ta nhận thức rõ ràng hơn,minh bạch hơn nhưng 

không thể để trong tâm, để ở trong tâm là sai, chỉ cho phép một câu A Di Đà 

Phật để trong tâm lão pháp sư thị phạm cho chúng ta xem làm ra tấm gương 

đại triệt đại ngộ cho chúng ta xem thời gian hôm nay đã đến rồi chúng ta tạm 

học đến đây. nói thế gian này của chúng ta khổ, trong bộ kinh này có một đoạn 

văn lớn có trọng lượng rất lớn, từ phẩm 32 đến phẩm 37, chuyên thuyết, phụ 

đới thuyết toàn kinh từ đầu đến cuối nói rất ít, nói chuyên môn đó là có sáu 

phẩm kinh rất quan trọng. "kí sanh tín nguyện,cánh trì danh hiệu, tiện đắc độ 

thoát", sự học tập của bạn sẽ thành công. nếu như đã tin thật,tin tưởng rồi,thì 

thật muốn đi, cách để đi chính là một câu danh hiệu, trong kinh nói rất rõ ràng 

chúng ta thấy được có rất nhiều rất nhiều người tự tại vãng sanh, và biết trước 

ngày giờ đích thực một đời họ chính là một câu Phật hiệu ngoại trừ câu Phật 

hiệu này ra họ cái gì cũng không có. cho nên bản thân chúng ta phải giác ngộ, 

không thể không buông xả vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật. nếu 

như không làm cách như vậy e rằng chúng ta khi đến lúc lâm chung vẫn sẽ ở 

trong lục đạo luân hồi, vậy là uổng công tu một kiếp này. các bạn không sợ 

nhưng tôi sợ, các bạn không để tâm,nhưng tôi để tâm, có lẽ các bạn còn trẻ,còn 

có thời gian, ở tuổi tác của tôi thì không còn thời gian nữa. những người trẻ 

tuổi ở trong và ngoài nước nhiệt tâm với văn hóa truyền thống rất nhiều, các 

bạn đến hỏi tôi,tôi nói tôi thích những hoạt động của các bạn thì tôi không thể 

tham gia, vì tôi không có thời gian tham gia, tôi phải học theo lão hòa thượng 

Hải Hiền, nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà . khi cái thân thể này còn, tôi chỉ 

chuyên học bộ kinh này và bộ tập chú này, mỗi ngày dành một ít thời giờ để 

chia sẽ với mọi người. chúng ta lợi dụng khoa học kỹ thuật hiện tại, dùng 

truyền hình vệ tinh,dùng internet cho nên không cần ở bên nhau, ở gần bên 

nhau là phải có đại phước báo, chúng ta phước mỏng chướng sâu, không có cái 

phước báo lớn đó,không có đạo trường, người đông rồi đến đây sẽ không có 

chỗ ở. cho nên mỗi người ở một nơi của mình, mỗi ngày nghe kinh ít nhất 2 

tiếng thông thường đều là 4 tiếng, mở kênh ti vi lên đều có thể thu được. cái 

này là đời trước không có cách nào làm được, đời này chúng ta làm được. 

trong một đời này nhất định phải đem chuyện vãng sanh thế giới Cực Lạc xem 

như là một chuyện lớn duy nhất trong cuộc đời này của chúng ta. vì thế mọi 

người lập trường học, khắp nơi đều muốn mở học viện Hán học, tôi thích,tôi 

tán thán, tôi không thể tham gia công việc nếu như sức khỏe tôi vẫn còn tốt, 

học viện Hán học thành lập học viện Hán học là có Nho Thích Đạo, tôi có thể đi 

dạy một môn, đó chính là kinh Vô Lượng Thọ, những cái khác tôi không đụng 

tới. cuộc đời này của tôi chỉ một bộ kinh, một câu A Di Đà Phật, quyết định cầu 

sanh thế giới Cực Lạc. " sanh bỉ quốc dĩ", sanh đến thế giới Cực Lạc. "kiến Phật 

văn pháp", không những gặp Phật A Di Đà, đồng thời cũng gặp được thập 

phương tất cả chư Phật Như Lai, không những nghe Phật A Di Đà thuyết pháp, 

đồng thời nghe tất cả chư Phật thuyết pháp. " đắc vô thượng ngộ" vô thượng 

ngộ tức là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh mà chúng ta thường nói. trí 

tuệ,thần thông,đạo lực cùng với Phật như nhau. cùng với vị Phật nào? Chính là 

cùng với Phật A Di Đà, đệ tử của Phật A Di Đà đương nhiên sẽ cùng với Phật A 

Di Đà như nhau. " do hữu niệm nhi nhập vô niệm", trước khi vãng sanh hữu 

niệm, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc thì chứng đắc vô niệm. "nhân vãng sanh 

nhi khế vô sanh", trước khi vãng sanh là có sanh tử,có luân hồi, vãng sanh đến 

thế giới Cực Lạc thì sanh tử luân hồi sẽ liễu được,không còn nữa, thế giới đó là 

bất sanh bất diêt. "đốn ngộ thử tâm,bổn lai bình đẳng", đây chính là đề kinh 

của bổn kinh thanh tịnh bình đẳng giác. thanh tịnh bình đẳng giác là ai? tức là 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà có một biệt hiệu gọi là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. 

cho nên nói thử tâm tức là Phật A Di Đà Phật A Di Đà chính là thử tâm. đoạn 

phía dưới, " sư nguyên hiểu", vị pháp sư này là người Hàn Quốc, vào thời 

Đường du học ở Trung Quốc, học trò của đại sư Thiện Đạo, sau khi học xong về 

nước, truyền bá Tịnh Độ Tông "tứ thập bát nguyện,tiên vi phàm phu, kiêm vi 

Tam Thừa Thánh Nhân". bạn quan sát kỹ 48 nguyện của Phật A Di Đà, quả 

đúng là nguyện nào cũng đều là vì nghĩ đến chúng sanh lục đạo khổ nạn, không 

phải là vì ai khác. từ chỗ này chúng ta quán triệt được, đức Di Đà khi còn ở nơi 

này phát ra đại nguyện lúc đó ngài vẫn còn chưa thành Phật, ngài xuất gia làm 

tỳ kheo, tỳ kheo Pháp Tạng là đức hiệu của ngài. vị này có trí tuệ,có tâm đại từ 

bi, thấy được trong sát độ của chư Phật mười phương thế giới chúng sanh ở 

lục đạo quá đáng thương, mê muội quá sâu, nghiệp chướng quá nặng, muốn 

giúp đỡ họ vượt qua lục đạo thật khó, cho nên ngài hướng về thầy của ngài là 

Thế Gian Tự Tại Vương Phật thỉnh giáo, làm thế nào có thể thỏa mãn nguyện 

vọng độ chúng sanh của ngài. thầy dạy ngài một cách, dạy ngài đi tham học, 

con có thể vào trong tất cả sát độ của chư Phật mười phương để viếng thăm 

dùng lời nói hiện tại nói con đi khảo sát,con đi học tập, trong sát độ của chư 

Phật tốt đẹp con nên ghi nhớ,con phải học tập, trong sát độ của chư Phật 

không tốt đẹp con có thể không cần, học cái hay của người,không học khuyết 

điểm của người, tạo dựng đạo tràng của riêng con đây chính là nguồn gốc của 

thế giới Cực Lạc. không phải người nào vọng tưởng mà nghĩ ra, không phải vậy 

tỳ kheo Pháp Tạng dùng hết thời gian 5 kiếp không có nói tiểu kiếp,trung kiếp, 

kiếp ở đây tức là đại kiếp, thời gian năm đại kiếp khảo sát tất cả sát độ của chư 

Phật mười phương, tổng kết 48 nguyện, cũng tức là nói sự chọn lựa của ngài 

đối với sát độ của chư Phật mười phương thế giới ngài chọn là những thứ 

gì?ngải bỏ là những thứ gì trong nguyện thứ nhất chúng ta nhìn thấy được 

ngài ngài bỏ tam ác đạo,tam ác đạo bất thiện. cho nên thế giới Cực Lạc có phàm 

Thánh đồng cư độ, nhưng mà nó chỉ có hai đường tam ác đạo thêm vào nữa là 

Tu La đạo thế giới Cực Lạc không có A Tu La, không có La sát không có ngạ 

quỷ,súc sanh,địa ngục. chúng ta có thể hiểu không có quả tất nhiên sẽ không có 

nhân có nhân thì sẽ có quả. thế giới Cực Lạc toàn là Bồ Tát, những người trong 

phàm Thánh đồng cư độ cũng là Bồ Tát hơn nữa đều là pháp thân Bồ Tát, hoàn 

toàn là sự gia trì của oai thần 48 nguyện làm cho mỗi một chúng sanh vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát A Duy Việt Trí là bất 

thối chuyển. Sư Nguyên Hiểu ở đây nói rất hay, Phật A Di Đà phổ độ chúng 

sanh,độ phàm phu trước, tại sao? Vì họ quá khổ, họ cần cấp thiết kiêm vi tam 

thừa Thánh Nhân tam thừa Thánh Nhân là chỉ Thanh Văn, Thanh Văn,Duyên 

Giác,Quyền Giáo Bồ Tát Quyền Giáo Bồ Tát tức là Bồ Tát không có minh tâm 

kiến tánh, thứ tự độ thoát họ là ưu tiên. "khả kiến Tịnh Độ chi diệu, thủ vi 

phàm phu đắc độ." chúng ta thấy được câu này thì hoan hỷ, Tại sao? Chúng ta 

có phần, chúng ta là phàm phu, Phật A Di Đà độ chúng sanh chúng ta là ưu tiên 

hàng đầu. những gì trong kinh Vô Lượng Thọ nói, tuyệt đối không phải là lời 

giả dối, quyết định có thể tin tưởng, chúng ta quyết định phải tranh thủ đoạn 

phía dưới này nói, "Tha lực diệu pháp,thiện hộ hành nhân". đoạn này chúng ta 

đơn giản hóa nó, chính là trong chú giải. "mạt thế tu hành" mạt thế là thời thế 

hiện tại, "đa chư chướng nan" chướng ngại rất nhiều,khó khăn trùng trùng, 

còn có "âm ma quấy nhiễu", có một số chúng ta có thể cảm nhận được, có một 

số thì không cảm nhận được. hiện tại cái thế gian này, có rất nhiều bạn đồng tu 

đều nhận thấy được làm việc tốt khó,rất khó khăn. bạn đối xử họ tốt họ không 

tiếp nhận, họ hoài nghi bạn bạn tốt với tôi như vậy nhất định bạn có ý đồ gì, có 


mục đích gì với tôi tất cả đều bị họ nghĩ lệch đi hết, và tìm đủ mọi cách để đề 

phòng bạn, không thể tiếp nhận. bạn muốn làm việc xấu thì rất dễ giúp bạn 

làm rất là nhiều, làm việc xấu thì thuận buồm xuôi gió không có chướng ngại 

chúng ta gặp phải một thời đại như vậy, nếu như không có sự rèn luyện nhẫn 

nhục tương đối, thì bạn sẽ chẳng còn gì. tôi xuất gia,lúc ban đầu không có ý 

xuất gia, đại sư Chương Gia khuyên tôi. tại sao ông ấy khuyên tôi? vì ở Đài 

Loan tôi không có nhà, không có cái nổi lo về gia đình sau này,chỉ có một thân. 

thầy khuyên tôi xuất gia, muốn tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni cho tôi xem một 

quyển sách, < Thích Ca Phổ>, 2 loại, có thể nói đây là từ trong kinh Phật trích 

lục mà ra tiểu sử của Phật Thích Ca Mâu Ni. thầy nói với tôi,con muốn học 

Phật, điều đầu tiên là phải hiểu biết về Phật Thích Ca Mâu Ni, nếu như con 

không hiểu biết về ngài,thì con sẽ đi sai đường, người hiện tại nói bạn sẽ đi 

đường vòng. tôi nghe câu nói này cảm thấy rất có lý học Phật thì nhất định 

phải hiểu biết về Phật. sau khi học rồi mới phát hiện, Thích Ca Mâu Ni Phật 

không phải là tôn giáo, hiện tại thì gọi là tôn giáo, đây tức là hiểu sai, đây tức là 

ma chướng. Phật giáo truyền vào Trung Hoa cũng không phải là tôn giáo, nó 

cùng với Nho giáo của Trung Hoa rất giống nhau, là một trường phái,là một 

loại giáo dục, chúng ta ngày nay gọi Nho là giáo dục Khổng Mạnh, Phật là sự 

giáo dục của Phật Thích Ca Mâu Ni. cho nên đối với cách xưng hô của Phật 

giáo, tôi gọi là giáo dục Phật Đà, tôi không cho rằng nó là tôn giáo. trong tôn 

giáo điều kiện đầu tiên nhất định phải có một đấng tạo hóa, là thần thánh sáng 

tạo ra vũ trụ,trong Phật giáo thì không có. trong Phật giáo người cao nhất gọi 

là Phật Đà, Phật Đà có nghĩa là gì? Là người giác ngộ, cùng với ý nghĩa chữ 

"Thánh" của Thánh Nhân Trung Hoa rất gần gũi. chữ Thánh này của Trung 

Hoa có nghĩa là hiểu rõ đạo lý và sự tướng của chân tướng vũ trụ, đây gọi là 

Thánh, Thánh nhân. họ không phải là thần,họ cũng không phải tiên, nói một 

cách khác, họ là những người hiểu rõ triệt để chân tướng nhân sinh vũ trụ thì 

gọi là Phật Đà. từ trên mặt chữ dịch thành ý nghĩa tiếng Hoa, là giác giả, tức là 

người giác ngộ làm thế nào nó lại trở thành tôn giáo? nhưng Phật giáo hiện tại 

thật sự đã trở thành tôn giáo, kinh sám pháp sự,phục vụ cho người chết. năm 

xưa Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, giảng kinh dạy học,tức là mở lớp dạy học, là 

vì người sống mà phục vụ, không có nghe nói qua phục vụ cho người chết sau 

khi ngài khai ngộ giảng dạy kinh giáo 49 năm. ngài mở lớp,dùng cách nói của 

người hiện tại là ngài dạy học có kế hoạch có hệ thống, trước mở lớp học tiểu 

học,sau mở lớp học trung học, lại mở tiếp lớp học đại học,sau đó mở viện 

nghiên cứu ngài cứ tiếp tục mở lớp như thế. bạn xem một đời của ngài,sau khi 

khai ngộ ngài ở Lộc Dã Uyển giảng Tứ Đế giảng , 12 năm 12 năm này là tiểu 

học. 12 năm A Hàm Kinh kết thúc,giảng Phương Đẳng, Phương Đẳng cũng 

giống như là trung học, phía trước thông Tiểu Thừa,phía sau thông Đại Thừa, 

cũng tức là lớp dự bị Đại Thừa. Đại Thừa cũng giống như là đại học, đây là 

trung học đây đều thuộc về sự giáo dục nền tảng. bạn xem, sự giáo dục nền 

tảng của Phật tiểu học,trung học 12 năm, tiểu học 12 năm,trung học 8 năm đại 

học,đây chính là giảng Bát Nhã, đại học 22 năm dĩ nhiên,thời gian dài như vậy 

nhất định là bộ phận giảng dạy quan trọng nhất của Phật Thích Ca, Bát Nhã là 

trí tuệ 8 năm sau cùng giảng kinh Pháp Hoa, đó cũng giống như là viện nghiên 

cứu, đem phía trước tất cả đều hội quy đến Nhất Thừa. phía trước bạn xem 

Tiểu Thừa,Đại Thừa, đến sau cùng Pháp Hoa quy nhất,gọi là Nhất Thừa. Nhất 

Thừa là gì? Mục tiêu sau cùng đều là hi vọng mọi người ai ai cũng chứng đắc 

Bát Niết Bàn, đây mới lấy được văn bằng tốt nghiệp. Bát Niết Bàn là tiếng Ấn 

Độ, dịch thành nghĩa của tiếng Hoa là viên tịch,diệt độ. diệt là gì? Phiền 

não,sanh tử tất cả đều diệt sạch hết, bất sanh bất diệt,đây là Niết Bàn, cũng 

chính là siêu việt lục đạo, siêu việt mười pháp giới. cho nên nó là giáo học. tôi 

vào Phật môn là từ triết học mà nhập môn, từ trong triết học mà nhận thức 

Phật pháp, cho nên thầy muốn tôi xuất gia, muốn tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni 

cái này tôi rất có hứng thú. mặc dù là một đời phiêu bạt Phật Thích Ca Mâu Ni 

một đời trải qua cuộc sống phiêu bạt, Phật Thích Ca một đời không có đạo 

tràng ngày ăn một bửa,đêm ngủ dưới cây. nên nhớ rằng, đêm ngủ dưới cây, 

ngày thứ hai lại đi nơi khác không ở lại nơi này, đây là biểu thị cái gì? Biểu thị 

sự buông xả tất cả. ta ở dưới gốc cây này ngủ qua một đêm, cây này rất to, 

bóng cây rất tốt ngày mai,ngày mai lại ở tức là tham luyến, ta ngày mai đổi 

sang nơi khác,không ở lại chỗ này chỉ ở một đêm, đối với hoàn cảnh một chút 

tham luyến cũng không có đối đãi bình đẳng như nhau,đây mới là đúng. Ma, 

bây giờ ma rất là nhiều, khắp nơi đều có, cảm nhận được rất là rõ ràng,phải 

làm sao? kinh Lăng Nghiêm dạy chúng ta, "bất tác Thánh tâm,danh thiện cảnh 

giới; nhược tác Thánh giải,tức thụ quần tà" tiếp xúc với họ,cũng không nên đắc 

tội họ họ nói cái gì,nghe rồi bỏ qua, đừng để ở trong tâm mới là đúng, nếu bạn 

để trong tâm những gì mà họ nói, thì bạn sai,thì bạn là thụ quần tà. "khả kiến 

hành nhân sảo hữu chấp chước, tiện thất chánh kiến,tức nhập ma đồ, cầu 

thăng phản giáng,thậm chí đọa nhập nê lê." những gì mà Phật giáo huấn chúng 

ta nên ghi nhớ những cái nghe được bên ngoài không thuộc cái Phật dạy đều 

không nên để trong tâm công phu thật sự đã đạt. lão pháp sư Hải Hiền thị 

phạm cho chúng thấy, trong tâm chỉ có câu A Di Đà Phật, trừ A Di Đà Phật ra 

tất cả đều buông xả đều không nên để trong tâm bao gồm cái gì? kinh Vô 

Lượng Thọ cũng không nên để trong tâm. chúng ta phải học nó,dùng nó làm 

công cụ, giúp chúng ta nhận thức rõ ràng hơn,minh bạch hơn nhưng không thể 

để trong tâm, để ở trong tâm là sai, chỉ cho phép một câu A Di Đà Phật để trong 

tâm lão pháp sư thị phạm cho chúng ta xem làm ra tấm gương đại triệt đại ngộ 

cho chúng ta xem thời gian hôm nay đã đến rồi chúng ta tạm học đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 11) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Các vị pháp sư! Các vị đồng tu, xin mời ngồi! Mời mọi người cùng tôi quy y Tam 

Bảo. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư 

chúng trung tôn. 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư 

chúng trung tôn, 

A Xà Lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm, thỉ tùng kim nhật, nãi chí mạng tồn, quy y 

Phật đà lưỡng túc trung tôn, quy y Đạt Ma ly dục trung tôn, quy y Tăng Già chư 

chúng trung tôn. 

Mời xem “Đại kinh khoa chú”  trang thứ 157, đếm xuống đến hàng thứ 4, đoạn 

này là tiếp theo phần trước. 

“Kỳ tha pháp môn, toàn bằng tự lực, Mạt thế tu hành, đa chư chướng 

nạn.”[1] 

Ngoài Tịnh độ ra, tất cả những pháp môn khác bao gồm 8 vạn 4 ngàn pháp môn, 

vô lượng pháp môn, thảy là đều dựa vào tự lực, còn pháp môn này là tất cả dựa vào 

tha lực. Cái này không thể không biết. Tha lực là Phật A-Di-Đà, thảy đều dựa vào 

sự gia trì của 48 nguyện của Phật A-Di-Đà, cho nên cái pháp môn này gọi là pháp 

môn tha lực. Ngoài pháp môn này ra, tất cả pháp môn khác đều là thuộc về pháp 

môn tự lực, hoàn toàn dựa vào chính mình. 

Dựa vào mình, trong thời kỳ hiện nay là thời kỳ Mạt pháp “đấu tranh kiên cố”, tuy 

chưa phải là đến lúc tột đỉnh, nhưng nó thật sự sinh ra chướng ngại nghiêm trọng 

khiến chúng ta không có cách gì tu hành được. Họ đấu tranh ta, ta không đấu tranh 

họ, nhưng họ vẫn không chịu tha thứ cho ta, nhất định quấy nhiễu ta, khiến bạn 

không thể ra khỏi lục đạo luân hồi, không thể đạt được tâm thanh tịnh, khiến bạn ở 

mọi lúc ở mọi nơi thường sinh phiền não, thường có âu lo, vậy thì đạo nghiệp của 

bạn làm sao có thể thành tựu được. Tu hành thời Mạt pháp này các chướng nạn 

nhiều, đây là điều mà chính chúng ta đích thân có thể thể hô ̣i..Những chướng nạn 

này có hay không vậy? Không có! Làn sóng này đi qua thì làn sóng kia lại đến. 

Đây là chân tướng sự thật trước mắt. 

Nhưng riêng pháp môn niệm Phật này thì không thể chướng được, cho dù là bạn 

niệm Phật cũng có người muốn chướng ngại bạn, nhưng họ cũng không thể 

chướng được. Vì sao vậy? Khi bạn niệm bằng miệng, họ chướng ngại bạn, vậy thì 

bạn không niệm bằng miệng, bạn niệm ở trong tâm, cái này thì họ không thể 

chướng ngại được. Chúng ta hãy nhìn mấy vị Đại đức của Chùa Phật Lai, vào thời 

gian 10 năm Cách mạng Văn hóa không cho phép niệm Phật, vậy thì những vị đại 

đức này họ niệm Phật ở trong tâm, không niệm bằng miệng nữa, không cho phép 

lạy Phật thì khi đêm đến mọi người đều ngủ rồi, họ dậy lạy Phật, họ làm nên tấm 

gương cho chúng ta thấy. Cho nên cái pháp môn này thuận tiện hơn những pháp 

môn khác. Dưới đây nêu “Kinh Lăng Nghiêm” làm thí dụ cho việc bị chướng ngại: 

“Lăng Nghiêm trung quảng minh, hành nhân ư Thiền Quán trung chi ngũ 

thập chủng Ấm Ma can nhiễu”[2]  

Trong “Kinh Lăng Nghiêm” nói ngũ ấm là sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Phật vì 

chúng ta nói ra mỗi một loại của ngũ ấm này có 10 loại cảnh ma, đây chính là 

chướng ngại. Sắc có 10 loại, thọ có 10 loại, tưởng có 10 loại, hành, thức đều có 10 

loại, là 50 loại. Trong 50 loại ma này, dù chỉ là một loại, bất kỳ một loại nào, nếu 

chỉ dựa vào tự lực đều rất khó có thể vượt qua, huống chi là cả 50 loại. Cho nên tu 

hành thời Mạt Pháp không có người nào có thể chứng quả. Pháp vận của Thế Tôn: 

Chánh pháp 1.000 năm có người chứng quả; Tượng pháp 1.000 năm không có 

người chứng quả, nhưng có người đắc thiền định; Mạt pháp 10.000 năm, đương 

nhiên càng không thể có người chứng quả, cũng không có người đắc thiền định. 

Hiện nay người tu hành tâm khí bao chao, tâm khí bao chao thì niệm Phật cũng 

không thể vãng sanh mà chỉ là kết cái pháp duyên với A-Di-Đà Phật mà thôi, lại 

phải đợi đến đời sau kiếp sau nếu gặp được duyên thì tu tiếp. Vậy thì đến khi nào 

có thể vãng sanh? Thời gian rất dài, rất dài. Vì sao? Đại đức xưa nói cho chúng ta 

biết cái pháp môn này vô lượng kiếp đến nay hy hữu khó gặp, không phải dễ dàng 

gặp được như vậy. 

Chúng ta đời này được thân người, nghe Phật pháp, gặp được pháp môn Tịnh độ, 

đặc biệt là gặp được bổn hội tập Kinh Vô Lượng Thọ này của lão cư sĩ Hạ Liên 

Cư, lại gặp được tâ ̣p chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, đủ thấy cái nhân duyên 

này hy hữu khó gặp vô cùng. Chúng ta gặp được rồi, gặp được rồi, chỉ cần bạn 

dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm cung kính mà tiếp nhận, rồi y giáo phụng 

hành những lời mà chư Phật Bồ-tát, tổ sư đại đức nói ở trong bộ kinh này. Mỗi một 

câu nói, mỗi một chữ trong kinh này đều chân thật không dối, chúng ta phải tôn 

trọng, phải ngưỡng mộ, phải tin sâu không nghi. Y giáo phụng hành, đem đạo lý 

mà trong kinh nói biến thành tư tưởng của chính chúng ta, phương pháp mà trong 

kinh nói biến thành hành vi đời sống của chúng ta, rồi dùng cái công đức này mà 

cầu sanh Tịnh độ, thì trong đời này quyết định được sanh. 

Người niệm Phật có bị gặp ma chướng không vậy? Có! Nhưng người niệm Phật có 

một loại phương pháp đối phó ma chướng, làm ma không thể quấy nhiễu. Cái 

phương pháp này chính là niệm A-Di-Đà Phật, chúng ta thật sự phát tâm niệm A-

Di-Đà Phật, mỗi tiếng Phật hiệu đều được A-Di-Đà Phật gia trì. Chúng ta phải tin 

rằng đây là sự thật, đây không phải giả. Người niệm Phật có 25 vị Bồ-tát gia trì, 

trong đó có hai vị Bồ-tát đứng đầu, vị thứ nhất là Quán Thế Âm, vị thứ 2 là Đại 

Thế Chí. Quán Âm, Thế Chí dẫn đầu 25 vị đại Bồ-tát ngày đêm hộ trì, không để 

cho ma chướng hiện tiền. 

Vấn đề là chúng ta phải thật làm, chỉ cần bản thân chúng ta có tín nguyện trì danh, 

liền có thể đạt được cảm ứng. Chúng ta thật tin, thật nguyện, thật buông xả. Cái thế 

gian này bạn phải vạn duyên đều buông xả, nếu như bạn vẫn còn một chút tham 

luyến đối với cái thế gian này, vẫn còn một việc không thể buông được thì đây 

chính là mất đi chánh kiến. Tín, nguyện, trì, danh là tiêu chuẩn chánh niệm của 

chúng ta. Vĩnh viễn buông xả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nếu như bạn còn 

có những thứ này tồn tại, tức vào đường ma, bạn sẽ không thể thoát khỏi ma 

chướng, ma sẽ khống chế bạn, bạn muốn tiến lên nhưng trên thực tế ma đang quấy 

nhiễu, khiến bạn đọa lạc mà bản thân bạn vẫn không biết. 

Tôi hai ngày nay dành một chút thời gian lắng nghe bài giảng của Tạ Tổng ở Triều 

Châu. Tạ Tổng 2-3 năm gần đây không ngừng đi mở lớp diễn thuyết, đã độ không 

ít người. Đặc biệt là những tù nhân ở trong trại giam này, họ nghe giảng được 7 

ngày đã có thể giác ngộ rồi, sửa chữa lỗi lầm, thật sự có thể phản tỉnh chính mình, 

biết được lỗi lầm không phải ở bên ngoài, không oán trời, không trách người. 

Phạm nhân không đánh nhau nữa, không còn tranh hơn thua nữa, nhã nhặn đối với 

người khác rồi, nói năng rất lễ độ rồi. Điều này rất hiếm có. Vậy đây là sức mạnh 

gì vậy? 

Tôi mỗi ngày dành một chút thời gian đem bài giảng 7 ngày của ông ra nghe. Nghe 

xong thấy loại diễn đàn này đã có hiệu quả, chúng ta nên nghiêm túc học tập. Diễn 

đàn của ông không có thầy, hoàn toàn dùng đĩa CD để dạy học. Nếu chúng ta có 

được bộ đĩa CD này, ở trong nhà của mình, mỗi ngày dành một chút thời gian để 

tất cả người trong nhà học tập, cũng chính là giống như cả nhà các bạn đều tham 

gia diễn đàn của ông, chăm chỉ học tập thì người trong nhà này cũng có thể khai 

ngộ, cũng có thể quay đầu, giúp đỡ mọi người đoạn ác tu thiện, chuyển mê thành 

ngộ. Hy vọng mọi người sau khi học rồi, thân tâm khỏe mạnh, hạnh phúc mỹ mãn, 

gia đình hòa mục, sự nghiệp thuận lợi, xã hội an định, thế giới hài hòa, như vậy là 

có công lớn đối với xã hội quốc gia. Đĩa CD này có thể làm ra số lượng nhiều để 

thúc đẩy mọi người cùng học tập. Tôi xem xong 2 đĩa này thấy rất cảm động, đây 

là việc tốt. Đồng học các nơi thường hay đến bên này để viếng thăm chúng ta, khi 

đến đây chúng ta cùng nhau xem bộ đĩa CD này, chúng ta cùng tham gia nghe bài 

thuyết giảng của Tạ Tổng, cùng tham gia cái diễn đàn này. Nếu như chúng ta xem 

thấy rất vừa ý, thì chúng ta nên phát triển rộng, bắt đầu từ gia đình của mình, bắt 

đầu từ trong bà con hàng xóm bạn bè thân thích của mình, cố gắng nỗ lực học làm 

người tốt. Tông chỉ dạy học của ông trên thực tế chính là 4 câu nói “khuyên mọi 

 người giữ tâm tốt, nói lời hay, làm việc tốt, làm người tốt”.  

Nếu bạn làm được người tốt, thì bạn mới có thể giữ được thân người, đời sau 

không đọa tam đồ, cái phước đức này là lớn rồi. Nhưng nếu bạn đã là người tốt, 

cộng thêm tín nguyện trì danh thì quyết định có thể sanh Tịnh độ. Kể cả ngũ 

nghịch, thập ác biết hồi tâm hướng thiện thì họ cũng là người tốt. 

Những pháp môn khác ngoài Tịnh độ ra thảy đều dựa vào tự lực, nên không có 

được bản nguyện Di-Đà gia trì, cho nên với những pháp môn này nếu bạn hơi có 

một chút phân biệt, chấp trước thì chánh kiến không còn nữa, bản thân bị rơi vào 

đường ma mà tự mình hoàn toàn không biết, sỡ dĩ bạn là cầu sanh Tịnh độ mà trái 

lại bị đọa lạc rồi. Vì thế sau cùng là tổng kết: 

“Thị cố kỳ dư chư pháp, danh nan hành đạo”[3]   

Tám vạn bốn ngàn pháp môn đều được gọi là đạo khó hành, trái lại cái pháp môn 

này là đa ̣o dễ hành[4]. Chúng ta xem tiếp đoạn dưới đây: 

“Niệm Phật pháp môn, hành nhân phát tâm niệm Phật, trượng Di-Đà bổn 

nguyện nhiếp thọ, oai thần gia trì, hộ trì hành giả, ma bất năng nhiễu.”[5] 

“Thập Vãng Sanh Kinh vân: Nhược hữu chúng sanh, niệm A-Di-Đà Phật, 

nguyện vãng sanh giả. Bỉ Phật tức khiển nhị thập ngũ Bồ-tát ủng hộ hành giả, 

nhất thiết thời, nhất thiết xứ, bất lệnh ác quỷ, ác thần, đắc kỳ tiện dã. ”[6] 

Cũng chính là những ác quỷ, ác thần không thể quấy nhiễu bạn, vì bạn có thần hộ 

pháp phù hộ. Những thần hộ pháp này là các Bồ-tát mà người dẫn đầu là Quán 

Âm, Thế Chí. Nguyên văn ở trong chú giải của Niệm lão là: 

“Đản niệm Phật pháp môn đồng ư Mật pháp, thị tha lực môn, thuộc ư quả 

giáo.”[7]  

Nhân quả, lý luận, hiện tượng, chúng ta cần phải đem nó làm cho rõ ràng, làm cho 

sáng tỏ. Vì sao vậy? Cổ thánh tiên hiền đối với pháp thế xuất thế gian đều biết bắt 

đầu học từ chỗ nào, cũng chính là nói khởi điểm ở chỗ nào? Ở nhân quả! Người 

nào thật sự hiểu được đạo lý nhân quả, hiểu rõ chân tướng sự thật của nhân quả thì 

người đó quyết định sẽ không có niệm ác, quyết định sẽ không có hành vi ác, vì họ 

biết ngôn hạnh bất thiện thì quả báo rất đáng sợ. 

Tạ Tổng ở Triều Châu mở lớp, bài học giáo dục nhân quả này ông rất khéo léo tài 

tình dùng thực nghiệm về nước (messages from water) của tiến sĩ Giang Bổn 

Thắng[8] người Nhật Bản để mọi người cùng nhìn thấy rằng khi chúng ta khởi tâm động niệm, thì nước cũng biết được, với niệm thiện của chúng ta, nước thấy phản 

hồi kết tinh của nó đẹp vô cùng, còn với ý nghĩ bất thiện nó kết tinh rất xấu. Sự 

việc này để mỗi người chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm khi đối chiếu 

với nước kết tinh thì khởi tâm sợ hãi. Đây là phát hiện của khoa học cận đại, cái 

thực nghiệm này để chúng ta có thể bình tĩnh mà tư duy. 

Trung Quốc tổ tiên xưa của chúng ta, cùng trong kinh giáo Phật Đà đều đã nói cho 

chúng ta rất rõ ràng  “Tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển”.  Cái thế giới này 

là thiên đường hay là địa ngục đều quyết định ở ý nghĩ của chúng ta. Nếu cư dân 

trên trái đất mọi người ý nghĩ đều là thiện, tương ưng với luân lý đạo đức thì trái 

đất này là thiên đường. Còn như người ở trên trái đất này khởi tâm động niệm đều 

là ác, đều là tự tư tự lợi, đều là tổn người lợi mình, đều là không có  “hiếu đễ, trung 

 tín”,  không có  “lễ nghĩa, liêm sỉ”, cũng không có  “nhân ái, hòa bình”   thì trái đất 

này chính là địa ngục. 

Tôi rất khâm phục Tạ Tổng, ông có thể nghĩ đến dùng thực nghiệm khoa học của 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng để thuyết minh cho cái chân tướng sự thật này. Mọi 

người xem thấy rồi, mỗi người đều hy vọng thân tâm của mình khỏe mạnh, hạnh 

phúc vui vẻ. Có thể làm được hay không vậy? Có thể! Chỉ cần tâm địa lương thiện. 

Trên thực tế lão tổ tông của Trung Quốc đã dạy chúng ta chính là 12 chữ  “ngũ 

 luân” [9],  “ngũ thường” [10],  “tứ duy” [11],   “bát đức” [12].  Bốn khoa mục này quy nạp lại tổng kết thành 12 chữ:  “Hiếu đễ, trung tín, lễ nghĩa, liêm sỉ, nhân ái, hòa 

 bình”.  Đây chính là văn hóa truyền thống Trung Quốc. Nhưng hiện tại không còn 

có người giảng rồi vì hiện tại mọi người cho rằng những thứ cổ đại của Trung 

Quốc này đều lỗi thời rồi, không theo kịp thời đại, nên những thứ này đều không 

cần nữa. Vậy là xã hội liền xảy ra vấn đề rồi, trên trái đất xảy ra tai nạn. Tai nạn 

tuyệt đối không phải hiện tượng tự nhiên mà là do chiêu cảm bởi ý nghĩ bất thiện 

của con người chúng ta, còn tự nhiên vốn đều là tốt đẹp, tùy thuận quy luật tự 

nhiên chính là đạo. Một năm có 4 mùa đây là tự nhiên, xuân sinh, hạ trưởng, thu 

thâu, đông tàng, đây là cổ nhân tùy thuận tự nhiên. 

Hiện nay khoa học kỹ thuật phát triển rồi, có cái tên đẹp là “tiến bộ”. Người có sức 

mạnh dùng khoa học kỹ thuật thay đổi tự nhiên, mang cái tên đẹp là “nhân định 

thắng thiên”. “Thiên” chính là tự nhiên, “thắng thiên” là bạn có thể thắng được nó, 

liệu bạn có thật sự thắng nó không? Khí hậu biến thành khác thường, nạn lụt lội, 

nạn hạn hán, đây là do con người, không phải hiện tượng tự nhiên. Đại đức xưa nói 

rất hay, đặc biệt là trong kinh Phật vô cùng rõ ràng : “Tâm tham cảm được thủy 

 tai”,  nếu người ở nơi này không có tâm tham thì người ở nơi này sẽ không bị nạn 

thủy tai; Tâm sân hận chiêu cảm nạn lửa, sự ấm dần lên của trái đất, núi lửa bùng 

phát là do sân hận mà ra; Ngu si chiêu cảm được là nạn gió bão; Ngạo mạn chiêu 

cảm được là động đất; Hoài nghi chiêu cảm được là núi lở. Vào thời xưa núi lở, núi 

ngã đổ, đất bỗng nhiễn bị sụt lún này có rất ít, còn hiện nay thì hienj tượng này rất 

nhiều, rất phổ biến, đặc biệt là đất bị sụt lún, khắp nơi đều có. Đây không phải tai 

họa tự nhiên. 

Không những thí nghiệm của tiến sỹ Giảng Bổn Thắng chỉ ra rằng chúng ta khởi 

tâm động niệm nước biết, mà Tiến sĩ Tu-lan nước Mỹ còn dùng ý nghĩ trị bệnh. 

Ông đến cái phòng thu hình này của chúng tôi để tham quan, ông nói với chúng tôi 

 “chúng ta khởi tâm động niệm bàn ghế đều biết, không chỉ có nước biết, mà bàn 

 ghế cũng biết, tường vách biết, trần nhà biết, sàn nhà biết, không có gì không 

 biết”.  Vậy bạn có thể che giấu được ai? Chỉ là che giấu được mình, lừa gạt chính 

mình mà thôi. Còn thiên địa vạn vật là hữu cơ, là sống động, không phải chết, nên 

sơn hà đại địa thảy đều biết. Nguyên lý này với điều trong kinh Phật nói là giống 

nhau. 

Tu-lan không phải tín đồ Phật giáo, ông học theo Đàn Hương Sơn người bản địa 

mà thành công. Ông dùng cái đạo lý này để trị bệnh, hiệu quả vô cùng rõ rệt, ông 

đã trị khỏi cho mấy ngàn người. Điều hiếm có nhất là ông không cần gặp mặt 

người bệnh, dù cách xa mấy ngàn dặm ông cũng có thể trị khỏi cho người bệnh 

được. Ông có cái năng lực này là hoàn toàn dùng niệm lực, niệm lực thực hiện ở 

trong 4 câu kệ, 4 câu kệ này chính là phương pháp của ông, chính là bí quyết của 

ông. Lúc trị bệnh ông quán tưởng bệnh nhân với mình là một thể, cho nên ông chỉ 

cần thông tin đơn giản của bệnh nhân như: tên họ của bệnh nhân, ngày tháng năm 

sinh, địa điểm cư trú hiện nay, cuối cùng là hồ sơ bệnh lý, rồi đem bệnh nhân quán 

tưởng với mình là một thể, thế là bệnh của họ chính là bệnh của mình, rồi tự mình 

dùng tâm thanh tịnh trị khỏi bệnh của mình, thì bệnh của bệnh nhân cũng khỏi 

luôn, không cần gặp mặt. Việc này xem thấy vô cùng thần kỳ, vô cùng hữu hiệu. 

Phương pháp trị liệu là mỗi ngày 30 phút, và cần liên tục làm trong 30 ngày bệnh 

sẽ khỏi ngay. Không cần thuốc men, chỉ cần 4 câu kệ, trong nửa giờ niệm 4 câu kệ 

này: Câu thứ nhất là  xin lỗi bạn, tôi không có chăm sóc bạn tốt (bệnh ở chỗ nào, 

phải nghĩ về nó ở chỗ đó), thói quen sinh hoạt ăn uống của tôi không cẩn thận, 

khiến bạn bị bệnh rồi, vì vậy xin lỗi bạn; Câu thứ hai là  xin bạn tha thứ; Câu thứ ba 

là  cảm ơn bạn; Câu cuối là  tôi yêu bạn, là 4 câu nói này. Nếu dùng chữ Trung 

Quốc là 12 chữ, niệm nửa giờ. Niệm là phải dùng tâm thanh tịnh niệm, giống như 

chúng ta niệm Phật vậy  “không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn” . 

Niệm nửa giờ, mỗi ngày làm nửa giờ, sau 30 ngày thì bệnh của mình không còn 

nữa, bệnh của đối phương cũng khỏi rồi. Đây là dùng niệm lực của mình, dùng tâm 

thương yêu chân thành của mình, cảm ứng bất khả tư nghì. Người bị bệnh ở 

phương xa thực tế sau một tháng điều trị này thì bệnh của họ đã khỏi rồi, không 

cần uống thuốc, không cần chích thuốc, tự nhiên bệnh đã khỏi rồi. 

Chúng ta xem thấy chùa Phật Lai, mấy vị Đại đức ở đây đều là người niệm Phật 

chân chánh, sự tích của họ có một đoạn tương tự như sự việc này. Pháp sư Hải 

Hiền, ngài 20 tuổi xuất gia, trước khi xuất gia năm 18 tuổi chân của ngài đã bị một 

cái ghẻ độc. Mẹ ngài đi tìm thầy thuốc cho ngài đều không trị khỏi. Ngài tuy tuổi 

còn nhỏ nhưng ngài hiểu rõ rồi  “cái bệnh này là bệnh oan nghiệp, cổ nhân gọi là 

 thuốc hay khó chữa khỏi chứng oan nghiệt”,  cho nên Ngài bèn từ bỏ chữa trị, nói 

với mẹ không cần tìm thầy thuốc, không cần tìm thuốc cho ngài nữa. Nghe nói Bồ-

tát Quán Thế Âm đại từ đại bi cứ khổ cứu nạn, ngài buông xả vạn duyên, nhất tâm 

chuyên niệm Bồ-tát Quán Thế Âm. Ngài niệm được hơn một tháng thì cái bệnh 

này tự nhiên khỏi hẳn (tôi xem thấy đoạn này liền nghĩ đến tiến sĩ Tu-lan dùng 

niệm lực), nhất tâm chuyên niệm Nam Mô Quán Thế Âm Bồ-Tát, bệnh đã trị khỏi 

rồi. 

Tuy nhiên, cũng có rất nhiều người bị bệnh nặng niệm Bồ-tát Quán Thế Âm nhưng 

không khỏi bệnh. Tại sao trị không khỏi vậy? Vì họ niệm tâm không chân thành, 

không chuyên nhất, không thành, không kính, mà họ niệm là hy vọng gặp may nên 

cái này thì không thể được. Bạn nói là do Bồ-tát Quán Âm trị khỏi bệnh cho bạn? 

Đúng, không sai! Bạn là dùng phương pháp niệm hồng danh của ngài, nhưng trên 

thực tế đây chính là tâm thanh tịnh của chính bạn, bản thân chân thành cung kính, 

không có tạp niệm, như vậy mới được. Có lý, có sự, lý sự đều hiểu rõ ràng rồi, thì 

bạn không còn hoài nghi tí nào cả. Thật sự tin, thì bạn có thể xa lìa tất cả các cách 

chữa trị khác cho dù bản thân bạn có bị bệnh như thế nào đều được, đều có thể trị 

khỏi. 

Phật ở trên kinh Đại thừa thường nói  “một câu A-Di-Đà Phật này là thuốc A-già-

 đà” . Cái ý này chính là nói với chúng ta rằng niệm Phật A-Di-Đà thì bệnh gì cũng 

chữa được. Bồ-tát Quán Thế Âm trị được thì lẽ nào A-Di-Đà Phật không thể trị 

được? Nếu A-Di-Đà Phật đã trị được vậy thì tại sao Thích Ca Mâu Ni Phật ở trong 

bản kinh lại dạy chúng ta khi gặp phải cấp nạn khủng bố, nhất tâm chuyên niệm 

Bồ-tát Quán Thế Âm thì Bồ-tát sẽ giúp chúng ta hóa giải? Tại sao vậy? Bởi vì 

Trung Quốc, cũng như cái khu vực này, người tin Bồ-tát Quán Thế Âm nhiều, họ 

còn cái tập quán này, nên Thế Tôn là  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức” . 

Vậy nên bạn cứ thật thà niệm Bồ-tát Quán Âm không cần thay đổi. Thế là chúng ta 

liền biết, nếu bạn thường niệm A-Di-Đà Phật thì không cần phải đổi lại niệm Quán 

Âm, mà cứ tiếp tục niệm A-Di-Đà Phật, nhất định có linh nghiệm. Tóm lại ở tín 

tâm kiên định không dời đổi sẽ tạo ra hiệu quả “bất khả tư nghì”. 

Ba vị Đại đức ở chùa Phật Lai, nhất định phải tính cả mẫu thân của lão Hòa thượng 

Hải Hiền vào là ba vị. Ngài Hải Khánh, mẹ của ngài Hải Hiền và bản thân ngài Hải 

Hiền, cả ba người này đều là một câu Phật hiệu, không xen tạp bất kỳ một pháp 

môn nào, họ mới chân thâ ̣t là  “một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu”.  

Lão hào thượng Hải Hiền 92 năm niệm Phật. Ngài 20 tuổi xuất gia, sự phụ dạy 

ngài một câu Nam Mô A-Di-Đà Phật, dặn dò ngài cứ niệm hoài như vậy. Ngài 

nghe lời, ngài thật làm, 92 năm niệm không có gián đoạn. Niệm Phật không cản trở 

sự việc, việc của ngài là làm nông nghiệp, ở dưới quê khai hoang. Đất đai đều có 

chủ, nhưng đất hoang thì chưa có chủ nhân, ngài khai hoang. Sau khi khai khẩn 

xong rồi,  trồng lương thực, trồng rau cải, trồng cây ăn trái. Tự cung tự cấp, đồ ăn 

không mong cầu ở người khác. Tự mình có thể lực, sức khỏe tốt, tuổi trẻ, lại vô 

cùng cần cù chịu khó, nên trong một đời khai khẩn được hơn 100 mẫu đất hoang, 

sản phẩm nông nghiệp thu được của ngài vô cùng phong phú. Ở trong chùa nhỏ chỉ 

có 4 người ở, nên 4 người ăn không hết, dư ra quá nhiều rồi, đem bố thí cho những 

gia đình nghèo khổ ở trong nông thôn, tặng lương thực cho họ, tặng rau cải cho họ, 

quan tâm chăm sóc hàng ngàn người. Đây chính là công đức. Vì sao vậy? Bố thí 

không mong đáp lại thì đây chính là công đức, còn bố thí nếu mong hồi báo liền 

biến thành phước đức. Không mong hồi báo, đây là điểm chúng ta cần học tập theo 

lão Hòa thượng. Lão hòa thượng làm ra tấm gương tu hành tốt nhất trong cái thời 

đại Mạt pháp hiện nay này. Ngài làm gương cho chúng ta xem, không cầu danh, 

không cầu lợi, không cầu mong bất cứ thứ gì, sống ở ngôi chùa nhỏ khuất sâu nơi 

thôn quê hẻo lánh này, không có người ở, ngài an thân ở nơi đây, ở nơi đây niệm 

Phật, một câu Phật hiệu niệm đến cùng, ngày đêm không gián đoạn, làm việc 

không cản trở niệm Phật. Chúng ta có lý do tin rằng, người có căn tánh như thế 

này, có thiện căn như thế này, thì 3 năm là đủ rồi để đạt được thế giới Tây phương 

Cực-lạc. 

Người thợ hàn nồi, đồ đệ của lão Hòa thượng Đế Nhàn, niệm Phật 3 năm là đứng 

vãng sanh, còn mẫu thân của lão hòa thượng Hải Hiền là ngồi mà vãng sanh, đều là 

tự tại vãng sanh. 

Mẫu thân của lão Hòa thượng Hải Hiền 86 tuổi, trước khi vãng sanh bà còn làm há 

cảo cúng chúng. Đặc biệt là gọi con gái, cháu gái của bà, những người thân rất gần 

này tất cả đều gọi về, cùng nhau ăn cơm, vô cùng hoan hỷ. Sau khi ăn xong, bà 

ngồi xếp bằng ở trên ghế, nói với mọi người “ta đi đây” , liền đi thật rồi. Bà biểu 

diễn cho mọi người thấy một đời niệm Phật, không có học qua kinh giáo mà thành 

tựu. Đúng như lời Ấn Quang đại sư nói “tin sâu, nguyện thiết, chân thành niệm 

 Phật, cầu sanh Tịnh độ”.  Phật đến tiếp dẫn bà, bà biết trước giờ đi, vốn dĩ ở Chùa 

Phật Lai nhưng bà là muốn biểu diễn cho người nhà, người nhà thân thích của bà 

thấy, là thật, không phải giả. Đi tự tại như vậy, thoải mái như vậy, đi một cách rất 

hoan hỷ. Thời đó điều kiện rất kém, đời sống rất khó khăn, lão Hòa thượng Hải 

Hiền chỉ dùng một tấm ván rất mỏng để đóng một chiếc quan tài cho mẹ, chôn cất 

rất sơ sài. Lão Hòa thượng Hải Hiền canh cánh trong lòng đối với việc này, cảm 

thấy có lỗi với mẫu thân vì điều kiện thực tế trước đây không cho phép. Cho nên 8 

năm sau khi mẫu thân vãng sanh, khi hoàn cảnh tốt rồi, Ngài liền nghĩ đến việc cải 

táng cho mẫu thân, lập bia làm tưởng niệm. Nhưng khi đào phần mộ lên, mở quan 

tài ra thì người không còn người nữa rồi, ở trong quan tài chỉ còn sót lại mấy cây 

đinh đóng quan tài, không thấy người đâu. Đây không phải người phàm, người 

phàm không thể làm được. Lão mẫu, Ngài đi về đâu vậy? Ngài thật sự không lưu 

lại cái gì cả, ngay cả thân thể cũng không lưu. Cho nên Chùa Phật Lai không phải 

nhị thánh mà là tam thánh. Biểu pháp của mẫu thân cái chiêu này quá hiếm có, mở 

quan tài ra người không còn nữa. 

Chúng ta trước đây nghe nói Tổ sư Đạt Ma cũng là biểu diễn cái chiêu này. Sau khi 

Tổ sư Đạt Ma viên tịch rồi, cũng là đem mai táng. Nhưng mà qua mấy tháng sau, 

có người từ Tây Vực trở về nói với mọi người rằng ông ta gặp Tổ sư Đạt Ma ở Tây 

Vực chỉ mang một chiếc dày, còn chân kia đi chân không, không có mang giày. 

Mọi người hỏi xem cái thời điểm mà ông nhìn thấy Tổ sư thì chính là ngày mà Tổ 

sư Đạt Ma đi, rõ ràng Tổ sư là ở nơi này, vậy làm sao có thể ở Tây Vực được? Thế 

là mọi người đào phần mộ lên, mở quan tài ra xem, khi mở ra thì người không còn 

nữa, bên trong chỉ còn một chiếc giày cỏ. Điều đó đã chứng minh người ở Tây Vực 

này thật có gặp được Tổ sư Đạt Ma, ông ấy không phải nói vọng ngữ, vì quả thật 

trong quan tài chỉ còn có lưu lại một chiếc giày cỏ, còn chiếc giày mà ông nhìn 

thấy là chiếc giày cỏ ngài mang, một chân còn lại là đi chân không, không có giày. 

Cái này làm chứng minh thật sự đi rồi. 

Mẫu thân của Hiền lão có phải là Bồ-tát hóa thân hay không? Cũng rất khó nói, 

nhưng nói tóm lại đó không phải điều mà người bình thường có thể làm được. Rời 

khỏi Chùa Phật Lai trở về quê hương, đây là biết trước giờ đi, bà biết đến khi nào 

đi nhưng không có nói cho người khác biết, nói đi liền đi. 

Chúng ta sinh vào cái thời đại này, ba người này đã làm nên tấm gương tốt nhất 

cho chúng ta thấy thật sự tín, nguyện, trì, danh, cầu sanh Tịnh độ, không cầu danh 

vọng lợi dưỡng, chịu khổ chịu khó, trì giới niệm Phật, quả báo thù thắng như vậy. 

Đây là thật, không phải là giả, các ngài thị hiện cho chúng ta thấy. 

Thế Tôn giảng kinh, các bậc tổ sư đại đức chú giải đều ở trên cái bổn này, Hoàng 

Niệm lão sưu tập cho chúng ta thảy cũng đều ở trong bổn này, chúng ta ở trong cái 

bổn này đọc được, học được. Ba vị đại đức của Chùa Phật Lai họ làm được rồi, nếu 

bạn bình tĩnh quán sát tỉ mỉ bạn sẽ thấy mỗi một chương, tiết, mỗi một câu nói ở 

trong “Khoa chú Kinh Vô Lượng Thọ” này, cả ba vị ở Chùa Phật Lai thảy đều 

làm được rồi. Cho nên chúng ta nhận được cái tin tức này, có được cái đĩa CD này, 

tôi nói đây chính là tổng kết của học tập “Kinh Vô Lượng Thọ”. Cái đĩa CD này, 

bài văn này không phải quá dài, chúng ta phải xem nó là “Kinh Vô Lượng Thọ” để 

học tập, chúng ta phải làm thật. Hay nói cách khác, ba vị này có thể làm được thì 

chúng ta cũng có thể làm được. Mấu chốt là ở buông xả, thật sự buông xả, trì giới, 

niệm Phật. 

Năm xưa tôi ở Mỹ, khi Tịnh Tông Học Hội thành lập, tôi đã viết một bài duyên 

khởi, trong đó đề xuất trì giới, niệm Phật. Trong đó giới luật chúng ta chỉ chọn 5 

khóa mục. 

 Khóa mục thứ nhất: Tịnh nghiệp tam phước.  

Đây là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của học Phật. Phật nói rất rõ ràng, ba điều của 

Tịnh nghiệp tam phước này chính là tịnh nghiệp chánh nhân của chư Phật ba đời. 

Ba đời là quá khứ, hiện tại, vị lai, tất cả Bồ-tát thành Phật đều phải tuân thủ ba điều 

này, cái này là gốc của giới luật. Trong ba điều thì điều thứ nhất là  “hiếu dưỡng 

 phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” . 

Điều thứ nhất nói là thiện pháp thế gian. Chúng ta đem “hiếu thân tôn sư” thực 

hiện vào “Đệ Tử Quy”, “Đệ Tử Quy” làm được rồi thì hai câu đầu này làm được 

rồi. Câu thứ ba là “Từ tâm bất sát” thực hiện ở “Cảm ứng Thiên”, là giáo dục nhân 

quả. Khi có cái nền tảng này thì “thập thiện nghiệp đạo” bao gồm không sát sanh, 

không trộm cắp, không dâm dục, không vọng ngữ, không hai lời, không thêu dệt, 

không ác khẩu, không tham, không sân, không si, tất thảy đều không thành vấn đề, 

bạn có thể làm được rất dễ dàng rồi, không khó. Còn không có cái nền tảng phía 

trước này thì “thập thiện nghiệp” không thể làm được, hữu danh vô thực. Đây là 

khóa thứ nhất ở trong pháp hành. 

 Khóa mục thứ 2 là Lục hòa  kính 

Tam học lục hòa. Lục hòa kính, gia hòa thì vạn sự hưng, bất hòa thì xong rồi. Ngày 

nay Phật pháp suy, suy do đâu vậy? Bất hòa. Tại sao bất hòa? Luân lý đạo đức, 

giáo dục thánh hiền không có được học qua. Do vậy không thể trách họ, chẳng qua 

là họ không có người dạy họ thôi, mà họ lại không phải người tái lai. Giáo dục 

truyền thống Trung Quốc đã bị mất 200 năm rồi, nên họ không biết, không thể 

trách họ. Phật ở trong kinh này nói rất hay, “người trước không biết”. “Người 

trước” ở đây là cha mẹ của họ, ông bà nội của họ, thậm chí là ông cố ông sơ của 

họ, đều không biết, là  “vô tri”  nên không biết đạo đức. “Vô hữu ngữ giả”  là không 

có người giảng cho họ nghe, cho nên họ mới làm việc sai, không nên trách họ. Nếu 

chúng ta quở trách họ là chúng ta sai rồi, phải thương xót họ, phải đồng cảm họ, họ 

rất đáng thương, không có người dạy họ. Họ có làm việc xấu đi nữa cũng không 

nên đi quở trách họ, chúng ta phải làm tấm gương tốt, dần dần sẽ ảnh hưởng họ. 

Nếu họ có thể tiếp nhận thì phải cố gắng chỉ dạy họ, còn như họ không thể tiếp 

nhận thì hãy tùy họ, người nào tạo nghiệp thì người đó phải gánh lấy, nghiệp nhân 

quả báo không sót mảy trần, thảy đều là tự làm tự chịu. Nếu bạn oán trời trách 

người, đó là tội lại thêm tội. Chúng ta nếu trách lỗi người khác, thì trong tâm đã 

mất đi từ bi, không những không có tâm từ bi, cũng không có trí tuệ. Trí tuệ là hiểu 

rõ chân tướng sự thật. Có tâm từ bi, có tâm đồng cảm. 

Phật ở trên kinh này nói cho chúng ta mọi phương diện rất chu đáo, nói rất viên 

mãn, pháp môn niệm Phật thảy đều dựa vào tha lực, giống như Mật pháp. Mật tông 

cũng là như vậy, hoàn toàn phải dựa vào sự gia trì của Phật Bồ-tát, thần hộ pháp, là 

môn tha lực, đều là nói tâm thanh tịnh. Pháp môn vô lượng vô biên, nhưng tựu 

chung lại để đi đến cuối cùng đạt được mục đích chỉ có ba cửa, ba cửa này là “giác, 

chánh, tịnh”. Cũng giống như bạn muốn đến Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà Hồng 

Kông chúng ta, ở trên cái địa cầu này, bạn là từ 4 phương 8 hướng để đến, lối đi rất 

nhiều, nhưng đến được Hiệp hội rồi, bạn có thể vào cửa, nhưng chỉ có 3 để cửa 

bước vào mà thôi, ba cửa này là cửa “giác”, cửa “chánh”, cửa “tịnh”: Cửa giác là 

“Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh” là đi cửa giác, cửa này là giành cho người 

căn tánh thượng thượng; Cửa chánh là nương theo kinh giáo tu hành, dần dần nâng 

cao lên, buông xả cõi uế, thì đây là sanh về Tịnh độ rồi, là người đi cửa chánh, là 

giáo hạ, tuyệt đại đa số người căn tánh trung hạ nên là đi vào cửa chánh; Cửa Tịnh 

là cửa Mật tông và Tịnh độ, cửa đó đi là cửa tịnh, tâm thanh tịnh, trên cái đề kinh 

này của chúng ta thanh tịnh, bình đẳng là có thể vào được, “tâm tịnh thì cõi Phật 

tịnh”. Hai cửa phía trước là hoàn toàn nhờ vào tự lực thành tựu, khác với cái cửa 

tịnh này là tha lực gia trì, hoàn toàn dựa vào Phật lực gia trì, nhưng còn tự bản thân 

mình thì phải dùng tâm thanh tịnh. Cho nên phải có “tâm tịnh thì cõi Phật tịnh”, 

còn nếu tâm không thanh tịnh thì Phật không thể gia trì được. Lúc sắp mạng chung 

mười niệm, một niệm vãng sanh cũng là do tâm thanh tịnh khởi tác dụng. Còn nếu 

đến cái niệm cuối cùng đó mà họ vẫn là tâm không thanh tịnh, họ còn xen tạp, họ 

còn vọng tưởng, thì họ không thể đi. Chính vì vậy mà người niệm Phật thì nhiều 

mà người vãng sanh thì ít. Nguyên nhân là gì vậy? Tâm không thanh tịnh. Đây 

chính là điểm mấu chốt quyết định bạn có vãng sanh được hay không. Cho nên 

buông xả là quá quan trọng rồi. Niệm Phật cần phải buông xả tất cả, vì bạn muốn 

vãng sanh về thế giới Cực-lạc, bạn phải hiểu cái gì cũng không thể mang đi được. 

Tịnh tông bảo “mang theo nghiệp vãng sanh” là mang theo nghiệp cũ, chứ không 

thể mang theo nghiệp mới. Nghiệp cũ là nghiệp trong quá khứ, nghiệp tạo tác hôm 

qua cũng là nghiệp cũ. Ta hôm nay không tạo, ta hôm nay thanh tịnh, thì ta hôm 

nay có thể vãng sanh. Hôm qua còn tạo thì hôm qua không thể vãng sanh. Điều này 

cho thấy tại sao có người vãng sanh, có người không thể vãng sanh vì cái pháp 

môn này đến cuối cùng là buông xả thôi, buông xả triệt để, không triệt để thì không 

được. Thật sự phát tâm niệm Phật, Phật lực gia trì, nhưng điều kiện là cái tâm đó 

của bạn phải thanh tịnh, cái tâm đó của bạn phải chuyên nhất, quyết định không 

được xen tạp, thì mới có cảm ứng. 

Giống như lời trong “Kinh Thập Vãng Sanh” nói: Nếu có chúng sanh niệm A-Di-

Đà Phật, nguyện vãng sanh, thì A-Di-Đà Phật liền phái 25 Bồ-tát đến ủng hộ người 

tu hành trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, chẳng để cho ác quỷ, ác thần có cơ hội 

thuận tiện (quấy nhiễu hành giả)[13].  

Oán thân trái chủ của bạn không tìm ra bạn, bởi vì bạn có thần hộ pháp bảo hộ. 

Chúng ta xem cái chú giải này của Niệm lão: 

“Đản niệm Phật pháp môn đồng ư Mật pháp, thị tha lực môn, thuộc ư quả 

giáo”[14] 

Một câu A-Di-Đà Phật này là quả. Tì Kheo Pháp Tạng chứng được bồ-đề vô 

thượng là quả hiệu của Phật. Chúng ta dùng quả làm nhân.  “Hành nhân phát tâm 

 niệm Phật”,  chúng ta phát tâm niệm Phật, chúng ta dùng phương pháp “truy đảnh” 

niệm Phật, là câu này tiếp nối câu kia. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trước khi vãng sanh nửa năm, ngài nói với tôi, ông đã 

buông xả tất cả rồi, nhất tâm chuyên niệm A-Di-Đà Phật, mỗi ngày ông niệm Phật 

14 vạn tiếng. 14 vạn tiếng niệm như thế nào vậy? A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật… 

“truy đảnh” niệm Phật, câu này tiếp nối câu kia. Tôi từng làm thí nghiệm thì 10 

phút niệm 1.000 tiếng, 20 phút có thể niệm hơn 2.000 tiếng, 1 giờ niệm 6.000 tiếng 

Phật hiệu, 10 giờ thì 6 vạn tiếng Phật hiệu, 20 giờ là 12 vạn tiếng Phật hiệu. Nếu 

như niệm nhanh hơn một chút nữa, thì 20 giờ là đủ rồi, 20 giờ là có thể niệm được 

14 vạn tiếng. Người già thời gian nghỉ ngơi là 4 giờ, 24 giờ một ngày thì 4 giờ nghỉ 

là đủ rồi, thời gian còn lại đều đang niệm Phật, dốc sức niệm Phật. Bạn hỏi “liệu có 

 cần như vậy không?”  Ông thực chất cũng là làm cho chúng ta xem, 20 giờ niệm 14 

vạn tiếng, không được có vọng tưởng xen vào trong đó, vọng tưởng không thể vào 

được, không có tạp niệm, không có vọng tưởng thì nửa năm vãng sanh. Ông cũng 

là đang biểu pháp, biểu pháp cho chúng ta xem nếu thật sự muốn vãng sanh thì 

phải làm như vậy. 

Ngẫu Ích Đại sư nói rất hay  “Có thể vãng sanh hay không, quyết định ở có tín, 

 nguyện hay không?”  Thật sự có tín, thật sự có nguyện, thì điều kiện vãng sanh đã 

đầy đủ rồi. Còn đạt phẩm vị cao thấp khi sinh về thế giới Tây phương Cực-lạc là 

phẩm vị gì?  “Phẩm vị cao thấp, thuộc về công phu niệm Phật sâu hay cạn” . Cho 

nên muốn vãng sanh thế giới Tây phương Cực-Lạc nhất định phải tín, nguyện, trì, 

danh. Công phu niệm Phật sâu, sâu ở chỗ nào vậy? Ngài không có nói niệm Phật 

nhiều ít, niệm Phật nhiều ít không có nói,  dù chỉ một niệm hay mười niệm nếu như 

công phu sâu cũng có thể thượng thượng phẩm vãng sanh. Có người một đời chưa 

từng niệm Phật, cuối cùng lúc vãng sanh niệm 10 tiếng, họ thượng thượng phẩm 

vãng sanh. Vậy niệm như thế nào? Thâm tâm. Sao gọi là “thâm”? Tâm thanh tịnh 

là “thâm”, tâm bình đẳng sâu hơn nữa, giác là sâu nhất. Nếu bạn dùng thanh tịnh, 

bình đẳng giác niệm là thượng thượng phẩm, dùng tâm bình đẳng niệm là thượng 

bối là thượng trung phẩm, thượng hạ phẩm; dùng tâm thanh tịnh niệm vãng sanh 

Phương tiện hữu dư Tịnh độ, là Trung bối vãng sanh, là trung thượng phẩm, trung 

trung phẩm, trung hạ phẩm; Còn công phu thành khối vãng sanh, đây là người bình 

thường chúng ta đều có thể làm được, là giống như Hoàng Niệm lão vậy, công phu 

thành khối, ba vị đại đức ở Chùa Phật Lai thị hiện cho chúng ta thấy toàn là công 

phu thành khối, để chúng ta nhìn thấy rồi, người như vậy vãng sanh là cõi Phàm 

thánh đồng cư độ, người bình thường là phàm thánh đồng cư độ. 

Nhưng thực tế mà nói ba vị của Chùa Phật Lai này, họ không phải người bình 

thường, họ đã sớm chứng được thanh tịnh bình đẳng giác rồi. Vì sao nói vậy? 

Niệm Phật đến khi nào vãng sanh vậy? Niệm Phật 3 năm là phải vãng sanh rồi. 

Còn đây tích lũy đến 92 năm, hoàn toàn là vì biểu pháp, là vì độ chúng sanh, giúp 

chúng sanh khởi tín phát nguyện chân thành niệm Phật. Đó chính là điều mà trong 

“Kinh Kim Cang” nói  “Pháp còn phải xả, huống hồ phi pháp”,  phải đem nó xả 

sạch sẽ, vậy mới có thể vãng sanh Tịnh độ, chứng được bồ-đề vô thượng. Vãng 

sanh Tịnh độ là hoa báo, khai hoa rồi, còn ở thế giới Cực-lạc chứng được bồ-đề vô 

thượng là quả báo, không có thời gian dài như vậy, không bị những khổ nạn này. 

Chúng sanh chúng ta không thể nhìn ra, chúng sanh chúng ta thấy rồi không tin. 

Lão Hòa thượng Hải Hiền ở nơi đây thời gian lâu như vậy, 112 tuổi, thân tâm khỏe 

mạnh, đầu óc rõ ràng, tư duy nhạy bén, đây đều không phải người phàm có thể làm 

được mà hoàn toàn là thị hiện cho chúng ta xem, một câu Phật hiệu có năng lượng 

lớn như vậy, có nhiều lợi ích như vậy. Bạn có thể không niệm sao? Dưới đây nêu 

ra thí dụ trong kinh Thập Vãng sanh: 

“Như, vãng sanh kinh vân: Phật ngôn: Nhược hữu chúng sanh niệm A Di Đà 

Phật, nguyện vãng sanh giả, bỉ Phật tức khiển nhị thập ngũ Bồ Tát ủng hộ 

hành giả. Nhược hành, nhược tọa, nhược trụ, nhược ngọa, nhược trú, nhược 

dạ, nhất thiết thời, nhất thiết xứ, bất linh ác quỷ, ác thần đắc kỳ tiện dã”[15] 

Chúng ta cần phải tin lời Phật nói trong kinh là thật, không phải giả. Tổ sư đại đức 

Tịnh tông dẫn lời trong “Kinh Thập Vãng Sanh”, không phải một mình lão cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ, mà là rất nhiều, ở trong “Đại Tạng Kinh” đều có nói, điều này có 

ghi kèm. Bộ kinh Thập vãng sanh này không biết là do người nào phiên dịch, ở 

trong “Tạng Kinh” không có thu, “Vạn Tục Tạng” có thu, truyền đến Nhật Bản, 

người Nhật Bản thu rồi. Đại đức Tịnh tông Nhật Bản chúng ta không được xem 

thường, họ hạ công phu đối với “Kinh Vô Lượng Thọ” rất sâu, ở Nhật Bản chú giải 

“Kinh Vô Lượng Thọ” có hơn 20 loại. Hình như lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở trong 

cái tập chú này đã có trích dẫn 3-4 loại chú giải “Kinh Vô Lượng Thọ” của tổ sư 

Nhật Bản. 

Phật trước khi viên tịch nói với chúng ta “tứ y pháp” khi Tôn giả A-nan thỉnh giáo 

với Phật  “Phật Đà tại thế mọi người chúng con lấy Phật làm thầy, không có vấn 

 đề, ở trong giáo thật sự là hòa hợp, vậy khi Phật không trụ thế nữa, chúng con lấy 

 ai làm thầy?”  Phật nói ra “Tứ y pháp”, đó là  “lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy, 

 phải trì giới, phải chịu khổ”.  

Ở trong Tứ y pháp:  

 Điều thứ nhất:“y pháp bất y nhân”.  

Pháp là lời Phật nói. Nếu không phải do Phật nói, mà do người bình thường nói thì 

lời của người bình thường nếu nói khác với lời Phật nói thì không được nương 

theo, còn như hoàn toàn tương đồng với lời Phật nói thì có thể nương theo. 

 Điều thứ 2, “y nghĩa bất y ngữ”,  

Ngôn ngữ dù nói khác nhau cũng không có sao cả, nhưng ý nghĩa là như nhau, điều 

này quan trọng nhất. Có câu này rồi thì phiên dịch là không có vấn đề rồi. Phiên 

dịch là gì? Là nói khác nhau. Ngôn ngữ văn tự Trung Quốc không giống như Phạn 

Văn, cho nên “y nghĩa bất y ngữ”. 

 Điều thứ 3: “y liễu nghĩa, bất y bất liễu nghĩa”  

Sao gọi là liễu nghĩa? Bộ kinh này, cái pháp môn này, có thể giúp chúng ta ở trong 

một đời này dứt sanh tử, ra khỏi tam giới, đây gọi là liễu nghĩa. Nhưng nếu ta đã 

học cái pháp môn này, ta đời này vẫn không thể ra khỏi tam giới, thế thì đối với ta 

mà nói là bất liễu nghĩa. Cho nên “liễu nghĩa”, mỗi người căn tánh không giống 

nhau, tự mình nhất định phải lựa chọn, tự mình có phần nắm chắc là có thể tu 

thành công. 

Thế nhưng chúng ta hãy bình tĩnh tư duy, thật sự mỗi một pháp môn ở trong “Đại 

Tạng Kinh” chúng ta đều không có phần nắm chắc dứt sanh tử, ra khỏi tam giới, 

duy chỉ chỉ có pháp môn này là có thể được. Chúng ta làm rõ ràng, làm sáng tỏ rồi, 

bản thân có tín tâm, tín nguyện trì danh, buông xả vạn duyên, nhất tâm chuyên 

niệm A-Di-Đà Phật, chúng ta có thể vãng sanh thế giới tây phương Cực-lạc, thế 

nên bộ kinh này đối với ta là liễu nghĩa còn “Hoa Nghiêm” “Pháp Hoa”, “Bát-nhã” 

đối với ta đều là bất liễu nghĩa. Cho nến chúng ta nên học liễu nghĩa, không nên 

học bất liễu nghĩa. Hy vọng chúng ta có thể thành tựu nhanh chóng, có thể thoát 

khỏi lục đạo luân hồi, có thể vượt qua mười pháp giới. 

 Điều thứ tư cũng là điều cuối cùng: “y trí bất y thức”  

Trí là lý trí, đầu óc phải rõ ràng, không nên làm việc theo tình cảm, nương theo trí 

tuệ, không nương theo cảm tình. Cảm tình chắc chắn là phiền phức. Chủ tể ở phía 

sau tình cảm là ma vương, bởi vì bạn có tình, bạn sẽ bị nó lợi dụng. 

Trí tuệ ma vương không có, phía sau trí tuệ là Phật Bồ-tát. Chỉ cần chúng ta có dục 

vọng, bị nóng nảy, bị kích thích, thì rất dễ dàng bị ma lợi dụng rồi, ma giúp bạn tạo 

nghiệp, ma giúp bạn đọa lạc, cái này rất đáng sợ. Chúng ta dùng trí huệ, chúng ta 

không dùng cảm tình, tâm lượng của chúng ta mở ra, có thể bao dung, có thể nhẫn 

nhục, thì ma không thể lợi dụng được, nó vô phương. 

Bộ kinh này chúng ta cần phải tin. Lúc tôi học tập ở Đài Trung, thầy Lý cũng 

thường hay trích dẫn đoạn kinh văn này là một đoạn ở trong kinh A Di-Đà: 

 “Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, văn thị kinh, thọ trì giả, cập văn chư 

 Phật danh giả. Thị chư thiện nam tử, thiện nữ nhân giai vi nhất thiết chư Phật 

 chi sở hộ niệm. ”[16]  

Ở trong đây chữ cần đặc biệt chú ý chính là chữ “thiện”. Như thế nào mới là thiện 

nam tử, thiện nữ nhân? Tiêu chuẩn của chữ thiện này là gì? Chính là phước thứ 

nhất trong tịnh nghiệp tam phước  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”,  thì người này chính là thiện nam tử, thiện nữ 

nhân. Còn ta tự mình cho rằng mình thiện, cái này không được, vì đây là dùng tiêu 

chuẩn của mình, cần phải dùng tiêu chuẩn của Phật, tiêu chuẩn tuyệt đối của Phật 

chính là thập thiện nghiệp đạo. 

Thập thiện nghiệp đạo không dễ dàng làm được. Tại sao chúng ta không dễ, mà cổ 

nhân làm rất dễ dàng vậy? Vì nền tảng của cổ nhân sâu dày vững vàng, cho nên 

thập thiện nghiệp rất dễ dàng làm được, họ thọ tam quy ngũ giới rồi, họ thật sự làm 

được, thật sự là đệ tử Phật. Chúng ta hiện nay thọ tam quy ngũ giới, Bồ-tát giới, 

đều là hữu danh vô thực, không phải thật. Vì sao vậy? Vì chưa làm được. Lời của 

đại sư Thiên Thai là  “trong quả vị danh tự, hữu danh vô thực” [17].  

Cho nên trước tiên phải nắm được chữ “thiện”. Đây chính là điều chúng tôi gần 

đây nhất (cũng gần 20 năm) đề xướng 3 cái gốc của Nho Thích Đạo. Nho thì chọn 

“Đệ Tử Quy”, chúng ta chọn bộ sách này. Đạo thì chọn “Thái Thượng Cảm ứng 

Thiên”, Phật thì chọn “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”. Ba loại sách này là nền tảng 

của học Phật, giống như cái cây vậy, nó là gốc cây, giống như các tòa nhà vậy, nó 

là nền móng. Nếu như không có cái nền móng này, thì Phật pháp không thể thiết 

lập, không có Phật pháp. Cũng như ở trong đạo tràng không có người tu hành chân 

chánh, thì ở đây không phải đạo tràng chân chánh, chí ít cũng phải có một người tu 

hành chân chánh thì là đạo tràng và nếu như người này vãng sanh rồi, thì đạo tràng 

sẽ không còn nữa, vì phía sau không có người kế thừa, người thật sự tu hành. 

Không có người thật sự tu hành thì đạo tràng không còn nữa, là “hữu danh vô 

thực”. 

Chúng ta mở quyển kinh ra, lật ra, thường hay nhìn thấy thiện nam tử, thiện nữ 

nhân. Phật dưới đây mới nói cho chúng ta. Nói cho ai vậy? Là nói cho thiện nam 

tử, thiện nữ nhân. 

 “Văn thị kinh thọ trì giả”[18]. Kinh này chính là “Kinh A-Di-Đà”. “Kinh A-Di-

Đà” là tiểu bổn của “Kinh Vô Lượng Thọ”, “Kinh Vô Lượng Thọ” là đại bổn của 

“Kinh A-Di-Đà”, cho nên nó có thể thông dung. “Văn” là nghe được bộ kinh này, 

“Thọ” là tiếp nhận, “Trì” là gìn giữ, thật làm. Có thể đem những đạo lý mà trong 

bộ kinh này nói biến thành tư tưởng của mình, phương pháp mà trong kinh nói 

biến thành đời sống hành vi của chính chúng ta, thực hiện toàn bộ, đây gọi là “thọ 

trì”. 

 “Cập văn chư Phật danh giả”[19]: Tên của chư Phật chính là A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật là tên của chư Phật. A-Di-Đà Phật là tiếng Phạn. Dịch thành ý nghĩa 

trung văn, “A”  dịch thành  “vô” , “Di-Đà”  dịch thành  “lượng”,  “Phật”  dịch thành 

 “giác”.  Cái danh hiệu này dùng ý nghĩa tiếng Trung Quốc để nói là “vô lượng 

giác”, vậy có vị Phật nào không phải là vô lượng giác chứ? Cho nên nó là danh 

hiệu của tất cả chư Phật, là tổng danh hiệu, là thông danh hiệu. Chúng ta niệm một 

câu A-Di-Đà Phật, tức là tất cả chư Phật thảy đều niệm đến rồi, không có bỏ sót 

một vị Phật nào cả. Tất cả chư Phật đều phù hộ bạn. Tại sao vậy? Bạn thảy đều 

niệm đến rồi. Cho nên các thiện nam tử thiện nữ nhân này, đều được tất cả chư 

Phật hộ niệm, A-Di-Đà Phật hộ niệm bạn, mười phương ba đời tất cả chư Phật đều 

hộ niệm bạn. 

Bộ kinh này là “Kinh A-Di-Đà”, “Kinh Vô Lượng Thọ”, “Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ”, ba bộ này là cùng một bộ. “Kinh Vô Lượng Thọ” là nói tỉ mỉ, “Kinh A-Di-

Đà là nói đơn giản, nói sơ lược. Vì sao vậy? Để cho bạn dùng làm thời khóa sáng 

tối, đơn giản rõ ràng. “Kinh Thập Lục Quán” là nói đạo lý, pháp môn niệm Phật, 

đạo lý niệm Phật thành Phật, cùng với phương pháp niệm Phật, bên trong có 16 

loại. Phương pháp niệm Phật vô lượng vô biên, quy nạp thành 16 loại lớn. Danh 

hiệu của niệm Phật là quán thứ 16 (?), 16 loại phương pháp một loại cuối cùng là 

trì danh niệm Phật. Cho nên ba kinh là một bộ kinh. Chúng ta ngày nay lấy “Kinh 

Vô Lượng Thọ” ở trong ba kinh này làm chủ tu. Vì sao vậy? Đó là khái luận, nó là 

nói tỉ mỷ, văn tự nhiều, kinh tương đối dài, nói rõ ràng, nói minh bạch, giúp chúng 

ta đoạn nghi sanh tín, giúp chúng ta nguyện lực kiên cố, không bị dao động. Đây là 

giúp chúng ta vãng sanh, là những thiện nam tử, thiện nữ nhân này, đều được tất cả 

chư Phật hộ niệm. 

“Thị cố, niệm Phật nhân hữu tứ thập lý quang minh chúc thân, ma bất năng 

phạm”[20] 

Người niệm Phật chân chánh thân có quang minh chiếu xa 40 dặm, thế là chúng ta 

liền có thể nghĩ đến giống như Chùa Phật Lai cái chùa nhỏ này có ba vị người 

niệm Phật chân chánh như vậy thì xung quanh Chùa Phật Lai 40 dặm có Phật 

quang soi chiếu, cái khu vực này không có tai nạn, sẽ không có ác quỷ, ác thần, 

không dám bước vào. Vì sao? Vì như ở trong “Kinh Thập Vãng Sanh” nói thì chùa 

Phật Lai sẽ có 25 vị Bồ-tát thường trụ ở nơi này bảo hộ, là thật không phải giả. 

Ở trên cái thế giới này, có rất nhiều nơi cũng có người niệm Phật chân chánh. Vậy 

Bồ-tát này có thể chăm sóc đến tất cả họ không? Có thể! Bồ-tát có thể phân vô 

lượng vô biên thân, phân thân của họ hữu dụng, không phải không hữu dụng. Nên 

biết người niệm Phật chúng ta , “nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai chắc 

 chắn gặp Phật” . Đặc biệt là hiện tiền, Phật mà hiện tiền ta thấy, thảy đều là hóa 

thân Phật, những chư Phật này, những đại Bồ-tát này đều là pháp thân đại sĩ, đều 

có năng lực phân vô lượng vô biên thân, chúng ta vô phương tưởng tượng. Tôi 

niệm Phật, 25 vị Bồ-tát này tôi nhìn thấy rồi. Bạn niệm Phật 25 vị Bồ-tát bạn cũng 

nhìn thấy rồi. Ai niệm Phật thì người ấy đều nhìn thấy. Họ, những người này thần 

thông quảng đại, bạn dứt khoát không được nghi hoặc, nếu bạn nghi hoặc chúng ta 

liền bị lừa ngay. Tại sao vậy? Tín tâm không kiên cố, ma đến nhiễu loạn. Tâm 

không thanh tịnh, tâm có nghi hoặc, chiêu cảm ma đến rồi, Phật Bồ-tát không thể 

hiện tiền rồi. 

Tại sao cũng có người niệm Phật lại có ma chướng vậy? Oan thân trái chủ rất 

nhiều, chủ yếu là bạn tín tâm không đủ, thường hay hoài nghi. Vậy làm thế nào trị 

cái bệnh này vậy? Kinh giáo có thể trị cái bệnh này. Người còn hoài nghi thì nghe 

kinh nhiều, đọc kinh nhiều, kinh này niệm được 1.000 biến, niệm được 1 vạn biến. 

Tôi thường nói chú giải xem 30 lần, kinh đọc được 1 vạn lần, thì nghi hoặc của bạn 

sẽ không còn nữa. Tại sao vậy? Hiểu rõ rồi, thật sự làm rõ ràng rồi thì công phu 

đắc lực ngay, bản thân có tín tâm quyết định được sanh, còn nếu chưa vãng sanh 

mà bản thân có tín tâm thì Phật quan tâm ta. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học tập đến đây thôi. ADI ĐÀ 

PHẬT! 



Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 12) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Các vị pháp sư,các vị đồng học,mời ngồi. 

Mời mọi người cùng tôi quy y Tam Bảo: 

A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm 

Thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, 

quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; 

quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; 

quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. 

A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm 

Thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, 

quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; 

quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; 

quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. 

A xà lê tồn niệm,ngã đệ tử Diệu Âm 

Thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, 

quy y Phật Đà,lưỡng túc trung tôn; 

quy y Đạt Ma,ly dục trung tôn; 

quy y Tăng Già,chư chúng trung tôn. 

Mời xem Đại Kinh Khoa Chú 

trang 158 đếm ngược từ hàng thứ ba, 

xem từ phần chú giải: 

" Hựu <thủ Lăng Nghiêm Kinh  

Đại Thế Chí Bồ Tát niệm Phật viên thông chương> vân: 

kim ư thử giới, 

nhiếp niệm Phật nhân,quy ư Tịnh Độ". 

cố <Tịnh tu tiệp yếu> vân: 

Đại Thế Chí Bồ Tát,hiện cư thử giới, 

tác đại lợi lạc. 

ư niệm Phật chúng sanh,nhiếp thủ bất xả. 

lệnh ly tam đồ,đắc vô thượng lực." 

25 viên thông chương trong Kinh Lăng Nghiêm 

là đức Thế Tôn vì chúng ta mà đưa ra thí dụ, 

cũng xem như là chứng chuyển, 

nói minh tâm kiến tánh, 

phương pháp kiến tánh thành Phật rất nhiều, 

không có hạn chế, 

bất cứ pháp môn nào cũng có thể thành Vô Thượng Đạo 

cho nên trong kinh Kim Cang nói với chúng ta rằng 

"Pháp môn bình đẳng,vô hữu cao hạ". 

thật vậy,bất luận là pháp môn gì 

cũng đều có thể thành Vô Thượng Đạo. 

then chốt là ở người,mỗi người căn tánh không như nhau, 

có thể nhiếp tâm không? 

hiểu được nhiếp tâm cái phương pháp này 

bất kể dùng phương pháp gì cũng đều được. 

phía trước chúng tôi đã báo cáo qua cùng các vị, 

Lục Tổ Huệ Năng đại sư 

phương pháp ngài dùng là chẻ củi giã gạo. 

đắc tam muội,đại triệt đại ngộ. 

trong kinh Đại Thừa Phật thường nói, 

"ly nhất thiết tướng,tức nhất thiết pháp", 

nói rất hay, 

vấn đề là bạn có thể ly tướng hay không? 

trong kinh giáo vì chúng ta mà đã nói qua nhiều lần, 

không phải là một lần,hai lần, 

buông xả chấp chước thì chứng được quả A La Hán, 

bất luận là dùng phương pháp gì, 

chỉ cần bạn có thể buông xả chấp chước; 

buông xả phân biệt,thì bạn sẽ chứng được Bồ Tát; 

buông xả khởi tâm động niệm,thì bạn sẽ thành Phật. 

từ đây có thể hiểu 

Huệ Năng đại sư 8 tháng ở Hoàng Mai, 

chẻ củi giã gạo, 

ngài đã tu đến không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp chước, 

không có nghĩ những thứ khác, 

thanh tịnh bình đẳng giác hiện tiền, 

tức là tâm thanh tịnh,tâm bình đẳng. 

chúng ta từ trong Đàn Kinh 

quan sát kỹ càng, tất cả đều có thể nhìn thấy 

thanh tịnh bình đẳng giác của ngài, 

có được thanh tịnh bình đẳng giác thì mới khai ngộ. 

Ngũ Tổ chứng minh cho ngài, 

giảng cho ngài nghe kinh Kim Cang, 

đại khái là giảng đến 1/5 

giảng đến "ứng vô sở trụ,nhi sanh kỳ tâm", 

thì ngài liền khai ngộ. 

ngài đưa ra báo cáo cho Ngũ Tổ, 

báo cáo của ngài chỉ có năm câu, 

nói " nào ngờ tự tánh,vốn tự thanh tịnh; 

nào ngờ tự tánh,vốn không sanh diệt, 

vốn tự đầy đủ, 

vốn không dao động,năng sanh vạn pháp", 

thì đã tốt nghiệp. Ngũ Tổ vừa nghe xong nói, 

được rồi, kinh cũng không cần giảng nữa, 

y bát trao cho ngài, 

ngài chính là Tổ đời thứ sáu của Thiền Tông. 

năm câu nói này của Lục Tổ chính là luận văn tốt nghiệp, 

cái tốt nghiệp này là thành Phật. 

bạn muốn hỏi ngài tu gì? 

8 tháng giã gạo chẻ củi. 

bí quyết ở đâu? 

ở giã gạo chẻ củi, 

buông xả hết tất cả khởi tâm động niệm 

phân biệt chấp chước. 

không khởi tâm không đông niệm, 

không phân biệt không chấp chước, 

thì sẽ thành Phật, 

tức là pháp thân đại sĩ. 

cho nên pháp môn vô lượng vô biên, 

giã gạo chẻ củi cũng có thể thành Vô Thượng Đạo. 

sự khai ngộ của Phật Thích Ca Mâu Ni là thiền định, 

trong thiền định nhìn thấy sao sáng, 

đêm nhìn sao sáng, là buổi tối, 

thông suốt khai ngộ,bất định là duyên gì. 

từ đây có thể hiểu,giã gạo chẻ củi chính là thiền định, 

ngài dùng cái công phu này để tu thiền định. 

thiền định không phải là ngồi xoay mặt vào vách (diện bích) 

ngồi xếp bằng xoay mặt vào vách là sơ đẳng nhất 

là mới bắt đầu, 

Huệ Năng đại sư không có tu qua cái này, 

Huệ Năng đại sư là ở nhà giã gạo 

chẻ củi giã gạo mà đắc thiền định. 

chúng ta quay lại nhìn xem 

lão hòa thượng của Lai Phật tự, 

lão hòa thượng Hải Hiền ngài trồng trọt, 

cùng với Huệ Năng đại sư là tương tự, 

mỗi ngày làm những việc nặng nhọc, 

đó là cái gì? Tu thiền định. 

công phu của họ dùng là một câu Phật hiệu, 

câu Phật hiệu này là thượng thượng thiền, 

những người biết được không nhiều, 

có một số người biết nhưng họ không chịu làm. 

ở mọi lúc,mọi nơi 

ở mọi cảnh duyên, 

định tâm bằng câu Phật hiệu A Di Đà Phật 

Huệ Năng đại sư định tâm bằng cách 

không khởi tâm không đông niệm, 

cái này không phải người tầm thường có thể làm được 

tại vì chỉ có định bằng cách 

không khởi tâm không đông niệm, 

gọi là luyện tâm khi làm việc (lịch sự luyện tâm),không có rời khỏi công việc 

từ trong công việc thấy được tánh, 

tánh là ly nhất thiết tướng,tức nhất thiết pháp. 

cái thành tựu này của lão hòa thượng rất cao, 

vãng sanh thế giới Cực Lạc  thượng thượng phẩm vãng sanh, 

thượng thượng phẩm là sanh thực báo trang nghiêm độ, 

đây là cái chúng ta cần phải học tập, 

Đại Thế Chí,Quan Thế Âm 

cùng chúng sanh ở thế giới này của chúng ta 

có căn duyên rất đặc biệt, 

2 vị Đại Bồ Tát này 

ở thế giới Ta Bà này 

thời gian ở rất lâu, ở đây tu hành, 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. 

cho nên thế giới Ta bà cũng là quê hương của họ, 

căn duyên nhất sâu, 

đối với chúng sanh nơi này đặc biệt quan tâm. 

trên kinh nói, họ đến để làm gì? 

giúp đỡ Phật A Di Đà  

tiếp dẫn người Niệm Phật hồi quy Tịnh Độ. 

cố <Tịnh tu tiệp yếu> vân. 

<Tịnh tu tiệp yếu> 

là do lão cư sĩ Hoàng Liên Cư soạn ra, 

là phương pháp tu Tịnh Độ. 

trong quyển này nói Đại Thế Chí Bồ Tát 

thị hiện ở thế giới này của chúng ta, 

làm ra lợi lạc lớn, 

lợi là lợi ích,lạc là hoan hỷ,yêu thương. 

ư niệm Phật chúng sanh,nhiếp thủ bất xả. 

lệnh ly tam đồ,đắc vô thượng lực. 

vô thượng lực là Phật A Di Đà 

sự gia trì của oai thần bổn nguyện, 

cái pháp môn này 

hoàn toàn là phải cảm ân Phật A Di Đà. 

"Hựu <A Di Đà Kinh> vân: 

nhược hữu thiện nam tử,thiện nữ nhân, 

văn thị kinh thọ trì giả", 

nghe được kinh A Di Đà, 

kinh Vô Lượng Thọ 

gọi là  kinh Đại A Di Đà  

nói tường tận kinh A Di Đà, 

đây chính là kinh Vô Lượng Thọ. 

những người có thiện căn sâu dày 

nhìn thấy kinh A Di Đà 

họ liền tin tưởng,họ liền ước nguyện, 

họ tin thật nguyện thật,cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

những người trung hạ căn tuy là đã nghe qua kinh này, 

đọc qua kinh này 

nhưng không có phát nguyện vãng sanh, 

vậy phải làm thế nào? Kinh Vô Lượng Thọ 

kinh Vô Lượng Thọ nói rất là tường tận, 

nói rất rõ ràng, nói rất minh bạch, 

sau khi nghe rồi tự nhiện sẽ phát tâm. 

"cập văn chư Phật danh giả" 

phía trước đã báo cáo qua với các vị, 

danh hiệu của chư Phật chính là A Di Đà Phật 

A Di Đà Phật tức là danh hiệu của chư Phật. 

" thị chư thiện nam tử,thiện nữ nhân, 

giai vi nhất thiết chư Phật chi sở hộ niệm", 

cái lợi ích này là vô lượng vô biên. 

"hựu niệm Phật chi nhân 

hữu tứ thập lý quang minh chúc thân,ma bất năng phạm" 

đây là sự gia trì oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

sự gia trì của Phật là bình đẳng, 

vấn đề là ở chúng ta có bằng lòng tiếp nhận hay không? 

tin thật nguyện thật chính là tiếp nhận. 

nếu như chúng ta tiếp nhận rồi, 

nhưng vẫn còn nghi hoặc, 

ở trong tình trạng như thế, 

nếu như nghiệp chướng tập khí của bạn quá nặng, 

thì ma chướng vẫn có thể xâm phạm bạn; 

nếu bạn có thể dũng mãnh tinh tấn, tâm vô tạp niệm, 

thì ma chướng không thể xâm phạm bạn được. 

ma chướng từ vọng tưởng mà sanh ra, từ tạp niệm mà sanh ra, 

cho nên người niệm Phật 

không có tạp niệm,không có vọng tưởng, 

thì ma chướng không thể xâm phạm được. 

"do thượng khả kiến niệm Phật chi nhân" 

có Phật A Di Đà 

phái 25 vị Bồ Tát 

ở mọi lúc,mọi nơi 

"ủng hộ gia trì", 

thật sự phát nguyện,mặc dù còn chưa đi, 

nhưng Di Đà sẽ chiếu cố. 

"hựu hữu Đại Thế Chí Bồ Tát đẳng,oai đức nhiếp thọ, 

phục vi nhất thiết chư Phật chi sở hộ niệm. 

cố đắc viễn ly ma nan,yên ổn tu trì. 

trượng tha lực cố, 

hóa hiểm vi di,xứng vi dị hành đạo". 

những lời này trong kinh, 

danh từ, thuật ngữ,điển cố, 

ý nghĩa rất sâu, 

trong tài liệu tham khảo đều có, 

tài liệu tham khảo đã ấn hành, 

chúng tôi cũng nối duyên rộng lớn, 

học tập kinh Vô Lượng Thọ, 

bộ tài liệu tham khảo này tiện lợi rất nhiều, 

đỡ cho chúng ta phải đi tra tự điển,từ điển 

tra tài liệu tham khảo  

tất cả đã được trích lục ra hết, 

nên chúng ta học tập tiện lợi rất nhiều. 

mấy câu nói phía sau của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, 

vì tránh xa được ma chướng,yên ổn tu trì 

dựa vào tha lực,hóa dữ thành lành. 

mấy câu nói này nói rất hay, 

thật sự là dị hành đạo 

hoặc là có người  

“dựa vào tha lực cũng là chấp tướng" (dĩ đàm tha lực vi chước tướng), 

những người học giáo,những người học thiền 

cho rằng đây là chấp tướng. 

lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói với chúng ta rằng, 

"phải hiểu rằng tha lực,cũng là tự tánh"  (ứng tri tha lực,diệc thị tự tánh) 

sự giải thích này là thật, 

Tại sao? A Di Đà Phật từ đâu đến? 

là tự tánh của chúng ta biến hiện mà ra, 

rời khỏi tự tánh,không có pháp nào khả đắc. 

cho nên Tịnh Độ nói 

tự tánh Di Đà,duy tâm Tịnh Độ, 

A Di Đà Phật là tự tánh biến hiện, 

thế giới Cực Lạc cũng là tự tánh biến hiện. 

tự tha là một không phải là hai. 

" tự tha uyển nhiên". 

từ trên sự mà xét,hình như tự tha là đối lập 

từ trên tự tánh mà xét,tự tha là một không phải là hai. 

phía sau nói, "nhân tha lực nhi hiển tự tâm", 

phàm phu chúng ta chưa có kiến tánh, 

Di Đà là tự tâm của chúng ta biến hiện ra, 

sự gia trì 48 nguyện của Di Đà, 

hiển thị năng lượng của tự tánh. 

" từ hữu niệm đi vào vô niệm, 

chính là sự vi diệu của bổn pháp" 

bổn pháp là phương pháp trì danh niệm Phật, 

hữu niệm, là chấp tướng. 

nhưng  từ hữu niệm niệm đến vô niệm, 

niệm mất đi cái khởi tâm động niệm, 

Phật hiệu rất là rõ ràng,phân minh sáng tỏ, 

không có khởi tâm,không có động niệm, 

đây là cái gì? Đây gọi là lý trì, 

đắc lý thì nhất tâm bất loạn. 

lý nhất tâm bất loạn cùng với Thiền Tông 

đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh 

là cùng một cấp bậc ,là một không phải là hai. 

Tông môn gọi là minh tâm kiến tánh, 

Tịnh Độ gọi là lý nhất tâm bất loạn, 

giáo hạ gọi là đại khai viên giải, 

danh từ gọi tuy không giống nhau, 

nhưng cảnh giới thì hoàn toàn như nhau. 

cho nên thật sự hiểu rõ, 

khai ngộ, thông đạt rồi 

thì không có pháp nào không phải là Phật pháp,các tất đều là Phật pháp 

vô niệm là Phật pháp,hữu niệm cũng là Phật pháp, 

hữu niệm vô niệm là một,nhập bất nhị pháp môn. 

" thị cố <Di Đà Yếu Giải> vân: 

thử chi pháp môn,toàn tại liễu tha tức tự". 

liễu là hiểu rõ,cái pháp môn Tịnh Độ này, 

hoàn toàn đang hiểu rõ A Di Đà Phật chính là tự tánh 

là tự tánh của bản thân biến hiện, 

cái thân này của chúng ta cũng là do tự tánh biến hiện, 

xem xem lại biến pháp giới hư không giới 

vạn sự vạn vật 

tất cả đều là do cái tự tánh này biến hiện. 

Đức Thế Tôn ở trong kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta rằng 

"thập phương tam thế Phật,cộng đồng nhất pháp thân; 

nhất tâm nhất trí tuệ,lực vô úy diệc nhiên". 

đây là ý nghĩa gì? Cả vụ trụ này 

tất cả các pháp giới có quan hệ gì với chúng ta? Là nhất thể. 

đây là lý luận mà Phật pháp nói, 

lý luận Trung Hoa nói 5 loại quan hệ 

Phật pháp quả là cao minh, 5 loại là một thể. 

"nhược húy ngôn tha Phật,tắc thị tha kiến vị vong", 

bạn còn phân biệt. 

"nếu xem trọng về tự Phật"( nhược thiên trọng tự Phật), đây là chấp chước, 

"sẽ làm cho ngã kiến đảo lộn" ( khước thành ngã kiến điên đảo) 

vậy phải làm thế nào?  Phải buông xả. 

tất cả đều là giả, giả danh. 

ngay cả Lão tử cũng nói 

"danh khả danh,phi thường danh; 

đạo khả đạo ,phi thường đạo", 

đây là người Trung Hoa nói. 

trước khi Phật pháp chưa truyền vào Trung Hoa, 

Lão tử đã nói qua "thiên địa dữ ngã đồng căn,(trời đất cùng ta chung cội nguồn) 

vạn vật dữ ngã nhất thể" (vạn vật cùng ta là một thể) 

đây là cảnh giới của Phật. 

cho nên Phật ở đâu, chính là ở buông xả. 

học Phật muốn có thể khế nhập cảnh giới 

Minh Mã Bồ Tát 

trong Khởi Tín Luận nói với chúng ta rằng, 

bí quyết chính là ở không chấp tướng. 

chúng ta nghe kinh không chấp tướng ngôn thuyết 

không chấp tướng danh tự 

trong Phật giáo tất cả những danh từ thuật ngữ 

không thể chấp chước nó,nếu chấp chước là sai. 

không chấp tướng tâm duyên, 

không được nghĩ cái chữ này nghĩa là gì, 

câu nói này nghĩa là gì,không được nghĩ, 

tại sao? Vì nó không có ý nghĩa 

cái này rất khó hiểu, 

là nói thật với bạn 

nói dối thì bạn sẽ hiểu, 

nói thật thì bạn không hiểu đâu. 

cho nên học kinh giáo có bí quyết, 

chỉ cần đọc ,không cần nghĩ đến nghĩa của nó. 

kinh Vô Lượng Thọ 

một ngày đọc 10 lần 

kinh đọc thuộc rồi 

đọc 1 lần khoảng 40 phút, 

2 tiếng đồng hồ có thể đọc 3 lần, 

cho nên mỗi ngày đọc 10 lần. 

là chuyện rất là đơn giản, 

khi không tụng kinh thì niệm A Di Đà Phật. 

tụng kinh là tu định, 

nếu như bạn khởi tâm động niệm, 

nghĩ câu này có nghĩa là gì, 

câu kia có nghĩa là gì, thì định không còn nữa, 

tuệ cũng không còn nữa. 

đó là cái gì? Đó là dùng phương pháp thế gian, 

xem kinh Phật như là một loại kiến thức để đối đãi, 

cái này hoàn toàn sai lầm. 

khi tụng phải trang nghiêm chỉnh tề, 

thiết tha chân thật,cung kính mà tụng, 

không chấp tướng văn tự, 

văn tự chỉ cần tụng cho khá, không tụng sai, 

không tụng đảo lộn,không tụng sót là được, 

không được chấp tướng văn tự, 

không được chấp tướng danh từ thuật ngữ. 

không chấp tướng văn tự, 

không chấp tướng tên gọi,danh từ thuật ngữ, 

không chấp tướng tâm duyên, 

cứ một mực mà tụng tiếp xuống thì sẽ đắc định, 

cái định này gọi là niệm Phật tam muội. 

sau khi đắc định cứ như thế mà tiếp tục tụng, 

không nên sửa đổi phương pháp, 

để cho cái định của bạn càng sâu thêm, 

sâu đến mức độ nhất định thì bạn sẽ thông đạt đại ngộ, 

sẽ khai ngộ. 

sau khi khai ngộ ý nghĩa ở trong kinh này 

bạn sẽ hiểu hết, 

hoàn toàn thông đạt hiểu rõ, 

đây là phương pháp giảng dạy của Phật giáo, 

bí quyết giảng dạy. 

cái gọi là đọc sách ngàn lần,tự hiểu nghĩa kia, 

phải đem tự kiến mà đọc ra. 

tự kiến chính là bản thân không có thầy dạy, 

không cần người khác phải giảng giải, cũng thông suốt hết. 

có cần thầy không? Không cần. 

thật sự có cái căn duyên này, 

tự mình đi tìm một nơi thanh tịnh, 

chọn một quyển kinh thư,dùng cái phương pháp này, 

vứt bỏ duyên bên ngoài (ngoại duyên),chân thành cung kính, 

bạn tụng nó 10 năm nhất định sẽ khai ngộ. 

người xưa có thể khai ngộ 

người thời nay cũng đều có thể khai ngộ, 

còn có khả năng nhanh hơn người xưa một chút nữa. 

Tại sao? Vì người xưa chướng duyên ít, 

thời nay chướng duyên nhiều, 

nếu bạn có thể định được 

thì bạn sẽ hơn cả người xưa. 

người xưa bao nhiêu người sanh vào hiện tiền thời đại này 

không thể thành tựu được, 

Tại vì sao? Hoàn cảnh quấy nhiễu họ. 

chúng ta ở trong hoàn cảnh hiện tại có thể thành tựu, 

thì công lực sẽ cao hơn người xưa. 

phương pháp là quan trọng, 

nhất định phải kiên nhẫn bền chí, làm thật. 

tụng kinh là tu niệm Phật tam muội, 

luôn luôn chuyên niệm A Di Đà Phật là cầu sanh Tịnh Độ 

là nâng cao phẩm vị, 

đây là sự thật ,những chuyện khác đều là giả 

phải làm thật. 

chúng ta xem tiếp đoạn phía dưới, 

" ám hợp đạo diệu,xảo nhập vô sanh". 

"vô niệm dữ vô sanh.viễn phi phàm phu chi sở năng", 

kẻ phàm phu làm sao có thể không có ý niệm, 

không có ý niệm thì là thành Phật rồi 

phía dưới nói, "viên giáo bát địa Bồ Tát, 

ly nhất thiết tâm ý thức phân biệt, 

thỉ danh chân đắc vô sanh pháp nhẫn". 

vô sanh người nào chứng đắc? Là Bát Địa Bồ Tát. 

Bát Địa này là viên giáo, 

kinh Hoa Nghiêm,kinh Pháp Hoa là viên giáo. 

ly nhất thiết tâm ý thức phân biệt, 

tâm, ý thức thứ sáu, không cần, 

ý là mạt na thức, thức thứ 7 

sự phân biệt của ý thức, sự chấp chước của mạt na 

chủng tử suy tàn của A Lại Da 

ba cái này đều không cần nữa, 

đây là cảnh giới gì? Là vô sanh pháp nhẫn. 

nhẫn là thừa nhận, là đồng ý.là cho phép. 

cho phép chuyện gì? 

biến pháp giới hư không giới 

tất cả các pháp bất sanh bất diệt, 

tất cả các pháp vốn không sanh, 

thì làm sao có diệt? 

tất cả các pháp  hiện tại chúng ta đang xem  

đều là có sanh có diệt, 

bát địa Bồ Tát xem tất cả các pháp là không sanh không diệt, 

không phải cảnh giới của chúng ta, 

chúng ta nghe không hiểu những lời này 

thật sự là không sanh không diệt, 

đến bây giờ chúng tôi xuất gia đã hơn 60  năm, 

mới có một chút ít khái niệm, 

khái niệm của không sanh không diệt. 

có bao nhiêu người tu cả một đời 

tất cả các pháp không sanh không diệt 

cái khái niệm này không có biện pháp, 

họ nghĩ không thông. Tại sao? 

không thể nghĩ, nghĩ đến thì sẽ hỏng, 

không thể nghĩ cũng không hiểu, 

đúng vậy, bạn chưa có vào cảnh giới này. 

bạn chưa đạt được bát địa Bồ Tát cái công phu này, 

bát địa này là thiền định, 

không phải tiểu định mà là đại định! 

thấy được tất cả các pháp không sanh không diệt, 

vậy chúng ta làm thế nào có được 

cái khái niệm như thế? 

chúng ta xem báo cáo khoa học 

là các nhà khoa học phát hiện ra. 

thời cận đại có một số nhà khoa học, 

chuyên môn nghiên cứu vật chất, 

vật chất là cái gì? Vật chất, 

phương pháp dùng cùng với những gì Phật nói  

là hoàn toàn như nhau, 

tức là đem vật chất tách ra 

xem xem rốt cuộc là cái gì. 

trong kinh Phật 

nói gọi vật chất nhỏ nhất là bụi, là vi trần 

cái vật chất nhỏ nhất này. 

vi trần còn có thể phân ra, 

trong kinh Phật nói 1/7 ,phân ra như vậy. 

từ vi trần nào bắt đầu? 

từ bụi lông bò (ngưu mao trần), lông bò tương đối thô. 

trên đầu nhọn,cái lông bò này 

trên đầu nhọn có một hạt bụi vi trần, 

hình như là dính ở đó, nó có sức hút, 

nó sẽ không rơi xuống,có một hạt bụi. 

lấy hạt bụi này chia thành 7 phần, 

1/7 ,bụi lông bò, lông dê thì nhỏ hơn, 

lông dê lại chia thành 7 phần nữa, 

1/7 gọi là bụi lông thỏ, 

lông thỏ càng nhỏ hơn. 

bụi lông thỏ lại chia thành 1/7 gọi là thủy trần (bụi nước), 

cái đó mắt trần của chúng ta không nhìn thấy được. 

bỏ vào trong nước, nước có kẻ hở, 

cái này bây giờ chúng ta đều biết, 

quan sát dưới kính hiển vi, nước có kẻ hở, 

hạt bụi vi trần này ở trong kẻ hở của nước 

chạy tới chạy lui không có chướng ngại. 

lại chia bụi thủy trần ra thành 7 phần, 

1/7 gọi là bụi kim trần(bụi vàng) 

vàng là kim loại, vàng bạc đồng sắt, 

cái này độ kín khít  tương đối lớn , lớn hơn nước, 

nhưng vẫn còn có kẻ hở, 

hạt bụi này rất dễ dàng lọt qua,không chướng ngại, 

hiện tượng một vật chất nhỏ như thế. 

lại đem bụi kim trần chia thành 1/7, 

trong kinh Phật gọi là vi trần. 

cái vật này còn có thể phân chia ra nữa, 

đem nó chia thành 1/7. 

1/7 này gọi là sắc tụ cực vi, 

đại khái tức là hiện nay nói là cơ bản lạp tử. 

nó vẫn có thể chia ra nữa, 

lại chia thành 1/7 thì gọi nó là cực vi chi vi. 

cái này thì không thể phân ra được nữa, 

nếu phân ra nữa thì sao? thì sẽ không còn, 

hiện tượng vật chất không thấy nữa, là rỗng không. 

cho nên nó cũng gọi là lân hư trần, 

nó cùng với hư không là láng giềng, 

nếu phân chia tiếp nó sẽ là hư không, 

cái này là do các nhà khoa học tìm ra được. 

gần đây 80 năm phát hiện ra nguyên tử, 

80 năm trước phát hiện ra nguyên tử, 

lúc đó người ta cho rằng  

nguyên tử là đơn vị vật chất nhỏ bé nhất, 

không thể phân chia ra nữa. 

theo sự tiến bộ của dụng cụ đo đạc khoa học, 

lại có thể phá vỡ được nguyên tử, 

phá vỡ ra xem xem nó là cái gì, 

nhìn thấy được hạt nhân nguyên tử, 

nhìn thấy được điện tử,và thấy được trung tử, 

hóa ra nguyên tử là do những thứ này tổ hợp thành, 

không phải là đơn thuần. 

lại phá vỡ mỗi cái của những thứ này ra, 

hạt nhân nguyên tử bị phá vỡ  

điện tử bị phá vỡ,trung tử bị phá vỡ ra 

thì phát hiện ra lạp tử,rất nhiều lạp tử khác nhau, 

khoa học gọi nó là cơ bản lạp tử. 

cái lạp tử này như cũ vẫn có thể phân ra nữa, 

phân ra thì phát hiện, khoa học gọi nó là quark (khoa tử) 

có nhiều đến mấy chục loại. 

cái này nếu phân tiếp nữa, 

thì phát hiện ra neutrinos (vi trung tử) 

tức là trong kinh Phật nói cực vi chi vi, 

tại sao? 

vì phân tiếp nữa thì không còn nữa, là hư không. 

nếu là "hư không" thì phát hiện ra hiện tượng gì? 

là hiện tượng chấn động ý niệm. 

sự phát hiện này là thành tựu rất là trọng đại, 

cho nên các nhà khoa học rút ra kết luận, trên thế giới 

vốn dĩ là không có vật chất những thứ này. 

vật chất là giả,không phải là thật. 

vật chất là cái gì? 

vật chất là tướng ảo từ ý niệm sản sinh mà ra. 

tức là cùng với "tướng do tâm sanh" ,"sắc do tâm sanh" 

mà trong nhà Phật nói, 

sắc và tướng cái mà Phật pháp nói 

tức là hiện tượng vật chất, 

hiện tượng vật chất nhỏ bé nhất 

là cơ sở của vật chất, 

nó từ đâu ra? Từ ý niệm mà ra. 

cho nên trong kinh Phật có "tướng do tâm sanh" 

"cảnh tùy tâm chuyển", 

cảnh là hoàn cảnh vật chất, 

là tùy theo ý niệm của người mà chuyển biến 

những lời nói này trong kinh Phật, 

mấy ngàn năm nay không có ai nói được tường tận 

không có ai nói được rõ ràng, 

dù cho nói được tường tận, nói được rõ ràng, 

cũng không có người tin tưởng. 

các nhà khoa học ngày nay, 

dùng dụng cụ khoa học tối tân quan sát và đã chứng minh, 

là thật không phải là giả. 

cho nên các nhà khoa học cảm khái mà nói, 

sự phát triển thời cận đại 400 năm của khoa học 

nảy sinh ra những sai lầm nghiêm trọng, 

cái sai lầm này chính là phép nhị phân. 

các nhà khoa học đem các hiện tượng của vũ trụ này 

chia thành 2 phần, trên vật lý và tâm lý 

phép nhị phân này là sai lầm. 

từ những phát hiện của hiện tại biết được 

tâm lý và vật lý không thể tách rời, 

nó là một không phải là hai, 

tách rời ra thì nảy sinh ra 

rất nhiều rất nhiều khái niệm sai lầm, 

đã làm sai qua rất là nhiều chuyện. 

cho nên khoa học đem lại cho chúng ta 

không phải là hạnh phúc viên mãn, 

tác dụng của mặt trái còn nhiều hơn cả mặt phải, 

đây chính là sự hình thành sai lầm của phép nhị phân 

các nhà khoa học bây giờ đã khâm phục Phật pháp, 

gần đây họ mới phát hiện, 

3000 năm trước 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói rất rõ ràng, 

đến bây giờ mới chứng minh được những gì Phật nói là thật. 

Làm thế nào Phật biết được? 

Phật không cần các dụng cụ  khoa học 

là từ trong thiền định mà nhìn thấy, 

nhìn thấy được chân tướng sự thật, 

đây không phải là giả. 

trong kinh nói Bát Địa trở lên, 

trong kinh Đại Thừa thường nói, 

những Bồ Tát Bát Địa trở lên, 

đều nhìn thấy rõ,đều nhìn thấy tường tận. 

chân tướng của nhân sinh vũ trụ,. 

công phu của Phật là thiền đinh, 

Phật phân chia thiền định thành 52 cấp bậc, 

từ cạn đến sâu,52 cấp bậc, 

52 vị Bồ Tát, 

một cấp sâu hơn một cấp. 

cạn nhất là Bồ Tát sơ tín vị, 

thông qua thập tín,thập trụ 

thập hành,thập hồi hướng,thập địa, 

50 thứ vị. 

Bát Địa trong Thập địa, 

địa thứ 8,địa thứ 9 

địa thứ 10 trong thập địa, 

hướng phía trên là đẳng giác,diệu giác, 

diệu giác chính là Phật viên mãn, 

52 thứ vị đã đến đỉnh. 

Phật nói với chúng ta rằng 

không phải một mình ngài nhìn thấy. 

những người bát địa trở lên đều nhìn thấy, 

cái này không phải là giả. 

cái năng lực này không phải chỉ một mình Phật có, 

Phật nói với chúng ta rằng 

mỗi người chúng ta cũng đều có, 

cái năng lực này đã bị đánh mất, 

tại sao nó bị mất đi? 

vì ý niệm của bạn quá nhiều, 

ý niệm của bạn quá tạp, 

từ sáng đến tối, 

rất nhiều vọng niệm, rất nhiều tạp niệm, 

đánh mất đi năng lực của bạn. 

chỉ cần buông xả vọng niệm phân biệt chấp chước, 

tự tánh vốn có. 

bạn xem câu thứ 4 "nào ngờ tự tánh,vốn không dao động" 

cua hue nang Dai Su 

nói rõ chân tâm là bất động. 

tâm của chúng ta hiện giờ là đang động, 

tim đang đập, không đập thì sẽ chết. 

có phải là chết thật không? Không phải  

không đập thì sẽ thành Phật. 

không đập là cái gì? 

là trở về tự tánh vốn có,thì thật sự thành Phật 

khi thành Phật thì cái xác thịt này không cần nữa. 

cái nhục thân này là thân sanh diệt, 

là A Lại Da biến hiện,tướng phần của A Lại Da 

chúng ta khởi tâm động niệm là kiến phần của A Lại Da, 

toàn bộ là giả. 

khoa học phát hiện cho đến ngày nay, 

vẫn chưa có thoát ly khỏi cái giả tướng này, 

cái thật họ không nhìn thấy được, 

họ chẳng qua là nhìn thấy được 

tam tế tướng của A Lại Da, 

vật chất thì họ đã hiểu tường tận, 

hiện tượng tâm lý họ còn chưa hiểu rõ. 

tam tế tướng của A Lại Da, 

thứ nhất là nghiệp tướng, thứ hai là chuyển tướng, 

thứ ba là cảnh giới tướng, 

cảnh giới tướng là vật chất,họ đã hiểu rõ, 

ý niệm đã được phát hiện, 

nhưng ý niệm là cái gì thì họ không biết. 

trong kinh Phật nói rất rõ ràng, 

ý niệm là từ nghiệp tướng biến hiện ra, 

nghiệp tướng, các nhà khoa học nói là năng lượng, 

có lẽ nói là năng lượng 

vẫn chưa hiểu tường tận. 

trong kinh Đại Thừa có khoa học cao cấp 

khoa học cao nhất ở trong kinh Đại Thừa. 

bát địa Bồ Tát, bạn xem, 

ly nhất thiết tâm ý thức 

tâm ý thức, tam tế tướng của A Lại Da, 

không cần những thứ này 

chân tâm sẽ hiện tiền. 

cho nên thỉ danh chân đắc vô sanh pháp nhẫn, 

cái này không phải là giả, họ đạt được thật. 

"khả kiến thử nãi giả chi sở nan", 

Thánh nhân là Địa Thượng Bồ Tát, 

đến Bát Địa mới nhìn thấy được, 

trước Thất Địa vẫn còn chưa được, 

Như Lai huyền tri mạt đại tội trược chúng sanh", 

khoảng cách giữa Phật Thích Ca và chúng ta, 

chiếu theo ghi chép của các vị tổ sư đại đức thời cổ của Trung Hoa 

Phật diệt độ cho đến năm nay đã là 3041 năm, 

người ngoại quốc thì nói là hơn 2500 năm. 

chúng ta nên biết người Trung Hoa cổ xưa 

rất là xem trọng lịch sử, 

đối với việc khảo sát niên đại họ rất là kỹ càng. 

sự ghi chép này của người Trung Hoa chúng ta có thể tin tưởng. 

nhưng ở ngoại quốc thì là cách nói này. 

chúng ta cũng tùy duyên, 

chuyện này không quan trọng. 

quan trọng là khai ngộ, 

quan trọng là tự thấy ý nghĩa,cái này mới quan trọng. 

nếu muốn khai ngộ, 

phương pháp chính là giới định tuệ tam học. 

giới là phép tắc,bạn phải giữ phép tắcc, 

cái phép tắc này bạn phải tin tưởng. 

là phép tắc gì?  Là phép tắc lớn, 

nhất môn thâm nhập,trường thời huân tu. 

bạn có tin tưởng không? 

đọc sách ngàn lần,tự thấy nghĩa kia, 

phải giữ cái phép tắc này. 

nhất định không thể học quá nhiều, 

học quá nhiều bạn sẽ phân tâm, 

sức lực của bạn không thể tập trung. 

chỉ có thể học một thứ, không thể học quá nhiều thứ, 

một thứ này là gì? Một thứ này là tinh thông. 

tôi dạy mọi người 

tụng kinh Vô Lượn Thọ 3000 lần là tinh thông, 

tôi lại dạy mọi người 

xem bộ Tập Chú của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ 

30 lần. 

xem trước bộ Tập Chú của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ  

30 lần, 

Tại sao?  Vì lòng tin của bạn đã kiên định rồi 

bạn sẽ thật sự hiểu rõ,hiểu tường tận, 

bạn sẽ tin thật sẽ có thiết nguyện. 

có tin thật,có thiết nguyện 

thì sẽ không còn tơ hào hoài nghi 

thì phần chú giải này không cần xem nữa, 

bạn đi tụng kinh là được. 

chuyên tụng bộ kinh này 

chính là tu niệm Phật tam muội, 

một ngày tụng 20 lần, 

tôi tin tưởng bạn tụng đến nửa năm, 

mỗi lần khoảng nửa tiếng, 

20 lần là 10 tiếng, 

đây là gì? Đây là tu định, 

tức là nhất môn thâm nhập,trường thời huân tu. 

thời gian còn lại bạn niệm A Di Đà Phật, 

Phật hiệu niệm không ngừng. 

sau khi niệm hết 3000 lần, 

không chắc là khi nào đại triệt đại ngộ 

ý nghĩa trong kinh đều thông suốt hết. 

lúc đó đến giảng kinh này, 

cũng giống như là Phật Thích Ca Mâu Ni giảng vậy, 

mới thật sự giảng thông bộ kinh này, 

làm cho thính giả ai ai cũng hoan hỷ, 

ai ai cũng phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

không làm như vậy không được. 

vì giới mà đắc định, 

vì phương pháp này mà bạn đắc tam muội; 

vì định mà khai tuệ, 

sau khi định đã thành tựu 

đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. 

đương nhiên là vãng sanh thượng thượng phẩm. 

đây là do may gặp đạo lành,xảo nhập vô sanh. 

người xưa tin tưởng, 

tuân thủ cái phương pháp này người khai ngộ không ít, 

dù cho không khai ngộ, 

bạn dùng phương pháp này thực nghiệm 

một đời của bạn cũng không khai ngộ, 

vãng sanh Thế giới Cực Lạc là chắc chắn. 

Tại vì sao? Vì bạn nhất hướng chuyên niệm, 

phù hợp với những gì trong kinh dạy, 

phát bồ đề tâm,nhất hướng chuyên niệm, 

phát bồ đề tâm,tin thật nguyện thật 

chính là phát bồ đề tâm, 

nhất hướng chuyên niệm nhất định sẽ vãng sanh. 

tôi có lý do tin tưởng, 

lão hòa thượng Hải Hiền 

đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh. 

còn về lão pháp sư Hải Khánh và mẫu thân của ngài Hải Hiền 

tư liệu quá ít,chúng tôi không dám phán đoán. 

còn phần tư liệu này của ngài Hải Hiền, 

sau khi tôi xem xong, 

tôi nhận thấy rằng ngài là đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh, 

chỉ là ngài không nói. 

Tại sao không nói? Duyên không giống nhau. 

nếu ngài sanh vào 

thời đại của Phật Thích Ca Mâu Ni 

ngài giảng kinh thuyết pháp 

sẽ không thua kém gì Phật Thích Ca Mâu Ni; 

nếu ngài sanh vào thời thịnh của nhà Đường, 

thời đại của đại sư Huệ Năng, 

ngài sẽ cũng bằng như Huệ Năng đại sư vậy, 

hoằng pháp lợi sinh, làm bậc tổ sư. 

nhưng sanh vào thời đại của chúng ta thì không được, 

sanh vào thời đại này, 

cái biểu pháp của ngài là rất đúng, hoàn toàn chính xác. 

cách làm này của ngài 

không ai không hoan hỷ, 

bạn xem không cần danh,không cần lợi, 

tài sắc danh lợi là vì chúng sanh của thời đại này 

điên cuồng mà tìm cầu, ngài không cần. 

cái bạn cần họ không cần, 

cái họ cần bạn không cần, 

không có mâu thuẫn lợi hại 

không có mâu thuẫn lợi hại thì có thể chung sống hòa bình, 

bạn chân thật niệm Phật,chân thật cấy cày, 

trong tương lai vãng sanh sẽ thuận buồm xuôi gió 

khi vãng sanh sẽ làm ra tấm gương vãng sanh 

cho mọi người xem, 

tuổi tác cao, đã ngoài 100 tuổi thân thể khỏe mạnh, 

như người trẻ tuổi vậy, 

cái này làm cho người ta hâm mộ. 

người ta vơ vét của cải, bạn bố thí, 

lấy cái gì bố thí? 

lấy sức lao động để bố thí. 

bạn xem cấy cày hơn 100 mẫu đất, 

những thứ lương thực,rau cải,trái cây thu hoạch được 

là thu hoạch lớn, ngài ăn không hết, 

ngài lại không đem đi bán, 

vậy làm gì? Ngài cúng dường cho những người nghèo 

những người cần ngài cúng dường 

thọ ơn ngài là hàng trăm hàng vạn người, 

tiếp nhận sự cúng dường của lão hòa thượng. 

đây chính là biểu pháp bố thí Ba La Mật, 

trì giới Ba La Mật,nhẫn nhục Ba La Mật, 

tinh tấn Ba La Mật, thiền định Ba La Mật, 

Bát Nhã Ba La Mật,ngài đang biểu pháp, 

Bồ Tát Lục Ba la Mật toàn bộ đều làm được hết. 

cho nên bạn xem kỹ chiếc đĩa ghi hình này, 

chiếc đĩa ghi hình này xem hoài không chán. 

nếu như bạn mỗi ngày  

làm như cách mà tôi nói với bạn, 

một ngày xem 3 lần 

một năm, 1000 lần thì bạn sẽ khai ngộ, 

không thể đại triệt đại ngộ, 

thì cũng có tiểu ngộ,có đại ngộ, 

bạn sẽ hiểu được rất nhiều đạo lý, 

chúng ta tiếp tục xem phần phía dưới, 

"khả kiến thử nãi giả chi sở nan, 

an năng kỳ chi ư cụ phược phàm phu". 

phược là đại danh từ của phiền não 

phàm phu phiền não nặng, 

không thể làm được vô niệm vô sanh. 

" thị dĩ Thiện Đạo đại sư < Tứ Thiếp Sớ> viết : 

kim thử quan môn đẳng", 

chú giải này của Quán Kinh, 

<Tứ Thiếp Sớ > là do Thiện Đạo đại sư soạn, 

ở bên trong có 16 quán, 

"chỉ phương nhi lập tướng,trụ tâm nhi thủ cảnh, 

tổng bất minh vô tướng ly niệm". 

Tịnh Độ Tông không nói về vô tướng, không nói về ly niệm, 

mà còn cái gì? Là chỉ phương, 

xác định thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

lập tướng có thế giới Cực Lạc, 

có Tây Phương Tam Thánh 

khiến bạn trụ tâm tại Phật hiệu, 

cái này gọi là trụ tâm thủ cảnh. 

những cái khác là ở trong tâm 

cái gì cũng đều không thể có, có tức là sai. 

pháp môn Tịnh Độ ở trong tâm 

cho phép có A Di Đà Phật, 

những thứ ngoài A Di Đà Phật ra thì không thể có, 

cái này thì rất dễ làm,rất là dễ dàng. 

chúng ta hãy vứt bỏ hết  

tất cả những ý nghĩ tạp niệm trong tâm 

chỉ nhớ đến A Di Đà Phật, 

trong hai đến sáu thời 

chỉ giữ lại câu A Di Đà Phật này, 

không cần làm cho vô tướng,không cần phải ly niệm. 

đây là " Như Lai huyền tri", có thể biết trước, 

" mạt đại tội trược phàm phu", 

tội nghiệp tạo ra nhiều, 

ô nhiễm nghiêm trọng, trược là ô nhiễm, 

"lập tướng trụ tâm thường bất năng đắc", 

lập tướng trụ tâm tùy thuận chúng sanh, 

bạn cũng không làm được, bạn cũng không chịu làm, 

" hà huống ly tướng nhi cầu sự giả". 

tám vạn bốn ngàn pháp môn đều phải ly tướng, 

A La Hán phải đoạn kiến tư phiền não, 

niệm Phật cầu sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

bạn có thể không cần đoạn kiến tư phiền não, 

quá dễ dàng,thật sự là dị hành đạo 

" tự vô thuật thông nhân, cư không lập xá", 

cái này là dùng một thí dụ,làm không được, 

bạn không có thần thông 

làm sao bạn có thể ở trong không trung mà xây dựng? 

ở trong không trung xây một căn nhà, 

ai có thể làm được? 

Tiểu Thừa A Na Hàm trở lên. 

A Na Hàm có thần túc thông, 

giống như Tôn Ngộ Không trong Tây Du Ký vậy, 

Tôn Ngộ Không không thể bì với họ, 

Tôn Ngộ Không chỉ có 72 phép biến hóa, 

A Na Hàm không những chỉ có 

thế gian ngũ thông đều đầy đủ, 

chỉ có lậu tận thông là họ không có 

chứng đắc lậu tận thông thì họ sẽ thành A La Hán, 

Tứ Quả La Hán. 

chúng ta xem tiếp đoạn phía dưới, 

"thử phương tiện môn,chỉ phương lập tướng, 

nhiếp tâm chuyên chú,tức thử vọng tâm, 

trì Phật danh hiệu,niệm nhất Phật danh, 

hoán trừ bá thiên vạn ức vọng tưởng ly niệm, 

niệm đắc thuận thục,nãi vong năng sở, 

tâm vô sở trú,Phật hiệu phân minh, 

tiện khế vô trụ sanh tâm chi diệu đế". 

tâm vô sở trú, ở trong kinh Kim Cang, 

Lục Tổ Huệ Năng đại sư 

dưới câu nói này mà khai ngộ. 

Ngũ Tổ nghe báo cáo của Lục Tổ, 

sau khi nghe xong liền trao y bát cho ngài, 

ngài chính là Tổ đời thứ sáu. 

chuyện này khó,không phải là chuyện dễ  

nhưng nếu niệm Phật niệm đến thuần thục, 

đến năng sở cái ý niệm này không còn nữa 

lúc này là tâm vô sở trú, 

Phật hiệu sẽ rất là rõ ràng, 

tâm ở đâu? Biến pháp giới hư không giới, 

bước vào cảnh giới của kinh Kim Cang. 

chúng ta xem phần chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói rất là tường tận 

"cái dĩ chúng sanh vọng tâm", 

chúng sanh vọng tâm là hình dạng hiện tiền của chúng ta, 

"niệm niệm tương tục", 

niệm trước diệt niệm sau sanh 

" như cấp lưu thủy,tòng vị tạm tức". 

mỗi ngày chúng ta có bao nhiêu ý niệm 

chính mình cũng biết không biết,, 

Phật dạy chúng ta rằng 

cái này cũng không thể không biết, 

không biết là mê hoặc,biết là giác ngộ, 

cái giác ngộ này giúp cho chúng ta buông xả tình chấp, 

cho nên có ích lợi. 

Bồ Tát Di Lặc dạy chúng ta  

chúng ta nói một niệm, 

một niệm là thời gian bao lâu, 

Bồ Tát Di Lặc nói, một cái búng tay 

có bao nhiêu ý niệm? 

có 32 ức 100 ngàn niệm,đây  là một búng tay. 

100 cái 1000 là 10 vạn, 

32 ức nhân cho 10 vạn, 

320 ngàn tỷ,một cái búng tay. 

khoa học hiện tại của chúng ta là dùng giây làm đơn vị, 

một giây có thể búng bao nhiêu lần? 

có người nói có thể búng được 7 lần, 

tôi búng không tới, tôi búng không tới 7 lần, 

tôi búng nhanh nhất chỉ có thể búng được 5 lần. 

thì cứ nhân cho năm, 1600 ngàn tỷ. 

một giây có sự sanh diệt 1600 ngàn tỷ lần, 

nó ở ngay trước mắt bạn,bạn làm sao biết được? 

bạn không cách nào phát hiện ra,vì nó quá nhanh. 

cái hiện tượng này 

các nhà lực học hiện đại đã phát hiện ra, 

dụng cụ đo đạc lượng tử hiện tại 

có thể nắm bắt được 

1 giây trên 1000 ngàn tỷ, nó có thể nắm bắt được. 

cách nói này của Di Lặc Bồ Tát, 

Đại khái là một giây trên 1600 ngàn tỷ, 

nhiều hơn khoa học hiện tại một chút, 

cả cái vũ trụ này 

xuất hiện dưới cái tần số này, 

nếu như ý niệm bị cắt đứt, 

vũ trụ sẽ không còn nữa. 

không phải là xảy ra bùng nổ vũ trụ, 

mà là từ ý niệm của chúng ta biến hiện ra, 

ý niệm là chúa tể của vũ trụ. 

nếu như chúng ta thừa nhận câu nói này, 

khẳng định câu nói này, 

tin tưởng những gì Phật nói là thật 

thì cơ thể của chúng ta tự nó sẽ có thể chăm sóc được. 

Tại sao? Dùng ý niệm tốt nhất, 

đau bệnh gì cũng sẽ không có. 

lão hòa thượng Hải Hiền làm ra tấm gương cho chúng ta xem, 

112 tuổi, 

thể lực như người trẻ tuổi, 

ngài mỗi ngày trồng trọt,leo cây. 

nhìn thấy một cây lớn ở cạnh chùa, 

cành cây bị quằn xuống, 

sẽ không tiện lợi cho người qua lại, 

nên ngài dùng cưa leo lên cây cắt nó đi, 

người 112 tuổi, 

mang theo búa,mang theo cưa để cắt cành cây. 

các Phật tử đến chùa ngài thăm ngài 

ngài rất vui mừng 

trước cửa ngôi chùa có trồng một cây hồng, 

ra rất nhiều trái hồng, 

ngài leo lên bẻ trái hồng, 

hái cả một rỗ xuống chia cho mọi người. 

Tại sao ngài lại có sức khỏe tốt như vậy? 

không có cái gì khác, 

trong tâm ngài không có tạp niệm,không có vọng tưởng, 

thân thể là hoàn cảnh vật chất, 

cảnh tùy tâm chuyển! 

thân thể của chúng ta không thể bì được với ngài 

chính là vì chúng ta còn có vọng niệm, 

còn có vọng niệm và tạp niệm. 

chúng ta bây giờ đã hiểu rõ,đã minh bạch rồi 

thì hãy niệm Phật niệm cho tiêu đi vọng tưởng và tạp niệm, 

lão hòa thượng từ sáng đến tối, 

24 tiếng đồng hồ chỉ có A Di Đà Phật, 

ngoài A Di Đà Phật ra, 

ngài cái gì cũng không có, 

cho nên thân thể của ngài mới khỏe mạnh 

A Di Đà Phật là thanh tịnh nhất, 

là thiện lành nhất,là thù thắng nhất, 

tại sao không niệm? 

thân thể khỏe mạnh,niệm Phật thân thể sẽ khỏe mạnh. 

có một ông họ Trương thỉnh giáo ngài, 

ngài giữ gìn sức khỏe như thế nào? 

ngài nói với ông ta là trì giới niệm Phật. 

là nói thật, một chút cũng không sai. 

trì giới là tu thân,thân sẽ không có trục trặc; 

niệm Phật, tâm cũng sẽ không có trục trặc, 

thân tâm khỏe mạnh,hơn 100 tuổi rất là tự tại. 

thân thể của ngài, 

tôi tin tưởng là có sự gia trì của Phật A Di Đà, 

nếu không ngài cũng chưa chắc sẽ có thọ mạng lâu dài như vậy 

có Phật lực gia trì,thì tự nhiên sẽ thọ mạng sẽ kéo dài 

người tu hành thọ mạng lâu dài rất là nhiều. 

chúng ta xem Liễu Phàm Tứ Huấn, 

là người thế gian mỗi ngày sám hối nghiệp chướng, 

đoạn ác tu thiện,tích công lũy đức, 

thọ mạng của ông ấy 

vốn là chỉ có 53 tuổi, 

nhưng 74 tuổi thì mới đi, 

kéo dài tuổi thọ được 21 năm, là được kéo dài. 

vào thời Đường có một cao tăng, 

người Ấn Độ, Bồ Đề Lưu Chí, 

rất nhiều người học Phật đều biết đến ông ấy, 

ông ấy phiên dịch kinh điển rất là nhiều, 

đại khái là trong lịch sử Phật giáo 

là người xuất gia có tuổi thọ cao nhất, 

hơn 150 tuổi mới vãng sanh. 

duyên của mỗi người đều không giống nhau, 

chỉ là biểu pháp cho mọi người xem. 

Chương Gia đại sư lúc trước dạy tôi, 

Phật thị môn trung,hữu cầu tất ứng, 

không phải là giả. 

bạn có cầu mà không có cảm ứng, 

là bạn dụng tâm bất thiện, 

vậy  thì sẽ không cầu được. 

nếu như tâm địa thanh tịnh hiền lương, 

không có chuyện không cảm ứng, 

cầu tài được tài, 

cầu trí tuệ thông minh được trí tuệ thông minh, 

cầu công danh được công danh, 

cầu phú quý được phú quý, 

không có thứ nào không cầu được. 

Tại vì sao? Cảnh tùy tâm chuyển, 

bạn sửa cái tâm cho ngay thẳng, tất cả đều sẽ hiện tiền 

tâm của con người phải hiền lương, 

luôn luôn nghĩ đến những chúng sanh khổ nạn, 

ta sống ở thế gian này để làm gì? 

là vì họ mà phục vụ,vì họ mà mâu cầu hạnh phúc, 

là người như vậy Phật Bồ Tát sẽ gia trì cho bạn, 

quỷ thần cũng ủng hộ bạn. 

tâm của bạn là chân tâm,là tâm thanh tịnh, 

nguyện của bạn là cái nguyện chân thật, 

là vì lợi ích của chúng sanh, vì chánh pháp cửu trụ, 

thì tự nhiên sẽ được sự gia trì của Phật lực. 

lão hòa thượng Hải Hiền là như vậy, 

Phật và Bồ Tát giao cho ngài 

cái sứ mệnh hộ trì chánh pháp, 

ngài đã làm được thật. 

một đời không có vì bản thân, 

vì chúng ta mà biểu pháp, 

biểu pháp tam quy ngũ giới, 

biểu pháp thập thiện,biểu pháp lục độ, 

trong cuộc sống mấy mươi năm, 

trong công việc và đối nhân xử thế, 

bạn nơi nào cũng đều thấy được vị Bồ Tát đó. 

trong những năm khổ nạn của mọi người, 

ngài vẫn có thể sống hạnh phúc,sống viên mãn, 

ngài làm ra tấm gương tốt nhất. 

ý niệm của chúng ta, là vấn đề căn bản, 

tức là vọng niệm tạp niệm quá nhiều, không hề ngừng nghĩ. 

" kim nhược miễn cưỡng án nại, (hôm nay có miễn cưỡng có thế khống chế nó) 


thô niệm tuy đắc sảo tức, (vọng niệm mặc dù là được ngừng nghĩ) 

tế niệm tòng vị tạm chỉ". (nhưng những ý niệm nhỏ không hề ngừng nghĩ) 

cái tế niệm này,tôi có nói lúc nảy, 

tế niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói 

là tế niệm của A Lại Da. 

" hành nhân thảng nhược thác nhận, tiện vân tương ứng" ( nếu như hành nhân nhận 

lầm, thì gọi là tương ứng) 

đây là sai lầm nghiêm trọng 

vọng niệm của chúng ta ít đi, 

có được mấy phân thanh tịnh  

thì sẽ có được một ít trí tuệ nhỏ, 

nếu như nói đây chính là tương ứng, thì là sai, 

khoảng cách với tiêu chuẩn của Phật pháp, 

vẫn còn rất rất xa. 

từ đó có thể thấy được tạo ra lục đạo luân hồi dễ dàng, 

làm cho lục đạo luân hồi ngừng nghỉ thì khó, 

vậy thì phải nhờ vào Phật A Di Đà. 

phía dưới nói,"đại bi từ phụ", 

đây là Phật A Di Đà, 

hưng khởi vô duyên đại từ, 

" Thùy Tư" , Thùy từ, 

" kỳ diệu phương tiện pháp môn" (pháp môn kỳ diệu tiện lợi) 

đây chính là nói sự đại từ đại bi của Phật A Di Đà, 

cái từ bi này không có khởi tâm động niệm, 

gọi là vô duyên chi từ 

hoàn toàn là từ chân tâm, 

từ trong tự tánh mà biểu lộ ra, 

đây chính là tín nguyện trì danh 

là pháp môn vãng sanh Tịnh Độ. 

"chỉ phương lập tướng", 

chỉ định Tây Phương, dựng nên hình tượng, 

Tây Phương có Thế Giới Cực Lạc, 

thế giới Cực Lạc có Phật A Di Đà, 

để cho chúng ta "nhiếp tâm chuyên chú", 

thu tâm lại,thu ở một nơi, 

chỉ nghĩ đến A Di Đà Phật, 

chỉ niệm A Di Đà Phật, 

nhất tâm hi vọng cầu sanh thế giới Cực Lạc, đây mới là đúng. 

dùng cái tâm vọng niệm này " trì danh hiệu Phật, 

niệm một danh hiệu Phật 

hoán trừ bá thiên vạn ức vọng tưởng ly niệm," 

nói ra tác dụng của việc niệm Phật, 

Tại sao phải niệm Phật, 

khi không có niệm Phật 

bạn sẽ có vọng tưởng và tạp niệm vô lượng vô số. 

cái vọng tưởng và tạp niệm này 

chính là cái nhân của lục đạo luân hồi, 

có nhiều vọng tưởng và tạp niệm như vậy 

là bạn đang tạo ra lục đạo luân hồi. 

cho nên lục đạo luân hồi nó vĩnh viễn tồn tại, 

nó sẽ không biến mất, 

là nguyên nhân gì? Là do bạn ngày ngày đang tạo ra nó. 

bây giờ kêu bạn thay đổi ý niệm lại 

chuyên niệm  A Di Đà Phật, 

niệm A Di Đà Phật là tạo ra thế giới Cực Lạc, 

vọng tưởng tạp niệm là tạo ra lục đạo luân hồi, 

thế giới Cực Lạc là A Di Đà Phật 

nhất tâm chuyên chú thành tựu. 

chúng ta hôm nay cũng nhất tâm chuyên chú 

cùng tương ứng với Phật A Di Đà, 

mới có thể được vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

phải hiểu cái đạo lý này, 

bạn mới chịu niệm Phật, 

mới chân thật niệm Phật. 

vốn dĩ không chịu buông xả 

hiểu rõ rồi,minh bạch rồi, 

ta cần phải buông xả. 

buông xả cái gì? Buông xả luân hồi, 

không tạo ra luân hồi nữa. 

câu Phật hiệu này phải bắt chước lão hòa thượng Hải Hiền, 

ngài đã niệm hết 92 năm, 

mục đích là gì? 

mục đích là kêu chúng ta phải nhìn cho tường tận,nhìn cho rõ ràng, 

bắt chước theo tấm gương của ngài là được. 

rất là đơn giản. 

ngài không biết chữ, không có đi học qua, 

cả đời của ngài không có học qua kinh giáo, 

cũng không có niệm qua chú, 

chỉ một câu A Di Đà Phật thì viên mãn thành tựu. 

nam nữ già trẻ,hiền ngu bất hảo, 

mọi ngành mọi nghề tất cả đều không có chướng ngại, 

chỉ cần bạn chịu làm, 

thì kiếp này của bạn có thể vãng sanh bất thối và thành Phật. 

vậy phải niệm cho thuần thục, 

không khởi tâm không động niệm, 

năng sở  không còn nữa. 

vẫn có năng có sở,là khởi tâm động niệm. 

không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp chước, 

"Phật hiệu phân minh", 

thì câu Phật hiệu này sẽ tự nhiên sanh khởi, 

không phải là từ trong ý thức sanh khởi, 

ý thức sanh khởi là có phân biệt chấp chước 

vậy từ đâu sanh khởi? 

từ tự tánh sanh khởi, 

từ chân tâm sanh khởi, 

không khởi tâm không động niệm là chân tâm. 

trong chân tâm sanh khởi cái Phật hiệu này, 

tức là "ám hợp đạo diệu" ( khớp với đạo lành), 

bạn không có công phu tu thiền định, 

thiền định là công phu tối thượng thừa 

nó xuất hiện ngay ở thân bạn, 

thì sẽ khế nhập trong kinh Kim Cang Bát Nhã 

nói là " vô trụ sanh tâm chi diệu đế" (chân lý vi diệu của vô trụ sanh tâm) 

ứng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm (tương ứng với vô sở trụ ,thì sanh khởi cái tâm kia). 

cái này là ý nghĩa gì? 

nói rõ với chúng ta rằng 

Huệ Năng đại sư ở một câu nói mà khai ngộ, 

đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh. 

những người niệm Phật chúng ta có thể đến được cảnh giới này. 

khi nào đến được? Niệm Phật thuần thục, 

năng sở tâm không còn nữa, 

năng sở là phân biệt chấp chước 

tâm vô sở trú mới là chân tâm hiện tiền, 

Phật hiệu rõ ràng 

cái Phật hiệu này là từ 

vô trụ sanh tâm sanh ra, ám hợp đạo diệu  ( khớp với đạo lành) 

cùng với tám vạn bốn ngàn pháp môn 

và con đường thành Phật (thành Phật chi đạo) tương ứng. 

người ta nếm đủ trăm đắng ngàn cay, 

dùng thời gian vô lượng kiếp 

mới có thể chứng đắc bát địa; 

bạn trong một đời 

không có thời gian bao lâu, 

một câu Phật hiệu niệm đến thuần thục 

vạn duyên buông xả, 

bạn sẽ cùng với cảnh giới của những vị đại Bồ Tát như nhau, 

Huệ Năng đại sư trong kinh Kim Cang 

chỉ một câu nói thì khai ngộ, 

bạn cũng đến được cảnh giới này. 

đây là thật,không phải giả. 

chúng ta xem tiếp đoạn phía dưới, 

"trì danh niệm Phật,nhập hữu đắc không". 

chúng ta bắt tay làm là có tâm có niệm, 

cũng tức là nói có khởi tâm động niệm, 

có phân biệt chấp chước, 

trong tâm chỉ nghĩ đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

chỉ nghĩ đến A Di Đà Phật, 

nghĩ sanh đến thế giới Cực Lạc 

muốn thân cận cùng Phật A Di Đà, 

nhưng không có nghĩ đến câu Phật hiệu này 

khi niệm đến thuần thục, 

rõ ràng cùng với cảnh giới mà Phật nói 

trong kinh Đại Thừa hoàn toàn tương ứng  

đã đắc không. Hữu thì giả có, không là thật không, 

không là cái gì? Là tự tánh. 

tự tánh là phi vật chất,phi tinh thần, 

cũng là phi tự nhiên, cho nên gọi nó là "không". 

có là câu Phật hiệu này, 

tín nguyện trì danh là có, 

đắc không là kiến tánh, minh tâm kiến tánh. 

cho nên "tiềm thông Phật trí,ám hợp đạo diệu"  (tiềm tàng thông với trí tuệ của 

Phật,khớp với đạo lành) 

không có học kinh giáo,không có học tham thiền, 

nhưng cảnh giới mà ngài đạt được 

cùng với cảnh giới cao nhất của 

Giáo Hạ và Thiền Tông hoàn toàn như nhau. 

" xảo nhập vô niệm" 

vô niệm thì sẽ thành Phật 

"tức phàm thành Thánh.chí tai diệu dụng,bất khả tư nghì" 

Giáo Hạ giống như Hiền Thủ, Thanh Lương, 

đại triệt đại ngộ, đại khai viên giải; 

Tông Môn giống như Tuệ Khả,giống như Huệ Năng 

những bậc tổ sư đại đức này, 

minh tâm kiến tánh,kiến tánh thành Phật; 

những người học Tịnh Độ thì là một câu Phật hiệu. 

ở đây nói rất là rõ ràng, 

mọi người nên ghi nhớ không quên, 

một câu Phật hiệu hoán trừ 

trăm ngàn vạn ức vọng niệm và tạp niệm, 

cái gì cũng không nên nhớ,cái gì cũng không nên nghĩ, 

chỉ niệm câu Phật hiệu này. 

niệm cho hết sạch,không còn vọng tưởng nữa, 

niệm cho hết sạch tạp niệm, 

đây gọi là niệm Phật thuần thục, 

đây chính là sự cạn sâu của công phu. 

công phu đạt đến cảnh giới này, 

vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ là thượng bối thượng sanh, 

sanh đến thế giới Cực Lạc, 

tức là Viên Giáo Địa Thượng Bồ Tát, 

rất là nhanh, địa vị rất cao, 

cho nên rất nhiều người không dám tin. 

chúng ta nhất định phải hiểu, 

đây là chân tướng sự thật, 

Phật không có vọng ngữ, Phật không lừa gạt chúng sanh. 

chúng ta bước vào cảnh giới này , 

bản thân có biết không? Biết 

trong cuộc sống ngày thường, 

vọng tưởng tạp niệm không còn nữa, 

phân biệt chấp chước không còn nữa, 

nhưng mọi thứ vẫn rõ ràng,mọi thứ vẫn phân minh, 

một chút rối loạn cũng không có. 

giống như lão hòa thượng Hải Hiền vậy, 

cái cần nói thì sẽ nói, 

cái không cần nói thì không nói, 

không làm cho người khác có nghi hoặc, 

không làm cho người khác khởi vọng niệm. 

lão hòa thượng muốn thường nhắc nhở mọi người, 

trong lòng của mọi người đều là vọng niệm, 

đều là vọng tưởng,không nói, 

chính là một câu Phật hiệu dạy cho bạn, 

cao minh đến tột cùng. 

bạn hỏi tôi cái gì, không có. 

bạn lại hỏi tôi thì tôi sẽ nói, 

những thứ mà bạn cần 

đều nằm ở trong câu Phật hiệu 

một câu Phật hiệu, 

là danh hiệu của tất cả chư Phật Bồ Tát đều nằm ở trong đó, 

không cần niệm những thứ khác, 

niệm một câu A Di Đà Phật; 

tất cả kinh giáo, tất cả các pháp môn, 

đều nằm hết trong câu Phật hiệu này, 

niệm câu Phật hiệu này thì có được 

tất cả kinh pháp của tất cả chư Phật trong vũ trụ 

đều nằm hết ở trong này, 

khi đến thế giới Cực Lạc toàn bộ sẽ hiểu hết, 

không phải là gạt mọi người, 

đích thực là ám hợp đạo diệu. 

Ba vị Bồ Tát của Lai Phật tự, 

tôi tin rằng đều đạt được cảnh giới này, 

tức là vô trụ sanh tâm cái cảnh giới này, 

họ đều đã đạt được. 

thời gian hôm nay đã đến 

chúng ta tạm học đến đây. 







Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 13) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Hiệp hội giáo dục Phật Đà Hương Cảng  2014/3/24 檔名：02-041-0013 Chư vị 

pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi Mời mọi người cùng tôi quy y tam bảo A xà lê 

tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật, nãi chí mạng tồn quy y Phật Đà, 

lưỡng túc trung tôn Quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn Quy y Tăng già, chư chúng 

trung tôn A xà lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật, nãi chí mạng tồn 

quy y Phật Đà, lưỡng túc trung tôn Quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn Quy y Tăng 

già, chư chúng trung tôn A xà lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật, 

nãi chí mạng tồn quy y Phật Đà, lưỡng túc trung tôn Quy y Đạt Ma, ly dục trung 

tôn Quy y Tăng già, chư chúng trung tôn Mời xem Đại Kinh Khoa Chú trang 160 

hàng cuối cùng Xem chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ "Phù chúng sanh chi 

sanh diệt tâm, xứ xứ năng duyên độc bất năng duyên ư bát nhã Tu vị đăng thừa biệt 

giáo địa thượng chi Bồ Tát phương năng khế nhập, ư vô trụ thời tức sanh tâm ư 

sanh tâm thời tức vô trụ". Chúng ta xem đoạn này đây đều là nói chân tướng sự 

thật  phàm phu không nhận ra được tự tánh trong Đại thừa Kinh thường nói "Nhất 

niệm bất giác nhi hữu vô minh". cái niệm này nếu bất giác tức là vô minh thế nào 

là bất minh? Giác tức là minh không nhận ra giác, thì sẽ trở thành bất giác giác là 

tự nhiên thông đạt tất cả các pháp cho nên gọi là bổn giác, nó vốn dĩ là giác ngộ cái 

niệm này nếu bất giác,thì bổn giác sẽ bị biến chất, nó biến thành A Lại Da, A Lại 

Da chính là bất giác, Thập pháp giới y chánh trang nghiêm  đều là do A Lại Da sản 

sinh ra, a lại da là tâm sanh diệt giác tâm không sanh không diệt, giác tâm chính là 

tự tánh A Lại Da ở mọi nơi đều năng duyên. trên thực tế là nói tam tâm,tam tâm là 

nhất thể, từ chấp trì chủng tử mà nói thì gọi là A Lại Da, từ phân biệt mà nói thì gọi 

nó là ý thức, từ chấp trước mà nói thì gọi nó là Mạt Na. từ đó chúng ta hiểu rằng 

Mạt Na cùng với Ý Thức chính là tác dụng của A Lại Da tác dụng của hai loại này 

là một cái là phân biệt, một cái là chấp trước chấp trước là gốc rễ của kiến tư phiền 

não, phân biệt là gốc rễ của sở tri chướng. cái năng lượng mà ý thức thứ 6 có thể 

duyên tới là lớn nhất, biến pháp giới hư không giới nếu không có nó thì duyên 

không tới tức là duyên không tới được Bát Nhã pháp thân, bát nhã, giải thoát là 

tam đức của tự tánh nó duyên không tới được pháp thân,duyên không tới được Bát 

Nhã, tại sao ? pháp thân, bát nhã đều là không có hình tướng, duyên phải cần có 

đối tượng chúng ta xem phía trước ngũ căn,mắt tai mũi lưỡi thân nó có thể duyên 

được là hiện tượng vật chất nhãn duyên sắc,nhĩ duyên thanh tỹ duyên hương,thiệt 

duyên vị,thân duyên xúc gọi là ngũ trần,nó có đối tượng ý thức thứ 6 là tâm nó 

không phải là vật chất, nó là ý niệm ý niệm có thể duyên pháp, nó có thể nghĩ đến 

quá khứ, nó có thể nghĩ đến vị lai, công năng lớn nhất tâm sở tương ứng với nó 51 

thứ đều đủ cả, không có thứ nào không tương ứng cho nên trong kinh Phật nói, nó 

bên ngoài có thể duyên đến hư không pháp giới Bên trong có thể duyên đến tam tế 

tướng của A Lại Da, a lại da là nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh giới tướng 

nghiệp tướng, trong khoa học hiện nay nói là năng lượng nó là hiện tượng sóng 

chấn động, tức là nhất niệm bất giác chuyển tướng tức là ý niệm, khoa học gọi là 

thông tin có thể duyên đến được; cảnh giới tướng là vật chất cảnh giới tướng bây 

giờ gọi nó là hiện tượng vật chất đối lập với nó là hiện tượng tinh thần, hiện tượng 

tinh thần tức là thông tin (tức là ý niệm) tất cả các pháp từ tâm suy nghĩ mà ra tức 

là ý niệm đích thực các vật lý học lực học hiện nay đem mục tiêu đối chuẩn với 3 

vấn đề này, vật chất được vạch rõ ra,triệt để được làm sáng tỏ, bây giờ thông tin 

còn chưa làm sáng tỏ, rốt cuộc nó từ đâu đến, còn chưa biết. hiện tượng vật chất  

cái này cũng là 30 năm gần đây được phát hiện ra, tiến sĩ người Đức - Max Planck 

dẫn đầu cái nhóm nhỏ này, chuyên môn nghiên cứu vật chất rốt cuộc là cái gì? tìm 

ra một vật chất nhỏ nhất, nhỏ đến không thể nào nhỏ nữa vật chất trong kinh Phật 

gọi là Cực vi sắc, vi nghĩa là cực nhỏ,sắc tướng cực kỳ bé nhỏ, mắt trần không 

nhìn thấy được,thiên nhãn cũng không nhìn thấy được, Huệ nhãn của A La Hán 

cũng không nhìn thấy được. trong kinh Phật nói, thiên nhãn của A La Hán có thể 

nhìn thấy được vi trần. người ở cõi trời dục giới,sắc giới cũng đều không nhìn thấy 

được, A La Hán có thể nhìn thấy được,đây là những thứ gì? những thứ này chính là 

trong khoa học hiện nay nói là "nguyên tử" những nhà khoa học vào 80 năm trước 

phát hiện ra nguyên tử. cho rằng nguyên tử là vật chất cơ bản, không thể nào phân 

ra nữa, vì nó là nhỏ nhất. đâu biết rằng mấy năm gần đây khoa học không ngừng 

tiến bộ, ngày một đổi mới, những dụng cụ khoa học mới được phát minh ra , có 

khả năng nắm bắt 1 giây trên 1000 ngàn tỷ, có thể nắm bắt được. cái này trong quá 

khứ nằm mơ cũng không dám nghĩ tới, dụng cụ khoa học cao độ như thế mới có 

thể tìm ra cực vi sắc ở trong kinh Phật nói tên gọi của khoa học gọi là trung vi tử 

hoặc gọi là vi trung tử đều được. cái này mới là vật chất bé nhỏ nhất,  không thể 

phân chia ra được nữa,nếu phân chia ra nữa thì sẽ không còn. Phật gọi nó là lân hư 

trần,lân nghĩa là láng giềng. nó cùng với hư không làm láng giềng, tức là nó không 

phân chia ra được nữa,nếu phân chia ra nữa thì sẽ không còn thì là hư không. các 

nhà khoa học vẫn cứ phân chia nó ra, vừa phân chia nó ra thì thật là không còn 

nữa, phát hiện ra cái gì? phát hiện ra hiện tượng sóng chấn động của ý niệm từ đó 

cái nghi vấn này đã được giải đáp, vật chất là giả, nó là ảo tướng của ý niệm sản 

sinh ra, chúng ta đã sai lầm xem nó là vật chất, thực sự nó là giả, chỉ riêng cái vật 

chất này, mà chúng ta không thể phát giác ra, tại vì nó rất là nhỏ,tần số sanh diệt 

quá cao nếu chiếu theo Bồ Tát Di Lặc nói thời gian tồn tại của nó chỉ là một giây 

trên 1600 ngàn tỷ lần. nói cách khác, một giây nó sanh diệt bao nhiêu lần? tiền 

niệm diệt hậu niệm sinh ra, một giây sanh diệt 1600 ngàn tỷ lần,  đơn vị là ngàn tỷ 

(Hán ngữ cổ gọi là Triệu) dưới cái tần số cao như vậy, làm sao mà biết được? đây 

gọi là gì? đây gọi là nhất niệm, một lần sanh diệt chính là nhất niệm, nhất niệm 

chính là một lần sanh diệt. từ nhất niệm mà nói,đây là hiện tượng tâm lý hiện tượng 

sanh diệt, trong nhất niệm này đầy đủ ngũ uẩn. trước kia chúng đối với ngũ uẩn ở 

trong kinh Phật nói  đều không có hiểu rõ ràng, đều nảy sinh hiểu lầm, sắc thọ 

tưởng hành thức. người niệm <Tâm Kinh> rất là nhiều, có rất nhiều người dùng nó 

làm công phu sớm tối, bên trong "chiếu kiến ngũ uẩn đều là không" ai chiếu kiến? 

những nhà khoa học hiện nay đã nắm bắt được, nhưng vẫn không thể tìm ra kết 

quả,  không bằng trong kinh Phật nói rõ ràng như vậy.  họ phát hiện ra vi trung 

tử,chính là phát hiện ra sắc, phát hiện ra thọ tưởng hành thức,  họ không có nói 

được rõ ràng như vậy,  họ chỉ nói là hiện tượng sóng chấn động của ý niệm nảy 

sinh  trong cái ý niệm này có thọ,có tưởng,có hành,có thức, bạn xem Phật nói rõ 

ràng như vậy. trong vật chất cơ bản, Cực vi sắc nó đầy đủ sắc thọ tưởng hành thức, 

tức là nói vi trung tử,  nó là sống, nó không phải là chết, nó có cảm nhận, nó biết 

suy nghĩ,  nó hữu hành, hành là nối tiếp nhau không ngừng, tiền niệm diệt hậu 

niệm sinh ra đây gọi là hành, tức là nối tiếp nhau không ngừng. trên thực tế nó là 

giống nhau nối tiếp nhau,  nó không phải là nối tiếp nhau thật  nối tiếp nhau thật, là 

phía trước và phía sau phải như nhau,  nhưng nó thì phía trước và phía sau không 

như nhau. chúng tôi nhìn thấy báo cáo khoa học mới chợt hiểu ra,  thì ra chuyện là 

như thế. khẳng định Phật là nhà khoa học phi thường. làm sao Phật nhìn thấy được, 

sự huyền bí của vũ trụ này? bắt nguồn,nguồn gốc của vật chất,nguồn gốc của tinh 

thần, cái nguồn gốc của khởi tâm động niệm đó là gì? khoa học xem nó như là một 

mệnh đề để nghiên cứu. trong kinh Phật nói với chúng ta, nhất niệm bất giác gọi 

nghiệp tướng, cái nghiệp tướng này chính là bản thể của A Lại Da, từ cái nghiệp 

tướng này sinh ra ý niệm, gọi là chuyển tướng,  chuyển là chuyển biến, nghiệp 

tướng là gốc rễ, chuyển biến là lá cành, từ trong chuyển biến sản sinh ra sắc, hiện 

tượng vật chất. cho nên ý thức thứ 6 có thể duyên tới A Lại Da, có thể duyên tới 

cực vi sắc,nhưng duyên không tới tự tánh. về bên ngoài, khoa học hiện tại đã đạt 2 

đỉnh điểm một cái là vũ trụ vĩ mô,nghiên cứu thiên văn; cái thứ hai là đi hướng 

ngược lại, là thế giới vi mô, tức là cực nhỏ, cực kỳ bé nhỏ, đều có thành tựu nhất là 

lực học lượng tử, tức là nghiên cứu vũ trụ vi mô, cùng với trong kinh Phật nói là 

giống nhau. vũ trụ vi mô  hiện tại họ vẫn chưa phát hiện ra,  vẫn còn có một vấn đề 

lớn,  đó chính là lớn nhỏ không hai (đại tiểu bất nhị) vi trung tử cực kỳ nhỏ bé, 

trong kinh Phật nói " giới tử nạp Tu Di" núi Tu Di đặt ở trong hạt cải  hạt cải 

không có phóng to,núi Tu Di cũng không có thu nhỏ, vậy làm sao mà đặt vào ? cái 

này tựa như con chip mà hiện nay khoa học dùng, bạn xem con chip, nó nhỏ hơn 

cả móng ngón tay út, nhưng bên trong nó chứa rất nhiều thông tin, còn có rất nhiều 

hình ảnh, từ trên máy tính thì nhìn thấy được, đây gọi là giới tử nạp Tu Di. những 

cái Phật nói còn thần kỳ hơn cái này, cực vi chi vi, tức là trong vi trung tử có vũ 

trụ, cả một vũ trụ nằm ở trong một hạt vi trung tử. nó có thể hiện tướng không? Có 

thể hiện, Huệ Năng đại sư nói, "nào ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp", là cả một vũ 

trụ  nó hiện ra. nó hiện nhưng nó không có phóng đại, cái lớn nhỏ hiện ra là một 

không phải là hai quá vi diệu! nói cách khác,trong Phật pháp nói với chúng ta rằng, 

biến pháp giới hư không giới đều là từ tâm tưởng sinh ra. đều là tự tánh biến hiện 

ra,tâm hiện thức biến hiện tướng là tâm,tâm chính là tự tánh, tự tánh biến hiện ra; 

sản sinh ra biến hóa, biến nó thành lục đạo,biến nó thành mười pháp giới đây là A 

Lại Da, A Lại Da năng biến,tự tánh năng hiện nói cách khác, A Lại Da không thể 

hiện, nhưng nó có thể biến được, làm biến dạng đi cảnh giới mà tự tánh biến hiện 

ra. cái mà tự tánh biến hiện ra là nhất chân pháp giới, trong Tịnh Độ gọi là thực 

báo trang nghiêm độ, thật là chân thật, chân thật là không sanh không diệt. A Lại 

Da đi vào, thì biến nó thành sanh diệt, biến nó thành mười pháp giới,biến nó thành 

lục đạo luân hổi. cái tâm mà lục đạo phàm phu chúng ta dùng là vọng tâm, tức là A 

Lại Da. A Lại Da từ chân tâm biến ra, chân vọng không hai,chân vọng là nhất thể, 

giống như là hai mặt của nhất thể, có mặt phải,có mặt trái,nó là nhất thể, nếu chúng 

ta dùng mặt phải thì tức là nhất chân pháp giới, còn dùng mặt trái thì tức là mười 

pháp giới, tức là lục đạo luân hồi. sự việc này chỉ có trong kinh Phật nói được thấu 

đáo,nói được vi diệu, chúng ta hiện tại có thể hiểu rõ,nhưng  không chín chắn, 

muốn chín chắn thì phải cần dùng công phu mấy năm. làm sao có thể khiến cho nó 

chín chắn? không thể dùng phương pháp của khoa học, dùng phương pháp của 

khoa học  thì cùng với chân tướng sự thật sẽ không tương ứng, bạn sẽ mãi mãi 

không hiểu, những cái mà bạn có thể hiểu được chỉ đến đây là hết. đây là năng 

lượng của bát thức, nó có hạn chế,có giới hạn, phải dùng chân tâm,năng lượng của 

chân tâm là vô hạn chân tâm là cái gì? Phía trước chúng ta đã học qua, chân tâm 

tức là chánh niệm,tức là vô niệm. niệm có niệm không là vọng tâm, niệm thiện 

niệm ác là vọng tâm, niệm Phật pháp niệm thế pháp cũng là vọng tâm hữu niệm 

đều là vọng,vô niệm thì là chân. vô niệm cũng không phải là niệm gì cũng đều 

không có, niệm gì cũng đều không có, vậy chánh tà cũng đều hoàn toàn không có 

rồi. trong vô niệm có vô lượng trí tuệ, có vô lượng đức năng,có vô lượng tướng 

hảo,  đây là tính cụ mà trong kinh Pháp Hoa nói, cũng là "nhất thiết chúng sanh 

giai hữu Như Lai  trí tuệ đức tướng" mà Phật nói trong kinh  Hoa Nghiêm  đây là 

tính cụ, tự tánh vốn có. tự tánh có trí tuệ viên mãn,có đức năng viên mãn, trí tuệ và 

đức năng tuyệt đối không phải là từ bên ngoài mà cầu được, bên ngoài không có. 

bạn xem ở đây nói "xứ xứ năng duyên,độc bất năng duyên ư Bát Nhã" (mọi nơi có 

thể duyên tới,nhưng chỉ không thể duyên tới Bát Nhã) Bát Nhã là trí tuệ,nó không 

duyên tới, Tại sao? Vì nó là vọng tâm. trí tuệ là chân tâm khởi tác dụng, vọng tâm 

duyên không tới chân tâm, cho nên nó duyên không tới Bát Nhã. Bát Nhã khi nào 

thì sẽ phát hiện ra? khi minh tâm kiến tánh thì sẽ phát hiện ra.  mức độ như thế nào 

mới có thể minh tâm kiến tánh? Biệt giáo địa thượng Bồ Tát Bồ Tát viên giáo sơ 

trụ trở lên. kinh Hoa Nghiêm phân chia địa vị của Bồ Tát thành 52 cấp bậc, 52 cấp 

bậc này hoàn toàn là sự cạn sâu của định công, tu thiền định cạn sâu chia thành 52 

cấp bậc. 25 cái xếp theo thứ tự này, là từ dưới lên trên, thập tín, thập trụ, thập hành, 

thập hồi hướng,  bốn mươi cái này cùng với thập địa là 50 cái. phải sơ địa trở lên, 

trong viên giáo, viên giáo sơ trụ bằng với sơ địa của biệt giáo. nói một cách khác, 

viên giáo là tính từ sơ địa biệt giáo, lại hướng lên trên xếp theo thứ tự 42 vị thứ, 42 

vị thứ này đều là minh tâm kiến tánh đều là vĩnh viễn đoạn tuyệt khởi tâm động 

niệm,phân biệt chấp trước. khởi tâm động niệm,phân biệt chấp trước tất cả đều 

không còn nữa, còn cấp bậc gì nữa?  phải nói là  bình đẳng, có khởi tâm động niệm 

thì không bình đẳng, không có khởi tâm động niệm tất nhiên là bình đẳng. không 

sai, Bồ Tát ở Thật Báo Độ là bình đẳng thật, trong bình đẳng còn có không bình 

đẳng, vậy là cái gì? Tập khí dày mỏng không như nhau, tập khí ở phía dưới thì rất 

nặng nề, tập khí ở phía trên thì rất mỏng, cái này không như nhau. chúng ta phải 

hiểu, A La Hán đã đoạn tuyệt được kiến tư phiền não,nhưng tập khí vẫn chưa đoạn. 

tập khí phải đoạn sạch, thì họ sẽ không gọi là  A La Hán,  họ sẽ lên đẳng cấp, gọi là 

Bích Chi Phật. Bích Chi Phật phải đoạn trần sa phiền não, trần sa phiền não là phân 

biệt, thật sự làm được không phân biệt rồi, nhưng tập khí của không phân biệt vẫn 

còn.  cho nên Bích Chi Phật buông xả phân biệt,  họ sẽ tăng cấp bậc, họ là Bồ Tát. 

Bồ Tát có tập khí phân biệt, sau khi đoạn dứt được tập khí phân biệt rồi thì họ lại 

lên một bậc,là Phật trong mười pháp giới. Phật trong mười pháp giới vô minh vẫn 

chưa đoạn, vô minh đã đoạn dứt rồi, thì là đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh, phá 

được vô minh rồi, nhưng tập khí vô minh vẫn còn. tập khí của kiến tư phiền não có 

cách để đoạn, tập khí của trần sa phiền não cũng có cách để đoạn, nhưng tập khí vô 

minh thì không có cách để đoạn, Tại vì sao? Vì họ không khởi tâm không động 

niệm. không khởi tâm không động niệm bạn dùng cách gì để đoạn, bạn phải dùng 

phương pháp thì sẽ không khởi tâm động niệm sao? đó  là thối chuyển của biên độ 

lớn, lúc này phải làm thế nào? cái này gọi là tùy vận (số), tức là tùy nó đi, thời gian 

lâu rồi tự nhiên sẽ không còn nữa, người xưa dùng cái thí dụ này,giống như là một 

chai rượu, trong chai có chứa rượu,đổ sạch rượu ra, cọ cho thật sạch, đến không 

còn một giọt rượu, ngửi ngửi  vẫn có mùi, cái mùi này làm sao mất? Không có 

cách làm nó mất. chỉ có một cách, mở miệng chai ra để ở đó, để đến nửa năm,một 

năm ngửi lại thì sẽ không còn mùi nữa. phải cần thời gian rất dài, cái tập khí này 

mới đoạn hết được. sau khi đoạn hết tập khí, Thật Báo Độ sẽ không thấy nữa. trong 

kinh Kim Cang nói, " phàm là hữu tướng đều là hư vọng", không có nói Thật Báo 

Độ ngoại lệ. Thật Báo Độ không có sanh diệt, nó có thì cũng sẽ bị diệt mất,không 

còn nữa, đây gọi là ẩn hiện. Thật Báo Độ hiện tiền, đây là hiện; Thật Báo Độ 

không còn nữa, là ẩn. nó không phải là sanh diệt, nó không có sanh diệt, có duyên 

nó sẽ hiện, không có duyên nó sẽ không hiện, nó ẩn đi, ẩn tàng đi, cho nên trong 

Đại Thừa Giáo nói là ẩn hiện.  ẩn hiện đối với những người Thật Báo Độ mà nói là 

cá biệt, là biệt nghiệp,không phải cộng nghiệp. tập khí vô thỉ vô minh của một 

người đã đoạn dứt rồi, thì họ sẽ tỉnh lại, Thật Báo Độ của họ không còn nữa, họ sẽ 

đi đâu?  Đi đến Thường Tịch Quang. cho nên tập khí vô thỉ vô minh không có 

chướng ngại gì, sẽ giống như Như Lai vậy, trí tuệ,thần thông, đức tướng không có 

chuyện không thể thực hiện được, có thể phân thân vô lượng vô biên, đến mười 

phương thế giới đảnh lễ Phật,đi cúng dường Phật đây là tu phước, nghe Phật giảng 

kinh thuyết pháp là tu huệ, phước huệ song tu, đắc đại tự tại. đầy đủ pháp thân,bát 

nhã,giải thoát, gọi là tam đức bí tàng,chân chính thường lạc ngã tịnh. pháp thân có 

thường lạc ngã tịnh bát nhã có thường lạc ngã tịnh giải thoát có thường lạc ngã 

tịnh, tức là không thể hồi quy Thường Tịch Quang, cần phải đoạn hết vô thỉ vô 

minh,  thì họ sẽ về Thường Tịch Quang. về với Thường Tịch Quang, Thường Tịch 

Quang không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không 

có hiện tượng tự nhiên. Thường Tịch Quang ở đâu? Thường là không sanh không 

diệt, Tịch là thanh tịnh vô nhiễm, Quang là quang minh biến chiếu, chiếu toàn vũ 

trụ ở mọi lúc,ở mọi nơi không nơi nào không có mọi người chúng ta tất cả đều có 

chư Phật Như Lai trong Thường Tịch Quang. giống như là chúng ta ở trong cái 

phòng này có mười mấy cái bóng đèn,mỗi một bóng đèn mở lên, ánh sáng đều 

chiếu gọi khắp gian phòng này, ánh sáng và ánh sánh hòa chung vào nhau không 

tách rời cho nên đi vào Thường Tịch Quang, là cùng với Chư Phật Như Lai hòa 

thành một thể, đây là tự tánh. hòa nhập Thường Tịch Quang chính là trở về với tự 

tánh, trở về với tự tánh thì mới thật sự chứng đắc đại viên mãn. bạn sẽ ở đâu? bạn 

sẽ không nơi nào không có , không lúc nào không có (vô xứ bất tại,vô thời bất tại) 

tôi ngày ngày nghĩ đến Phật A Di Đà tôi muốn gặp ngài, Phật A Di Đà đột nhiên sẽ 

nhìn thấy được ở trước mặt,  sẽ hiện thân ra. ngài có từ đâu đến không? Không có; 

biến mất rồi thì đi đâu ? Cũng không có. không đến không đi, "đương xứ xuất 

sanh,tùy xứ diệt tận", (sanh ra tại đó,biến mất tại đó) đây là trong kinh Lăng 

Nghiêm nói. ngài nơi nào cũng có cho nên biến pháp giới hư không giới tất cả 

chúng sanh khởi tâm động niệm ngài đều biết hết. khi nào được độ, khi nào cần đi 

chiếu cố cho bạn ngài cũng đều biết hết tuyệt đối sẽ không bỏ lỡ thời cơ nhân 

duyên. khi đó ngài đến thật,hiện thân thật, sẽ thuyết pháp thật cho bạn, giúp đỡ bạn 

thật,thành tựu cho bạn, cái này chúng ta phải tin sâu không nên nghi ngờ. "thập 

phương tam thế Phật,cộng đồng nhất pháp thân" ( mười phương tam thế Phật,cùng 

là một pháp thân) trong kinh Hoa Nghiêm nói. thập phương là nói không gian, vô 

cùng lớn, không có bờ bến, tại sao? Là tự tánh biến hiện. tự tánh không có bờ bến, 

cho nên hư không pháp giới cũng không có bờ bến. tự tánh không có ô nhiễm, tự 

tánh đầy đủ vô lượng trí tuệ đức năng. Tại vì sao chúng ta học Phật? Vì muốn trở 

về với tự tánh, trở về với tự tánh chứng đắc đại viên mãn. trở về với tự tánh cùng 

với tất cả vạn sự vạn vật cùng là nhất thể, chứng đắc được nhất thể rồi  thì ở trong 

nhất thể này mới gọi là giác ngộ triệt để, cái việc cầu học này cũng được tốt nghiệp 

và chứng đắc đại viên mãn. cái đại viên mãn này, tiếng Phạn gọi là Đại Bát Niết 

Bàn cho nên Niết Bàn ở Trung Hoa cũng dịch là viên tịch, viên là viên mãn,tịch là 

tịch diệt. tịch diệt là gì? giống như hiện tại chúng ta nói là chân không, cái gì nó 

cũng đều không có. tuy là nó cái gì cũng không có, nhưng nó cái gì cũng đều có 

thể hiện ra được, kỳ diệu là kỳ diệu ở chỗ này. thật vậy, cái gì cũng không có, cho 

nên gọi nó là "không". cái " không" này không phải vô, không xem như " vô" để 

nói, nó gặp duyên sẽ hiện tướng, cho nên nói  chân không bất không, diệu hữu phi 

hữu. diệu hữu là cái gì? Chúng ta cảm thấy có,  đều là giả, đích thực không có tồn 

tại, là mắt của chúng ta nhìn sai, chúng ta không có nhìn thấy chân tướng,mà nhìn 

thấy vọng tướng, rất nhiều rất nhiều vọng tướng vướng vít với nhau, nên chúng ta 

ngỡ rằng nó là thật. kỳ thực nó không phải là thật, vốn dĩ là không có tồn tại, chúng 

ta ngỡ rằng nó tồn tại, từ sớm đã đi qua.  bạn nghĩ thử xem một giây trên 1600 

ngàn tỷ lần sanh diệt, bạn có thể khống chế được 1 lần sanh diệt không? tuyệt đối 

không thể được. cây kim giờ của chúng ta từng giây từng giây đi qua, một giây bạn 

cũng không thể nắm bắt được, huống hồ là trong một giây có sự sanh diệt đến 1600 

ngàn tỷ lần. một lần sanh diệt tức là một hình ảnh trên màn hình, hình ảnh trên màn 

hình của cả vũ trụ. vũ trụ từ đâu đến? Không phải là sự bùng nổ lớn, thập pháp giới 

y chánh trang nghiêm từ tâm tưởng sanh ra, chủng tử của A Lại Da đó là "nhân", 

tâm tưởng là duyên, tưởng cái gì thì hiện ra cái đó, tất cả đều là tự làm tự chịu,  đều 

không có can hệ với bất cứ ai.  đây là chân tướng sự thật, chỉ có ở trong kinh Đại 

Thừa Phật nói được thấu đáo,nói được rõ ràng. từ đó chúng ta sẽ hiểu được, pháp 

thân,bát nhã,giải thoát đây là tự tánh, chỉ có biệt giáo địa thượng Bồ Tát  họ có thể 

duyên tới, họ có thể nắm bắt được,  người này chính là trong Thiền Tông nói là  đại 

triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh, họ làm được. có người duyên tới được nơi này 

không? Có. lịch sử 2000 năm này của Trung Hoa tức là Phật giáo truyền vào Trung 

Hoa, công nguyên năm 27, năm nay là 2014,  đến năm 2067 mới vừa tròn 2000 

năm. trong 2000 năm này Phật giáo ở Trung Hoa có thành tựu gì? chúng ta xem 

trong < Ngũ Đăng Hội Nguyên>, <Cảnh Đức Truyền Đăng Lục> ghi chép,  đạt 

đến cảnh giới này, chính là Biệt Giáo Sơ Địa trở lên, ước tính bảo thủ nhất của 

chúng tôi là hơn 3000 người ở Trung Hoa trong Thiền Tông. còn có Giáo Hạ, Hiền 

Thủ,Thiên Thai,Tam Luận, Pháp Tướng, những Tông Phái khác những người 

thành tựu cũng không ít.  Tịnh Độ thì càng nhiều hơn, đây là dịch hành đạo, nan 

hành đạo đều có bấy nhiêu người, dịch hành đạo càng nhiều hơn. từ Tuệ Viễn đại 

sư, đây là thời Đông Tấn,  ở Lư Sơn dựng lên Liên Xã(Niệm Phật Đường)đầu tiên, 

100 mấy người cùng nhau niệm Phật cùng nhau tu,  Viễn Công đại sư dẫn đầu, 

đây là Tổ sư đời thứ nhất của Tịnh Độ Tông chúng ta. truyền đến ngày nay, 1700 

năm này vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc ước tính bảo thủ nhất là hơn 10 

vạn người ,  sự cống hiến của Phật giáo đối với Trung Hoa! vãng sanh đến thế giới 

Cực Lạc bằng với việc thành Phật, so với các pháp môn khác là thành tựu họ mặc 

dù minh tâm kiến tánh, cùng với vãng sanh thế giới Cực Lạc thì không thể bì. vãng 

sanh thế giới Cực Lạc  đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, họ cũng là A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, Tịnh Độ được sự gia trì của Phật A Di Đà,  tốc độ rất nhanh, ổn định, ổn 

định tức là bạn không chiêu ma chướng, sự gia trì của Phật lực,tất cả chư Phật đều 

gia trì bạn, tất cả thần Hộ Pháp đều chiếu cố bạn, cho nên gọi là dịch hành đạo. vô 

trụ sanh tâm là cùng một lúc (đồng thời) vô trụ chính là sanh tâm,sanh tâm chính là 

vộ trụ. sanh tâm là trí tuệ Bát Nhã phóng quang phổ chiếu, vô trụ là tâm địa thanh 

tịnh bình đẳng, nhất niệm bất sanh, nhất niệm bất sanh là phóng quang phổ chiếu. 

"kỳ dư địa tiền chư hiền,nhưng thị đả thành lưỡng tiệt, nhất thời sanh tâm,lánh nhất 

thời vô trụ", vô trụ bất sanh tâm,sanh tâm không thể vô trụ, "khả kiến phàm phu 

tuyệt phần" (cho thấy phàm phu không có phần ) Tam Thừa Bồ Tát đều làm không 

được, phàm phu làm sao có thể làm được? "Kim thử Tịnh Độ pháp môn, giáo 

chúng sanh trì danh niệm Phật, lệnh chúng sanh tức niệm ly niệm, tiềm thông Phật 

trí,ám hợp đạo diệu, xảo nhập vô niệm, tức phàm thành Thánh". phương pháp này 

quá tuyệt diệu, tức niệm chính là một câu A Di Đà Phật, Ly niệm là buông xả 

những vọng tưởng tạp niệm khác,  để trong tâm của chúng ta chỉ có nhất niệm, chỉ 

có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra  bất kể ý niệm gì cũng đều không có, gọi 

là ly niệm, có câu A Di Đà Phật này là tức niệm, tức niệm ly niệm,ly niệm tức 

niệm. tiềm thông Phật trí,Phật trí là không có cái gì mà không biết, tiềm thông Phật 

trí chính là tiềm thông trí tuệ Bát Nhã của tự tánh vốn có. ám hợp đạo diệu,cái đạo 

này là thành Phật chi đạo, quá tuyệt diệu. xảo nhập vô niệm, tức là dạy bạn một 

câu A Di Đà Phật, niệm lâu rồi thì tự nhiên sẽ vô niệm mà niệm,niệm mà vô niệm. 

bạn nói họ có niệm,họ không có niệm; bạn nói họ không có niệm, nhưng danh hiệu 

của A Di Đà Phật  họ lại tương tục bất đoạn (nối tiếp nhau không ngừng), một 

niệm nối tiếp một niệm, tức phàm thành Thánh, thân của chúng ta là thân phàm 

phu lục đạo, khi thành Thánh,thế giới Tây Phương Cực Lạc là thân pháp tánh. cái 

thân thể hiện tại này của chúng ta là thân pháp tướng, là tướng phần của A Da 

Lại,chính là hiện tượng vật chất, thân của thế giới Cực Lạc không phải là hiện 

tượng vật chất, nó là từ pháp tánh biến hiện ra. pháp tánh là thanh tịnh, cho nên 

thân là thanh tịnh, pháp tánh không có ý niệm, cho nên tâm của họ là thanh tịnh 

bình đẳng giác,  5 chữ này chính là hình dung pháp tánh, đức năng,đức tướng. "cố 

< Sớ Sao> viết", <Sớ Sao> của Liên Trì đại sư hai câu nói này nói rất hay, "Việt 

tam kì ư nhất niệm,tề chư Thánh ư phiến ngôn". Việt là siêu việt,tam kì là ba đại A 

Tăng Kì Kiếp Bồ Tát thành Phật, theo cách nói thông thường, A Tăng kì kiếp thứ 

nhất tu mãnTam Thừa, tức là Thập Trụ,Thập Hành,Thập Hồi Hướng, A Tăng Kì 

kiếp thứ nhất A Tăng Kì kiếp thứ hai,  Sơ Địa đến Thất Địa, 7 thứ vị; A Tăng Kì 

kiếp thứ ba, Bát Địa,Cửu Địa,Thập Địa, 3 thứ vị, ba đại  A Tăng Kì kiếp Biệt Giáo 

từ Thập Tín vị đến Thập Địa, tu mãn ba A Tăng Kì Kiếp Nhất Niệm Tịnh Độ thì là 

siêu việt, nhất niệm tức là niệm Phật, niệm A Di Đà Phật. có gương mẫu,có chứng 

cứ cho chúng ta xem, lão hòa thượng Hải Hiền của Lai Phật tự, lão hòa thượng Hải 

Hiền làm ra tấm gương cho chúng ta xem, nhất niệm của ngài siêu việt cả Bồ Tát 

ba đại A Tăng Kì Kiếp. bạn muốn hỏi tôi,  Ngài Hải Hiền vãng sanh ở phẩm vị 

nào? Tôi không chút hoài nghi,cũng không cần nghĩ ngợi nói với bạn rằng, ngài 

vãng sanh là thượng thượng phẩm. Tề chư Thánh ư phiến ngôn, phiến ngôn tức là 

một câu Phật hiệu, dùng một câu Phật hiệu này cùng với tất cả chư Thánh, cái chư 

Thánh này là nói Thập Thánh, Từ Sơ Địa đến Thập Địa, bình đẳng với họ, Tề 

nghĩa là bình đẳng. chúng ta là phàm phu  được cất nhắc đến bậc Bồ Tát của Pháp 

Vân Địa, quả là không cách nào tưởng tượng cái này là Đức Thế Tôn nói ở trong 

kinh, tuyệt đối không phải là vọng ngữ. chúng ta tu học không thể sợ sệt, xả bỏ tính 

mạng cũng không thành vấn đề,phải tu cho đến cùng. lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ khi 

ngài viết Chú Giải này là lúc ngài mang trọng bệnh, không phải là bệnh nhẹ, ai 

nhìn thấy cũng hi vọng ngài nghỉ ngơi, vì ngài quá mệt, từ sáng đến tối nằm rạp ở 

trên bàn bên cạnh chiếc bàn chất rất là nhiều tài liệu tham khảo cả tôi cũng phải 

giật mình,chất nhiều sách như vậy. tôi hỏi ngài từ đâu mà có? cảm ứng không thể 

nghĩ bàn,  đều là một số người tìm thấy được tặng cho ngài, bạn đi tìm cũng không 

tìm được. chúng ta học một môn, phải tìm 10 mấy 20 loại tài liệu tham khảo,  đều 

phải tìm 1 , 2 năm. bạn xem tài liệu tham khảo của ngài, kinh luận 83 loại, trước 

tác của tổ sư đại đức 110 loại, tổng cộng tài liệu tham khảo dùng là 193 loại, chúng 

ta tận mắt nhìn thấy có thể không khâm phục sao? Rạp lạy sát đất không nói lời 

nào. ngài thân mang trọng bệnh, đây đều là thị hiện cho chúng ta xem, thị hiện cái 

khổ của chúng sanh hiện tại,thị hiện sự dũng mãnh tinh tấn không sợ ma bệnh cũng 

không sợ tuổi già,không chịu nghỉ ngơi, sau khi viết xong Chú Giải vẫn thường 

xuyên đính chính lại, cho đến khi làm xong bản thảo. chúng tôi quen biết nhau đã 

rất lâu, nếu như phải suy nghĩ đến sức khỏe của bản thân, mỗi ngày thời gian làm 

việc nhất định, cũng có thời gian nhất định để nghỉ ngơi, thì phần Chú Giải này của 

ngài sẽ phải kéo dài thêm mấy năm nữa. ngài sáu năm hoàn thành nó, nếu như phải 

nghỉ ngơi vậy thì sẽ mất 12 năm, không thể nghỉ ngơi,là vì Chánh Pháp cửu trụ, vì 

sự lưu truyền của Tịnh Độ mà hi vọng cống hiến.  đã mấy lần bệnh nặng tái phát, 

ngài vẫn không chịu nghỉ ngơi. chúng ta hiểu được sự thật tình hình,  đối với Chú 

Giải này, mỗi khi mở ra xem  thì nhớ đến tình trạng lúc bấy giờ của ngài. ngài là vì 

ai? Là vì chúng ta. chúng tôi vì tiện lợi cho người sau, nên soạn tài liệu tham khảo 

này  đối với việc học tập sẽ tiện lợi rất nhiều. hi vọng mọi người đều có được thành 

tựu giống như lão hòa thượng Hải Hiền vậy,  Chánh Pháp được khôi phục,  thì 

chúng sanh được lợi ích thật sự Chánh Pháp có thể khôi phục được không? không 

nằm ở bên ngoài, đều nằm ở bản thân của chúng ta. Đức Thế Tôn nói rất rõ ràng, 

cái gì gọi là Chánh Pháp? người có giảng kinh, người có nghe kinh người có tu 

hành, người có chứng quả ( vãng sanh Tịnh Độ tức là chứng quả), tất cả những cái 

này đầy đủ thì tức là Chánh Pháp có giảng kinh, có nghe kinh, có tu hành, không 

có chứng quả,cái này gọi là Tượng Pháp. tu Tịnh Độ không có người vãng sanh,cái 

này là đạo tràng Tượng Pháp; có người vãng sanh, thì là đạo tràng Chánh Pháp. Lai 

Phật tự cái ngôi chùa nhỏ này, dùng cái tiêu chuẩn này để xem,  nó là Chánh Pháp 

trong Chánh Pháp, thuần chánh chi pháp . ba vị vãng sanh đều là biết trước ngày 

giờ, tự tại vãng sanh, chánh trung chi chánh, biểu diễn cho chúng ta xem, chúng ta 

cần phải học tập,cần phải tiếp bước theo họ. họ có thể làm được, thì chúng ta cũng 

có thể làm được, phải có lòng tin. nếu như bạn nói họ có thể làm được,tôi làm 

không được,  vậy thì tiêu bạn rồi, bạn sẽ mãi mãi không làm được, Tại vì sao? Vì 

lòng tin của bạn không có. lòng tin là quan trọng hơn cả bất cứ gì!  Đại Kinh Đại 

Luận, giống như trong kinh Hoa Nghiêm,Đại Trí Độ Luận đều nói, "tín vi đạo 

nguyên công đức mẫu, trường dưỡng nhất thiết chư thiện căn". Phật pháp từ lòng 

tin mà sanh ra, giáo huấn của Thánh Hiền cũng từ lòng tin mà sanh ra, không tin 

thì không còn cách. tại sao hiện nay văn hóa truyền thống bị suy đồi? tại vì mọi 

người không tin. rất có thể tương lai ở nước ngoài sẽ hưng thịnh lên, Tại sao? Vi 

người nước ngoài họ tin. cho nên chúng ta phải gây dựng lại lòng tin. cả đời của 

lão hòa thượng là biểu pháp dành cho chúng ta, là biểu pháp gì? chính là giúp cho 

chúng ta tăng thêm lòng tin, lòng tin kiên định, tâm nguyện kiên định, quyết định 

vãng sanh. "Chí tai diệu dụng" ,chí là đạt đến tột cùng. kiệt tác của Phật A Di Đà 

thế giới Cực Lạc là kiệt tác của ngài, phổ độ tất cả chúng sanh khổ nạn, ai ai cũng 

viên mãn thành tựu Phật đạo,thật là không thể nghĩ bàn. chúng ta đọc trước đoạn 

văn phía dưới  "Niệm Phật nãi tu hành chi kính lộ" (niệm Phật là ngõ tắt của việc 

tu hành)  kính lộ nghĩa là đường tắt, nghĩa là đi con đường tắt, khoảng cách gần 

nhất gọi là kính lộ. "trì danh hựu vi tứ chủng niệm Phật chi kính lộ, (trì danh lại là 

ngõ tắt của bốn loại niệm Phật) xứng vi kính trung chi kính.( gọi đường tắt trong 

đường tắt.) hựu bổn kinh bất xướng nhất tâm bất loạn" ( bổn kinh lại không đề 

xướng nhất tâm bất loạn)  không đề xướng câu này, "trực dĩ phát Bồ Đề tâm, (cho 

đến khi phát tâm Bồ Đề,) nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật vi tông". (xuyên 

suốt chỉ niệm A Di Đà Phật là mục đích chính) tông nghĩa là tổng cương lĩnh của 

việc tu học,  nguyên tắc chung của việc tu hành. " đản năng phát tâm chuyên 

niệm,giai khả vãng sanh, (nếu như có thể phát tâm chuyên niệm,đều được vãng 

sanh,) cố cánh vi minh xác giản yếu.(cho nên càng chứng minh rằng nó đơn 

giản,tiện lợi.) cố xưng Tịnh Tông đệ nhất kinh,(vì vậy mới gọi là đệ nhất kinh của 

Tịnh Độ Tông) nhân kỳ vi trực tiệt trung chi trực tiệt,(vì nó là dứt khoát trong dứt 

khoát) phương tiện trung chi phương tiện,(tiện lợi trong tiện lợi) tuyệt đãi viên 

dung,bất khả tư nghì.(tuyệt đối dung thông ,không thể nghĩ bàn) lợi tế chúng 

sanh,thử kinh vi tối."(lợi ích cho chúng sanh,cho nên bổn kinh là số một) đích thực 

là Như Lai nói bổn kinh là đệ nhất kinh, một chút cũng không giả. chúng ta gặp 

được là pháp môn số một, quả là quá vinh hạnh,quá may mắn, làm sao có thể trong 

cuộc đời này gặp được cái pháp môn này. phía dưới chúng ta xem chú giải của lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, "Kỳ tha pháp môn nãi chánh nhập vô sanh", (những pháp 

môn khác là chánh nhập vô sanh) con đường họ đi là con đường chánh (chánh 

đạo), nhập vô sanh pháp nhẫn tức là minh tâm kiến tánh, tức là Bát Địa trở lên, 

"Cố vi nan hành đạo" (cho nên gọi là con đường khó đi) rất khó,không phải là khó 

giả,nhập môn cũng khó. nói một cách chân thật nếu chúng ta y theo nề nếp chính 

quy thông thường mà đi,  chúng ta sẽ không thể nhập môn. điều kiện nhập môn là 

phải đoạn kiến hoặc, hoặc là mê hoặc,kiến là kiến giải (cách nhìn) cũng tức là nói 

chúng ta nhìn sai, phải chỉnh sửa cái nhìn sai lại, thì bạn mới có thể nhập môn. cái 

nhìn sai đầu tiên là gì? thân thể,gọi là thân kiến. bạn nghĩ thử xem,chúng sanh 

trong lục đạo ai không xem thể xác là chính mình? Phật nói cái này sai,thân không 

phải là ta (ngã) thân không phải là ta,vậy cái gì mới là ta? Phật nói với chúng 

ta,"Ta " là bất sanh bất diệt. cái thân này,là thân sanh diệt. nếu thân là ta,người chết 

rồi,  ta không phải cũng không còn nữa sao? vậy còn tu để làm gì nữa? Không cần 

tu. thân không phải là ta,hiểu cho rõ,nó là giả. thân là cái gì? Giống như quần áo 

vậy, cái này thì quý vị hiểu, quần áo không phải là ta. vậy là cái gì? Nó là vật sở 

hữu của ta. thân xác cũng là vật sở hữu của ta, không phải là ta. bạn phải hiểu rõ 

,hiểu tường tận điều này,  thì đối với sanh tử sẽ không còn sợ hãi. sanh tử là cái gì? 

Tức là giống như thay quần áo vậy thôi, bộ quần áo này dơ rồi thì thay bộ khác, lục 

đạo luân hồi tức là thay quần áo,  bạn thay đổi đi nẻo nào rồi,cái này bạn phải biết. 

phải phá vỡ thân kiến, nói cách khác, chúng ta làm thật thì sẽ không có vì thân xác 

mà lo nghĩ nữa, vì thân xác mà lo nghĩ là sai, phải vì ta mà lo nghĩ. ta là cái gì? 

Linh tính là ta  không gọi là linh hồn,tại sao? Linh hồn là mê,  nó không có Giác( 

ngộ). linh hồn, linh là giả, cần phải thay đổi một chữ, là mê hồn. nếu nó thật sự linh 

thì nó sẽ không thể nào đi đến tam ác đạo để đầu thai, khi nó đến nhân gian để đầu 

thai thì nó nhất định phải lựa chọn một gia đình đại phú đại quý để sanh ra hưởng 

phước, hưởng phước cả đời,đây mới gọi là linh. tính là linh, là linh tính.  không mê 

tức là linh tính, nếu mê rồi thì là mê hồn. mê rồi,thì nó sẽ ở trong lục đạo luân hồi 

tìm cái thân xác, cái thân xác này hư hỏng đến không thể dùng được nữa, thì lại tìm 

một cái thân xác khác. tìm thân xác cũng không phải là tùy tiện mà tìm, phải có 

căn duyên với cha mẹ. căn duyên cũng đều là không tốt, chúng ta mê mà không 

giác, căn duyên gì? báo ơn báo oán,đòi nợ trả nợ, nếu như không có cái căn duyên 

này thì sẽ không đến đầu thai; phàm là đến đầu thai,Phật nói với chúng ta rằng  

không ngoài bốn cái duyên này. cho nên bạn mang thai không nên phá thai, bạn cố 

gắng sinh nó ra,  cố gắng  nuôi dưỡng nó cho tốt, nếu như nó đến là để báo ơn thì 

nó tự nhiên sẽ là hiếu tử cháu ngoan, tại sao? Là vì trong quá khứ nó chịu ơn của 

bạn. nếu như bạn phá thai, được rồi,bạn giết chết nó, nó vốn đến để báo ơn, bạn 

dùng cái thủ đoạn này đối đãi với nó, vậy là kết thành đại oán, nó sẽ trở lại ,để làm 

gì? Nó sẽ trở lại để báo thù. nếu như nó đến để báo oán,vậy thì oán càng thêm oán, 

mối hận thù đó sẽ càng sâu hơn. nó đến là để trả nợ,vì trong quá khứ đã nợ bạn, 

bây giờ nó đến để kiếm tiền trả lại cho bạn,nuôi dưỡng bạn, bạn lại giết chết nó, trả 

nợ lại cộng thêm sát nghiệp, thì trở thành hận thù.  còn nếu nó đến để đòi nợ, là cha 

mẹ thiếu nợ nó. Nó đến để đòi lại, bạn lại đi giết nó thì đời sau kiếp sau phiền phức 

sẽ rất lớn. vĩnh viễn rối rắm không sáng tỏ,đời đời kiếp kiếp  không phải là một đời 

một kiếp, chúng ta đã kết oán với biết bao nhiêu người! cho nên hiểu được sự thật 

tình hình, thì kiếp này có thiệt thòi cũng không sợ, bị mắc lừa cũng không sợ, Tại 

vì sao?  Vì trả nợ, tôi đã trả hết rồi,  không còn oán hận,không còn có ý niệm báo 

thù. đây gọi là gì? Đây gọi là biết thanh toán trả nợ, không nên tạo ác nghiệp nữa. 

sau khi học Phật hiểu rõ rồi, nên dùng phương pháp  giáo dục của Phật Đà biến tất 

cả các oan gia trái chủ,  trở thành các đồng tham đạo hữu, pháp thượng thượng 

thừa,vậy mới là đúng. Phật pháp đem lại cho chúng ta lợi ích vô cùng thù thắng 

chính là cái này, đem việc đòi nợ trả nợ, ân ân oán oán tất cả biến hóa nó thành 

pháp quyến thuộc, chúng ta có chung một thầy,là chư Phật Như Lai đồng tham đạo 

hữu đều là Bồ Tát. chúng ta đi con đường dễ đi (dị hành đạo),không đi con đường 

khó đi. (nan hành đạo) "kim thử tịnh nghiệp,xảo nhập vô sanh"  (tịnh nghiệp của 

hôm nay,sẽ được bất sanh bất diệt) nó quá vi diệu,chính là một câu Phật hiệu. tin 

thật nguyện thật, một câu Phật hiệu không nên gián đoạn, mọi lúc,mọi nơi trong 

tâm đều ở niệm Phật. dùng tâm thanh tịnh,tâm bình đẳng đối đãi với,  tất cả mọi 

người,tất cả mọi sự vật. chỉ nên buông xả,không nên chiếm hữu.không nên trục lợi 

của người khác, không nên chướng ngại thiện pháp của người, nên phát thành nhân 

chi mỹ,bất thành nhân chi ác. người ta làm việc tốt, đối với bản thân họ có lợi ích, 

đối với xã hội,đối với mọi người đều có lợi ích, không những không nên chướng 

ngại họ mà ta nên nghĩ cách giúp đỡ họ,vậy mới là đúng. ta chịu giúp đỡ người 

khác, thì sẽ có rất nhiều người giúp đỡ ta;  ta lúc nào cũng chướng ngại người 

khác, thì sau này ta sẽ nhận quả báo, ta muốn làm chuyện gì, thì cũng sẽ có rất 

nhiều người chướng ngại ta.  nhân quả báo ứng, tơ hào không sai. vạn lần không 

nên vì ta hôm nay có quyền có thế, ta có thể chướng ngại họ; trên thực tế thì không 

chướng ngại được họ, con đường này có chướng ngại đi không thông, tôi sẽ đi con 

đường kia, nhất định phải hiểu điều này. trên thực tế vẫn tồn tại ý nghĩ sai lầm này, 

họ là đang chướng ngại chính bản thân họ,họ không có chướng ngại được người 

khác. trong một đời này phải thiện tâm thiện hành, duyên chưa đủ thì sẽ gặp rất 

nhiều chướng ngại không thể nào thành tựu được, nhưng những người có công đức 

viên mãn,không làm thì cũng viên mãn. không có chướng ngại,họ làm thành công 

mới được viên mãn;  có chướng ngại,không thành công thì cũng được viên mãn. 

trong kinh Lăng Nghiêm nói, " Phát ý viên thành,viên mãn công đức" (thành tựu 

đủ hết các pháp công đức,chứng được Niết bàn) tại vì cái mà bạn phát tâm là chân 

tâm. Tại sao có chướng ngại? không phải  nghiệp chướng của bản thân thì cũng là 

do chúng sanh phước mỏng, tất cả mọi mặt nhìn cho rõ ràng. vậy cái người mà 

chướng ngại ta,thật ra là không phải đang chướng ngại ta mà đang chướng ngại 

chúng sanh, chúng ta vì chúng sanh phục vụ họ gây chướng ngại cho ta vậy thì 

chúng ta không còn cách nào để phục vụ mọi người, chúng ta nên vui vì được rãnh 

rỗi,công đức lại viên mãn, vậy là họ lại tạo thêm tội nghiệp. tội của họ gây ra 

không phải là từ chỗ của chúng ta, vì chúng ta không có trách họ,chúng ta không 

có chống đối họ,  là họ gây tội với chúng sanh. "kim thử tịnh nghiệp, xảo nhập vô 

sanh" đây là con đường dễ đi (dị hành đạo) "niệm Phật pháp môn nãi tu hành chi 

kính lộ". Phật môn có quyển sách nhỏ, <Kính Trung Kính hựu Kính>, khi tôi mới 

học Phật thích xem quyển này. đường tắt(kính lộ) là so với ai? Đại Thừa so với 

Tiểu Thừa, Đại Thừa là đường tắt,Tiểu Thừa có khoảng cách xa; Đại Thừa so với 

Thiền Tông,Thiền Tông là đường tắt, Đại Thừa Giáo thông thường khi tu học rất 

khó; Thiền Tông so với Tịnh Độ,Tịnh Độ lại là đường tắt, Thiền Tông thì khó. 

Trong Tịnh Độ có 4 loại niệm Phật, Thật tướng niệm Phật khó, không phải người 

bình thường là có thể làm được, Quán  tưởng niệm Phật thì tương đối dễ, nhưng 

Quán tưởng phải là những người kỹ càng, những người có lòng nhẫn nại, tính tình 

nóng nảy quán tưởng sẽ quán không được. nếu bạn không tin thì thực nghiệm thử 

xem, 16 quán,quán thứ nhất quán thái dương, "lạc nhật huyền cổ".  (mặt trời lặn 

tựa như trống treo) quán thành công là cái gì? mở mắt ra mặt trời ở trước mặt nhắm 

mắt lại thì mặt trời cũng ở trước mặt bất kể là khi nào khi bạn quán tưởng, thì mặt 

trời sẽ ở trước mặt. bạn thử thử xem, bạn có thể quán được không? quán được rồi, 

dùng cái công phu này niệm Phật nhất định sẽ vãng sanh. lại có quán tượng niệm 

Phật, tượng Phật mà bạn thích bạn có mỗi ngày nhìn nó. cái này phải có phước báo 

lớn, Tại vì sao? Nếu như bạn không cần đi làm, sớm tối phải đối diện với tượng 

Phật; không đối diện được thì sao? Không đối diện được thì là quán không được, 

nhất định không rời khỏi tượng Phật. bây giờ phương pháp chúng tôi dùng là dùng 

hình ảnh, lúc trước chúng tôi ở Thư Viện Hoa Tạng,  có thờ một tượng Phật bằng 

sứ màu trắng nền xanh lam, là tượng Phật A Di Đà,bây giờ chúng tôi vẫn còn thờ, 

một đời này của tôi không có thay đổi. đem hình ảnh của cái tượng này phóng 

to,rất là trang nghiêm. tấm hình này mình quan sát tỉ mĩ, Phật A Di Đà rất ít hiện 

cái tướng mạo này là tướng mạo đồng tử, chúng tôi thờ là tướng mạo của đồng tử. 

trong tâm nghĩ Phật A Di Đà thì cái tướng này sẽ hiện tiền, đây gọi là quán tượng 

niệm Phật. nhưng mà tiện lợi nhất, là trì danh, trong 4 loại niệm Phật nó là tiện lợi 

nhất,  đường tắt trong đường tắt, đi đến thẳng con đường lớn Vô Thượng Bồ 

Đề,không cần phải rẽ quẹo, gọi là con đường dễ đi. cho nên," trì danh nhất pháp 

(trì danh cái pháp môn này) hựu vi tứ chủng niệm Phật trung chi kính lộ (lại là 

đường tắt trong bốn loại niệm Phật)  cố xưng vi kính trung chi kính.(vì thế mới gọi 

là đường tắt trong đường tắt). hựu bổn kinh bất xướng nhất tâm bất loạn" ( bổn 

kinh lại không đề xướng nhất tâm bất loạn) Tại sao? nhất tâm bất loạn người bình 

thường làm không được, nhìn thấy câu nói này trong Kinh Di Đà thì  họ sẽ sợ, vì 

cái này tôi làm không được, họ sẽ không chịu niệm Phật, tôi đã gặp qua những 

người như vậy. Phạn Ngữ vốn dĩ cũng không có nhất tâm bất loạn, nói một cách 

khác, nhất tâm bất loạn là ngài Cưu Ma La Thập đại sư dịch, ngài đã dùng nhất tâm 

bất loạn, có lý không? Có lý. chúng ta niệm Phật niệm đến công phu thành khối thì 

có thể vãng sanh, công phu thành khối không phải là nhất tâm bất loạn,  tức là 

trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, không có vọng tưởng, 

không có tạp niệm,  đây gọi là công phu thành khối, cái này mỗi người đều có thể 

làm được. có cái công phu này thì có thể tự tại vãng sanh, ba vị trưởng bối của Lai 

Phật tự  đều đạt được đến cái cảnh giới này. Tại sao Cưu Ma La Thập đại sư dịch 

thành nhất tâm bất loạn? khi Phật A Di Đà đến tiếp dẫn sẽ dùng Phật quang chiếu 

gọi cho bạn, khi Phật quang chiếu gọi bạn, thì công phu của bạn sẽ được nâng lên 

gấp đôi, công phu thành khối tức là nâng lên đến sự nhất tâm bất loạn, ngài không 

có dịch sai. nhưng mà những người bình thường không hiểu,  không nói rõ ràng họ 

sẽ không hiểu. những người sự nhất tâm bất loạn thì sẽ nâng lên lý nhất tâm bất 

loạn, Phật quang vừa chiếu xuống, thì công phu lập tức sẽ tăng lên gấp đôi. vậy 

những người không có công phu, Phật quang vừa chiếu xuông thì sẽ đến công phu 

thành khối. chỉ cần bạn có tin thật nguyện thật, trong lúc lâm chung đầu óc tỉnh 

táo, niệm 10 tiếng Phật hiệu, thậm chí là một tiếng Phật hiệu cũng có thể vãng 

sanh,  đây chính là Phật quang phổ chiếu nâng bạn lên đến công phu thành khối. 

nhất định không thể  hoài nghi, nhất định không nên xen tạp vọng tưởng và tạp 

niệm, tâm phải thanh tịnh. cho nên bình thường chúng ta phải luyện dùng tâm chân 

thành,  bất luận là đối đãi với ai cũng phải dùng chân tâm, nhất định sẽ không bị 

thiệt thòi.  không thể nói tôi đối với Phật là dùng chân tâm, tôi đối với những người 

bình thường thì dùng vọng tâm. họ dùng vọng tâm đối đãi tôi,tôi dùng vọng tâm 

đối đãi họ vậy là sai. vọng tâm dùng riết thành thói quen rồi,thì đối với Phật cũng 

vẫn là vọng tâm,  đây tức là sai, phải sửa đổi nó lại.  đừng sợ bị thiệt thòi,đừng sợ 

bị mắc lừa, có thiệt thòi,có mắc lừa cũng không sao, tại vì mục tiêu của chúng ta là 

ở Thế giới Cực Lạc, ta không muốn ở cái thế giới này, cái thế giới này cái gì ta 

cũng có thể buông xả được hết, không có tham luyến,không có chiếm hữu, bạn mới 

thật là tự tại! cõi lòng cỡi mở, vui vẻ vô cùng, không có phiền não,không có âu lo, 

sinh hoạt bằng chân tâm, làm việc,đối nhân xử thế cũng đều dùng chân tâm. mỗi ý 

niệm của chúng ta đều là A Di Đà Phật, hi vọng tất cả chúng sanh đều có thể hiểu 

rõ,  đều có duyên tiếp xúc với pháp môn Tịnh Độ,  đều có thể tin thật nguyện thật 

chân thật niệm Phật, tương lai đều sẽ là đồng tham đạo hữu trong hội Di Đà ở Thế 

giới Cực Lạc, tốt đẹp biết bao! người ta đối với ta không tốt, ta đối với họ tốt; 

người ta phỉ báng ta,ta tán thán họ, đối với bản thân có lợi ích rất lớn, tại vì sao? Vì  

mình đã thật sự buông xả, không có mâu thuẫn với bất cứ ai.  cái họ cần ta không 

cần,cái ta cần họ không cần,  chúng ta không có mâu thuẫn lợi hại với bất cứ ai. 

người thế gian không buông xả được, tài sắc danh lợi,thất tình ngũ dục, không phải 

là những thứ này sao? những thứ này chúng ta buông xả hết, pháp thượng ứng 

xả,hà huống phi pháp. (pháp còn có thể buông bỏ được,huống hồ là không phải 

pháp) vậy chúng ta vẫn phải thành lập trường, thành lập học viện Hán học, thành 

lập trường đại học Phật Giáo, đó là cái gì?  vì mọi người mà xây dựng,không phải 

là vì ta. chúng ta có duyên gặp được sự việc này, hi vọng thành tựu giúp cho Chánh 

Pháp cửu trụ,giúp cho thành tựu nhân tài,  đây là việc cần phải làm. tùy bổn phận 

tùy sức lực mà làm,cũng không cần miễn cưỡng. bổn kinh dứt khoát, chính là dùng 

phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật  là tông chỉ,thiết yếu của 

việc tu học. "đản năng phát tâm chuyên niệm,giai khả vãng sanh" quyết định vãng 

sanh.  "cố cánh vi minh xác giản yếu.  thị cố thử kinh xưng vi Tịnh Tông đệ nhất 

kinh. nhân kỳ vi trực tiệt trung chi trực tiệt, phương tiện trung chi phương tiện, 

tuyệt đãi  viên dung", tuyệt đãi nghĩa là tuyệt đối, tuyệt đãi viên dung là kinh Hoa 

Nghiêm,Pháp Hoa,  đem bộ kinh này so  với kinh Hoa Nghiêm,Pháp Hoa nó càng 

viên dung,càng bất khả tư nghì hơn cả  kinh Hoa Nghiêm và kinh Pháp Hoa, " 

Nhật Bản Tịnh Tông đại đức thoái trọng thử kinh, (đại đức Tịnh Độ Tông ở Nhật 

Bản xem trọng kinh này,) quá ư ngã quốc" (hơn cả nước ta, tức chỉ nước Trung 

Hoa) câu nói này là nói thật, những đại đức của Tịnh Độ Tông ở Nhật Bản này  đại 

khái đều là vào thời Tùy Đường  đến Trung Hoa để du học,  họ thân cận với Thiện 

Đạo đại sư,  Nhị Tổ của Tịnh Độ chúng ta, thân cận với Trí Giả đại sư, cho nên 

Phật Giáo của Nhật Bản, Tịnh Độ cùng Thiên Thai rất là hưng thịnh. họ tôn trọng 

Thiện Đạo đại sư tôn ngài là tổ sư khai sơn (hoặc có thể nói khai cơ)đời thứ nhất 

của Tịnh Độ Tông Nhật Bản, cái này chúng ta phải tán thán  họ không mất gốc,họ 

tôn sư trọng đạo, ngài Thiện Đạo không có truyền giáo ở Nhật Bản, nhưng ngài 

chính là thủy tổ, họ tôn Thiện Đại đại sư làm thủy tổ. " Hắc Cốc Đại Kinh Thích" 

bộ đại kinh này tức là kinh Vô Lượng Thọ, chú giải của kinh Vô Lượng Thọ, bên 

trong có một đoạn nói, " ư vãng sanh giáo", chính là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ 

cái pháp môn (giáo pháp) này, " hữu căn bổn diệc hữu chi mạt" (có gốc rể,cũng có 

cành và ngọn) Tịnh Độ có tam kinh nhất luận, vào thời đó,vào thời nhà Đường. 

kinh điển của Tịnh Độ ít nhất, vì nó dễ dàng, càng ít càng dễ dàng,chỉ có tam kinh 

nhất luận. trong tam kinh là lấy kinh Vô Lượng Thọ là căn bản, "Quán Kinh", 

"Kinh Di Đà","Vãng Sanh Luận"  những cái này gọi là cành và ngọn. "hựu thử 

kinh danh chánh vãng sanh giáo",  (kinh này còn gọi là Chánh Vãng Sanh Giáo) 

trong kinh Vãng Sanh Giáo kinh Vô Lượng Thọ là Chánh Vãng Sanh Giáo giới 

thiệu thế giới Cực Lạc rất là tỉ mĩ; "dư danh bàng vãng sanh giáo", (ba loại kia tên 

gọi là Bàng Vãng Sanh Giáo) dư nghĩa là ba loại kia, kinh Di Đà,kinh Quán Vô 

Lượng Thọ Phật,Vãng Sanh Luận những kinh này gọi là Bàng Vãng Sanh Giáo 

"hựu thử kinh danh Vãng Sanh Cụ Túc Giáo" (kinh này lại có tên gọi là Vãng Sanh 

Cú Túc Giáo) Tại sao?  Vì nó mặt nào cũng đều nói được hết, tánh tướng,lý 

sự,nhân quả đều nói được hết, cho nên nó là cụ túc (đầy đủ). "Tha kinh", (kinh 

khác) kinh Di Đà cũng nói được,nhưng nói rất đơn giản, so với bộ này thì kém rất 

xa,bộ này tường tận hơn; kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật chỉ nói có 2 loại, những 

cái còn lại không có đề cập đến, chỉ nói lý luận của Tịnh Tông, căn cứ đạo lý gì để 

kiến lập cái Giáo này. phải có lý cái thứ hai là nói phương pháp, phương pháp vãng 

sanh, nó chỉ nói có 2 loại này. lý luận chỉ có 2 câu nói, "thị tâm thị Phật,thị tâm tác 

Phật" (là tâm là Phật,là tâm sẽ thành Phật) đây là lý luận căn cứ của Tịnh Độ Tông, 

tại vì bạn vốn dĩ là Phật, cái này Phật ở trong kinh Hoa Nghiêm và Pháp Hoa đã 

nói qua, phàm là đệ tử của Phật,bất luận là học theo Tông Phái nào, bất luân là tu 

theo Pháp Môn nào, cái lý luận này nhất định phải thừa nhận, nhất định phải tiếp 

nhận, không tiếp nhận thì không thể thành tựu được. nhất định phải tin tưởng Phật 

không có nói sai, mỗi một chúng sanh vốn dĩ đều là Phật, chỉ là mê muội đánh mất 

đi tự tánh. tự tánh đã mê muội rồi thì từ đó tư tưởng và cách nhìn nhận sẽ nảy sinh 

sự sai lệch ngôn hành có sự sai lầm nên mới biến nhất chân pháp giới, tức là Thực 

Báo Trang Nghiêm Độ thành thập pháp giới và lục đạo luân hồi. là ý niệm sai lầm 

biến hiện ra, thời gian biến hiện quá lâu dài nên không trở về được, nếu như không 

phải gặp được Phật Đà, chúng ta mãi mãi sẽ tiếp tục sai. trong luân hồi quá khổ, 

bây giờ chúng ta rất may mắn,gặp được Phật pháp, gặp được Đại Thừa,gặp được 

Tịnh Độ,  đây là vô cùng may mắn. cái may mắn này cần phải chính mình hiểu rõ 

cho cặn kẽ, thì mới biết rằng ta quá may mắn; nếu như bạn đối với Tịnh Độ hiểu 

chưa được sâu sắc,chưa được thấu đáo, thì bạn sẽ không biết trân trọng. trong 

người bạn đang mang một báu vật,mà bạn  không biết, cái báu vật này không khởi 

tác dụng, thì bạn cũng như cũ ở trong luân hồi,cái này là bạn quá sai lầm! "cứ 

thượng chi nghĩa" (căn cứ theo ý nghĩa ở trên) tức là căn cứ Hắc Cốc đại sư nói 

"Tịnh Độ Tông cảnh như Diệu Cao Phong đầu"  (pháp môn Tịnh Độ cũng giống 

như đỉnh của núi Diệu Cao Phong)  ý của ngài là cái ý này, đỉnh núi của núi Diệu 

Cao Phong "nhi bổn kinh chánh như phong đầu chi đỉnh tiêm". (bộ kinh này cũng 

giống như đỉnh ngọn trên đỉnh núi) lời này là thật,không phải là giả. chúng ta yêu 

cẩu pháp, tuyệt đỉnh của tất cả các pháp là ở trong tay của chúng ta, là chúng ta 

không biết tốt xấu,không nhận thức được, cho rằng còn có cái tốt hơn,đi khắp nơi 

tìm cầu, sai rồi. vậy ai nhận thức được,ai hiểu được ? là ba vị trưởng bối của Lai 

Phật tự họ nhận thức được,họ hiểu được? cả đời của họ không đi tìm pháp môn thứ 

hai.  họ có được thành tựu bao lớn? tôi khẳng định rằng tất cả họ đều là minh tâm 

kiến tánh, đều là pháp thân Bồ Tát,không phải là người phàm . chúng tôi nói lời 

này không phải nói tùy tiện, mà là xem sự hành trì một đời của ba người họ, cùng 

với sự biểu diễn sau cùng của họ. không bệnh mà đi,tự tại mà đi, giống như là đùa 

giỡn vậy, còn nói ta đi đây, thì là đi thật. làm cho mọi người phải kinh ngạc, người 

ta đi làm gì có cách đi như vậy! bạn đến bệnh viện mà xem thử, đi rất là đau khổ, 

hình hài rất là khó xem, làm gì có chuyện cười hi hi mà ra đi? vui vẻ như thế mà ra 

đi, họ ở đây làm nhiệm vụ biểu pháp kết thúc một đoạn đường. còn phía sau thì 

sao? Phía sau thì để cho người sau nối tiếp, giống như là chạy tiếp sức vậy, họ trao 

gậy cho người sau, rất là vui vẻ,rời khỏi con đường chạy của họ. cái pháp môn này 

là một câu A Di Đà Phật, tuyệt đỉnh,tuyệt đỉnh của tuyệt đỉnh, chính là câu này. 

bạn phải thật sự nhận biết, có thể nói trí tuệ của bạn sẽ viên mãn, bạn không cần 

dùng những thứ khác, cứ cái phương pháp này thì sẽ thành Vô Thượng đạo, nhất 

định đắc niệm Phật tam muội,nhất định đại triệt đại ngộ. không phải niệm Phật tam 

muội,không phải đại triệt đại ngộ, thì khi đi làm sao mà bạn được tự tại như vậy! 

"bổn kinh vị" (bổn kinh nói) bổn kinh nói, "đương lại nhất thiết hàm linh,  (tương 

lai tất cả chúng sanh) giai y thử pháp nhi đắc độ thoát" (đều y theo pháp môn này 

đều được độ thoát) đây là Phật Thích Ca Mâu Ni nói đương lai nghĩa là tương lai, 

mạt pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni còn 9000 năm nữa, về sau 9000 năm thật sự 

có thể học Phật đắc độ, có thể một đời thành tựu chỉ có bộ kinh này, chỉ có phương 

pháp này,chân thật niệm Phật. một đời của Ấn Quang đại sư dạy người, " Đôn luân 

tận phận,nhàn tà tồn thành, tín nguyện trì danh,cầu sanh Tịnh Độ" tôi làm 1 con 

dấu đây là Ấn Quang đại sư truyền tâm pháp yếu, bạn muốn hỏi Ấn Quang đại sư 

người này là người như thế nào? 16 chữ này chính là bức ảnh của cuộc đời ngài 

đôn luân tận phận,đôn là yêu thương,luân là đồng loại, phạm vi mở rộng ra, cùng là 

người thì cần phải yêu thương nhau đây là đôn luân người thì có thân,có nhạt, 

trước là từ gia đình mình, sau đó mở rộng đến gia tộc, mở rộng nữa là đến hàng 

xóm láng giềng, mở rộng nữa là đến xã hội,đến nước nhà, mở rộng nữa là đến toàn 

thế giới, "phàm là người,phải biết yêu thương nhau" (phàm thị nhân,giai tu ái) 

trong Đệ Tử Quy nói,đây gọi là đôn luân, tận phận là cái gì? Là làm hết bổn phận 

của mình, vì tất cả chúng sanh mà phục vụ, quan tâm tất cả chúng sanh, cố chiếu 

tất cả chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng sanh, tận tâm tận lực,không cần hồi báo,đây 

là tận phận. đây là pháp thế gian, pháp thế gian là nền tẳng của pháp xuất thế gian, 

không có pháp thế gian, làm gì có Phật pháp? Phật pháp được thiết lập trên nền 

tảng của pháp thế gian. Tịnh nghiệp tam phước, phước thứ nhất là "hiếu dượng phụ 

mẫu,phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát,tu thập thiện nghiệp" , là nền tảng, không 

thể không nghiêm túc mà học tập. chúng ta học Phật tại sao không thể thành tựu? 

chính là nền tảng không có,nền tảng không đủ thâm hậu. phải hết sức cố gắng từ 

chỗ này mà bắt đầu, về sau thì mới có thể lớn mạnh được, mới có thể đơm hoa kết 

trái, rễ sâu gốc vững, rễ không sâu không được. đối với cái pháp môn này phải thật 

sự hiểu biết, đó chính là kinh tụng nhiều,nghe nhiều, giúp cho bạn hiểu biết được. 

thật sự nhận biết rồi,thì tâm bạn sẽ định, sau khi tâm định rồi thì có thể không cần 

kinh nữa, một câu A Di Đà Phật niệm cho đến cùng,  khi đó bạn càng niệm sẽ càng 

thấy hoan hỷ. Tại vì sao? Vì câu A Di Đà Phật này, tất cả các kinh đều nằm trong 

đó, ta đã niệm hết, một bộ cũng không có bỏ sót; danh hiệu của tất cả chư Phật Bồ 

Tát đều nằm trong đó, cũng giống như vậy không có thiếu sót, một câu danh hiệu 

là đại viên mãn. "thị tri lợi tế chúng sanh", lợi ích chúng sanh, cứu tế chúng sanh," 

thử kinh vi tối" (kinh này là số một) thì ta mới phát tâm buông bỏ hết kinh Hoa 

Nghiêm và những gì bình sinh thích nhất; chuyên học cái pháp môn này, chuyên 

học bộ kinh này, chuyên giảng bộ kinh này, bất kể là đi đến đâu  đều là giảng bộ 

kinh. tôi còn co một học hàm của trường,là giáo sư trọn đời, tôi đến trường mở lớp 

để dạy cái gì? dạy kinh Vô Lượng Thọ, tôi mở lớp dạy cái phương pháp môn này. 

vì trường đại học này có khoa Hán Học, trong khoa Hán học chính là Nho Thích 

Đạo, cho nên tôi có thể mở lớp dạy cái pháp môn này. khoa Hán học có học vị, có 

cử nhân,thạc sĩ,tiến sĩ, là có học vị. "trì danh chi pháp,ám hợp đạo diệu,tối dị hành 

cố". ba câu cuối cùng này khuyến khích chúng ta, chúng ta phải ghi nhớ, thật dễ 

dàng,không khó, thật thành tựu. bạn hãy xem tam lão của Lai Phật tự, là những 

người bình thường, trong xã hội không có địa vị,không có quyền thế, nghèo 

khó,cũng không có tiền bạc,cái gì cũng đều không có, ám hợp đạo diệu,tối vi hành 

cố. thời gian hôm nay đã đến,chúng ta tạm học đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 14) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



2014 tỊnh Độ Đại Kinh Khoa chú (tập 14) 2014/3/25     

檔名：02-041-0014  

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi Mời mọi người cùng tôi quy y tam bảo 

A xà lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật, nãi chí mạng tồn quy y 

Phật Đà, lưỡng túc trung tôn Quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn Quy y Tăng già, chư 

chúng trung tôn A xà lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim nhật, nãi chí 

mạng tồn quy y Phật Đà, lưỡng túc trung tôn Quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn Quy 

y Tăng già, chư chúng trung tôn A xà lê tồn niệm, ngã đệ tử Diệu Âm Thỉ tòng kim 

nhật, nãi chí mạng tồn quy y Phật Đà, lưỡng túc trung tôn Quy y Đạt Ma, ly dục 

trung tôn Quy y Tăng già, chư chúng trung tôn Mời xem Đại Kinh Khoa Chú trang 

162 bắt đầu xem từ hàng thứ 5 xem đoạn cuối cùng "Đại Thánh thùy từ,đặc lưu thử 

kinh". (đại Thánh rủ lòng từ bi,dặc biệt lưu lại bộ kinh này) "kinh vân: đương lai 

chi thế,kinh đạo diệt tận. (trong kinh nói: vào thời tương lai,khi kinh đạo này diệt 

tận.) Ngã dĩ từ bi ai mẩn."  (ta lấy lòng từ bi thương xót) ngã (ta) này là Phật Thích 

Ca Mâu Ni tự xưng, "đặc lưu thử kinh chỉ trụ bách tuế".(đặc biệt lưu lại kinh này 

vẻn vẹn 100 năm) pháp vận của Phật 12 ngàn năm là kết thúc, khi đó Phật pháp ở 

thế gian này sẽ biến mất, Phật Thích Ca Mâu Ni lấy lòng từ bi vô tận,  đem bộ kinh 

này lưu lại 100 năm. " kỳ hữu chúng sanh,trực tư kinh giả, tùy ý sở nguyện,giai 

khả đắc độ",  có thể trong thời đại này gặp được bộ kinh này gặp được câu danh 

hiệu này đều có thể được độ. Hựu <pháp diệt tận kinh> trung, diệc cụ <Vô Lượng 

Thọ kinh> tối hậu nhập diệt chi thuyết" trong kinhh Pháp Diệt Tận cũng là cách 

nói này. Chúng ta xem chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. "kinh vân: đương lai 

chi thế", nghĩa là tương lại, khi nói lời này, Phật Thích Mâu Ni còn tại thế, cũng 

tức là thời đại mạt pháp này, thời đại này rất dài,có đến 10 ngàn năm. Phía sau còn 

nói đến, tuổi thọ của con người  chúng ta ngắn nhất là 10 tuổi dài nhất là 8 vạn bốn 

ngàn tuổi. Từ 10 tuổi,mỗi 100 năm cộng thêm 1 tuổi cộng đến 8 vạn bốn ngàn tuổi, 

đây tuổi thọ của con người cao nhất; lại từ 8 vạn 4 ngàn tuổi, 100 năm trừ đi 1 tuổi 

lại trừ đến 10 tuổi một tăng một giảm này gọi là tiểu kiếp. Đây là nhân gian,thọ 

mạng của người trong lục đạo. Hiện tại chúng ta đang ở là tiểu kiếp, đương thời 

Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, tuổi thọ của con người là 100 tuổi, 100 năm trừ 

đi 1 tuổi,  Đức Thế Tôn nhập diệt đến thời hiện tại của chúng ta, theo sự ghi chép 

của người Trung Hoa là 3041 năm, 3000 năm thì trừ đi 30 tuổi, tuổi thọ của con 

người bây giờ là 70,70 tuổi. Lại qua thêm 1000 năm nữa,tuổi thọ của con người là 

60 tuổi, lại qua thêm 2000 năm nữa,tuổi thọ của con người là 50 tuổi,  cứ như vậy 

tuổi thọ của con  người giảm cho đến 10 tuổi, pháp vận của Phật Thích Ca Mâu Ni 

vẫn còn, vì về sau còn 9000 năm nữa. Đến tuổi thọ của con người 10 tuổi,lại 100 

năm cộng thêm 1 tuổi pháp vận của Đức Thế Tôn vẫn còn.  Từ lúc này càng trở về 

sau,Phật pháp sẽ càng suy, tuy rằng có thăng trầm bất thường nhưng sự suy vong 

so ra vẫn là nhiều. Cho nên chúng ta nhất định phải hiểu rằng,  dù cho lại có được 

thân người cũng không dễ dàng gặp được Phật pháp. Cho nên Phật nói, "nhân thân 

nan đắc,Phật pháp nan văn" *(thân người khó được,Phập pháp khó được nghe ) 

đoạn cuối cùng nói, "kim ư mạt thế,trược ác di thâm, chúng căn dũ liệt,cấu trọng 

chướng thâm",  cấu là ô nhiễm,chướng là nghiệp chướng, ô nhiễm càng ngày càng 

nghiêm trọng, nghiệp chướng càng ngày càng sâu, "ác lãng thao thiên, độc diệm 

biến địa,Thế Tôn thùy từ, (tạm dịch:tội ác đầy trời, cay độc khắp nơi, Thế Tôn rủ 

lòng từ,) nhưng đặc lưu thử kinh dĩ tác từ hàng,( vẫn lưu lại bổn kinh để từ bi phổ 

độ chúng sanh) chánh hiển bổn kinh hưng khởi chi thắng duyên, (tỏ rõ cái duyên 

thù thắng sự hưng khởi của bổn kinh) trì danh pháp môn chi diệu dụng.(sự vi diệu 

của pháp môn trì danh). Phật ân thâm trọng,phấn thân nan báo" (ơn Phật sâu 

nặng,dù có tan xương nát thịt cũng khó mà báo đáp được) những lời này của lão cư 

sĩ Hoàng Niệm Tổ câu nào cũng đều là thật, phía dưới chúng ta hãy xem nguyên 

văn của chú giải. "thử chánh hiển bổn kinh hưng khởi chi thắng duyên", chư Phật 

Như Lai cùng chung một nguyện vọng, hi vọng biến pháp giới hư không giới trong 

Sát Độ của tất cả chư Phật chúng sanh lục đạo, lục đạo là khổ nhất hi vọng có thể 

sớm ngày thoát khỏi lục đạo luân hồi, sớm ngày viên mãn thành tựu Phật đạo. Việc 

này là Phật A Di Đà dẫn đầu, tất cả chư Phật đều có cái nguyện này, nhưng không 

có phát ra, tuy rằng có phát ra,nhưng không có thiện xảo phương tiện, chỉ duy có 

Phật A Di Đà ngài phát ra, ngài làm được quả là rất tuyệt diệu. Những chuyện này 

đều nằm trong kinh văn phía sau chúng ta có thể đọc được,  đó chính là sự vi diệu 

của pháp môn trì danh chúng ta phải có định tâm,phải có trí tuệ, sự quan sát của trí 

tuệ khiến cho chúng ta nảy sinh lòng tin và tâm nguyện. Không có định thì sẽ 

không có tuệ, không có định thì cũng sẽ không có giới, nhân giới đắc định, nhân 

định khai tuệ. Có giới định tuệ,gặp được cái pháp môn này, mọi người đều có thể 

thành tựu,đây là sự vi diệu sự vi diệu của pháp môn trì danh. Cho nên, giới định 

tuệ tam học chúng ta phải xem trọng. Chúng ta có phải cần học giới không? Cần 

phải học. Có cần phải đi học luật tạng không? Không cần thiết, chúng ta chỉ cần 

làm tốt được giới luật cơ bản là được. Giới luật cơ bản là gì?  Sự kỳ vọng của tôi 

đối với các bạn học Tịnh Độ là chúng ta làm được 5 môn,chính là năm khoa mục, 

tam phúc,lục hòa,tam học,lục độ, Phổ Hiền thập nguyện,là đủ. Tam phúc là nguyên 

tắc chỉ đạo cao nhất, là cái gốc chính của giới luật. Điều thứ nhất,"hiếu dưỡng phụ 

mẫu,phụng sự sư trưởng", chúng ta thực thi ở <Đệ Tử Quy>, " từ tâm bất sát" thực 

thi ở <Cảm Ứng Thiên>, câu cuối cùng "tu thập thiện nghiệp", đây là "Thập Thiện 

Nghiệp Đạo Kinh". <Đệ Tử Quy>,<Cảm Ứng Thiên>, <Thập Thiện Nghiệp Đạo 

Kinh> ba thứ này là cái gốc của Nho Thích Đạo Phật nói rất hay, ba điều này là 

"tam thế chư Phật tịnh nghiệp chánh nhân". Ba điều tịnh nghiệp tam phúc lúc nảy 

chúng ta đã nói điều thứ nhất, điều thứ hai, "thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới,bất 

phạm uy nghi"; điều thứ ba, "phát Bồ Đề tâm,thâm tín nhân quả, độc tụng Đại 

Thừa,khuyến tấn hành giả". Bạn xem,mười câu phía trước tam phúc thành tựu bản 

thân, câu sau cùng phổ độ chúng sanh, là lợi tha,tự hành hóa tha, bản thân không 

có thành tựu thì không thể giúp đỡ người khác, người ta sẽ không tin tưởng.Trì giới 

niệm Phật, niệm Phật,tin thật có thế giới Tây Phương Cực Lạc, tin thật có Phật A 

Di Đà, có tín thật nguyện thật, nhất hướng niệm A Di Đà Phật, thì nhất định sẽ 

được sanh Thế Giới Cực Lạc, nhất định sẽ được thân cận Phật A Di Đà. Sự tuyệt 

diệu của pháp môn trì danh! Phía dưới lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đưa ra thí dụ cho 

chúng ta, "ký như dinh dưỡng phong phú chi mỹ thực, khả tăng kiện giả chi thể 

lực". Giống như là ăn uống dinh dưỡng dồi dào, sau khi chúng ta ăn đối với thân 

tâm khỏe mạnh,thể lực tràn đầy cái ví dụ này là gì? Món ăn ngon dinh dưỡng dồi 

dào chính là cái pháp môn này,chính là bộ kinh điển này, nhất là cái bất khả tư 

nghì, chính là câu danh hiệu này. "phục như thù hiệu thần nghiệm chi linh dược" 

(lại giống như là phương thuốc thần kỳ linh nghiệm) thuốc đặc trị mà hiện tại nói 

là bệnh nặng gì cũng đều có thể chữa khỏi, có thể trị được tất cả bệnh tật. Những ví 

dụ này,tất cả đều là ví dụ về sự tín nguyện trì danh của pháp môn Tịnh Độ, " Phổ 

thi nhiêu ích" (lợi ích rộng lớn) nhiêu là tràn đầy, ích là lợi ích không phải là lợi 

ích thông thường, là lợi ích cao nhất, là lợi ích tràn đầy.gọi là nhiêu. " cố vân: đại 

tai diệu dụng, (cho nên nói: tuyệt diệu lớn thay!) Bất khả tư nghì". "chí ư mạt 

thế,trược ác di thâm, (vào thời mạt pháp,trược ác càng sâu), chúng căn dũ liệt,nhân 

thọ thập tuế",(tất cả các căn càng xấu,tuổi thọ con người chỉ còn 10 tuổi) tuổi thọ 

trung bình hiện tại của chúng ta là 70 tuổi, một ngàn năm sau là 60 tuổi, hai ngàn 

năm sau là 50 tuổi, ba ngàn năm sau là 40 tuổi bốn ngàn năm sau là 30 tuổi, năm 

ngàn năm sau là 20 tuổi, trừ nữa ,đến sáu ngàn năm sau tức là còn 10 tuổi, cái này 

trừ đến mức thấp nhất. Về sau tiếp tục một ngàn năm nữa, tuổi thọ con người là 20 

tuổi lại một ngàn năm nữa,tuổi thọ con người là 30 tuổi lại một ngàn năm nữa,tuổi 

thọ con người là 40 tuổi lại một ngàn năm nữa, tuổi thọ con người là 50 tuổi, thì 

pháp vận của Phật Thích Ca Mâu Ni đã tới. Cho nên đến tuổi thọ con người còn 10 

tuổi. Thời mạt pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni vẫn còn chưa qua hết, mạt pháp có 

đến 9000 năm. Đại khái là đến tăng kiếp (trở lại kiếp có tuổi thọ tăng lên) tuổi thọ 

con người 30,40 tuổi khi đó pháp vận của Phật mới hết. Lúc này ở thế gian sẽ 

không còn Phật pháp nữa, Di Lặc Bồ Tát vẫn chưa ra đời, vẫn còn một khoảng thời 

gian rất dài rất dài khoảng thời gian này phải làm sao? Chúng ta đọc kinh Địa Tạng 

thì sẽ hiểu, Thế Tôn đem chuyện hoằng pháp lợi sanh này ủy thác cho ngài Địa 

Tạng Bồ Tát; nói cách khác, Địa Tạng Bồ Tát đại diện cho Phật, thay Phật xử lý. 

Địa Tạng Bồ Tát dùng phương pháp gì? Dùng hiếu đạo. Có thể hiếu thân,tôn sư, 

Phật pháp mới có thể kiến lập được, hiếu thân tôn sư là gốc rễ của văn hóa, là nền 

tảng của việc giảng dạy. Phật pháp là giáo dục,là dạy học, Phật pháp không phải 

tôn giáo, cái này chúng ta không thể không biết. Thấy được những chân tướng sự 

thật này chúng ta cần phải hạ quyết tâm, quyết định không thể bỏ lỡ cơ hội  lần này 

trong kiếp quá khứ chúng ta hiểu rằng, đã từng gặp qua cái pháp môn này,không 

những là một lần, cho nên hôm nay chúng ta mới có thể gặp được, hơn nữa gặp 

được rồi thì rất là vui mừng,rất là hoan hỷ. Cái tâm vui mừng,hoan hỷ này còn 

chưa đủ, Tại sao? Vì bạn vẫn còn chưa thật sự buông xả triệt để, nhất tâm nhất ý 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, cái này vẫn chưa làm được. Đây chính là thiện căn 

phước đức nhân duyên có, nhưng không đủ, phải làm sao? Phải gấp rút. Gấp rút có 

được không? Được, kiên nhẫn bền trí, thật sự phải làm được phải tranh thủ từng 

giây phút, ta tuyệt đối không để thời gian trôi đi qua một cách vô ích, mỗi một giây 

đều là A Di Đà Phật. Đây là tranh thủ cái gì? Tranh thủ cho một đời thành tựu. 

Nghĩ đến những thứ khác,làm những việc khác mà quên mất đi A Di Đà Phật, đó 

chính là tạo nghiệp luân hồi. Bất kể làm việc gì, cũng phải giống như lão hòa 

thường Hải Hiền, trong tâm chỉ toàn là A Di Đà Phật, đó chính là niệm niệm đều là 

công đức, tích công lũy đức. Bất kể làm việc gì, trong tâm có Phật hiệu, niệm Phật 

và làm việc không có trở ngại nhau. Làm việc có chăm chú,có cố sức cố sức không 

có trở ngại, chăm chú thì có trở ngại. Nếu như là chăm chú,thì tạm ngừng Phật hiệu 

lại chăm chỉ làm tốt công việc. Sau khi làm việc xong,công việc được gát lại, thì 

hãy mau niệm lại câu Phật hiệu, phải tập thành thói quen. Tốt nhất là công việc cái 

mặt này càng ít thì càng tốt, tùy duyên không phan duyên, đây mới là tốt, luôn 

dành thời gian để niệm Phật, đây mới là đúng. Lời kết sau cùng, chí ư mạt thế, 

hiện tại là thời kỳ mạt pháp, mạt pháp đã qua đi hết 1000 năm, bắt đầu 1000 năm 

của lần thứ 2 trược ác di thâm, trược là ô nhiễm,ô nhiễm nghiêm trọng, ác là tạo ác 

nghiệp,thập ác. Chúng ta hãy bình tĩnh mà quan sát cái thế giới này, sát sanh, trộm 

cướp,tà dâm, vọng ngữ,lưỡng thiệt ,khởi ngữ,ác khẩu, tham,sân,si,mạn (ngạo mạn) 

trên quả địa cầu này nơi nào cũng đều có, cho nên dẫn đến tai nạn nghiêm trọng. 

Đích thực giống như lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói, "ác lãng thao thiên, độc diệm 

biến địa" ( tội ác đầy trời, độc hại khắp nơi) tám chữ này chính là lúc tai nạn lớn 

xuất hiện. ở trong thời kỳ này, "Thế Tôn thùy từ,nhưng đặc lưu thử pháp, dĩ tác từ 

hàng,dĩ giáng cam lộ. Phật ân thâm trọng,phấn thân nan báo" (ơn Phật sâu nặng,dù 

có tan xương nát thịt cũng khó mà báo đáp được) tín nguyện trì danh,vãng sanh 

Tịnh Độ,  thân cận Di Đà,đây mới là báo ơn Phật. Tứ ân tổng báo, báo ơn Phật,báo 

ơn Cha mẹ tổ tông, báo ơn nước nhà, báo ơn chúng sanh, tất cả đều báo ơn,chúng 

ta phải hiểu rõ, nếu không phát nguyện sanh Tịnh Độ là sai lầm vô cùng. Đoạn thứ 

hai của Khái Yếu là " bổn kinh thể tánh" cũng chính là nói Phật giảng bộ kinh này 

lý luận căn cứ cái gì? Nếu như không có căn cứ lý luận, chúng ta làm sao có thể tin 

tưởng? Cho nên sau khi dạy đến nhân duyên phải vì chúng ta mà nói rõ thể tánh 

của bổn kinh. Đoạn thứ nhất, "nhất thiết Đại Thừa kinh điển, giai dĩ thực tướng vi 

thể", cho nên kinh Đại Thừa. Thực tướng là cái gì? Là chân tướng, chân tướng của 

nhân sinh vũ trụ. "thực tướng giả,chân thực tướng dã,  hựu bình đẳng nhất tướng 

dã," phía dưới là nguyên văn của chú giải "nhất thiết Đại Thừa kinh điển, giai dĩ 

thực tướng vi kinh chánh thể". Kinh Đại Thừa tất cả đều là trong tự tánh chân 

tướng mà biểu lộ ra. "cổ đức vân: chư Đại Thừa Kinh (các đại đức thời xưa nói: tất 

cả kinh Đại Thừa) giai dĩ nhất thực tướng vi ấn", (đều là lấy một thực tướng làm ấn 

chứng) cái ấn này chính là ấn chứng, ấn, chứng minh nó là chân thật. Cái gì gọi là 

thực tướng? Thực tướng chính là chân tướng sự thật nhân sinh vũ trụ tất cả vạn sự 

vạn vật, chân tướng là cái gì? ở đây hé lộ một ít thông tin cho chúng ta bình đẳng 

nhất tướng. Tại vì sao? Nó là từ trong tự tánh mà thể hiện ra, tự tánh tức là trên đề 

kinh chúng ta nói là "thanh tịnh bình đẳng giác". Tự tánh là chân tâm,chân tâm là 

thanh tịnh, chân tâm là bình đẳng, chân tâm là giác mà không mê. Chúng ta xem 

phía dưới đoạn thứ nhất, đây đều là nói thực tướng. Phật ở trong kinh nói, "thực 

tướng vô tướng - ly nhất thiết hư vọng tướng" (thực tướng là vô tướng, thoát ly hư 

vọng tướng) phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng"(phàm là hữu tướng,đều là hư 

vọng) trong kinh Kim Cang nói, đây là từ trên thể mà nói.Thực tướng vô tướng, 

cho nên gọi nó là "không", cái "không" này không phải "vô",không thể xem nó như 

"vô" mà nói tại sao? Vì nó có thể hiện tướng, gặp được duyên thì nó có thể hiện 

tướng. Cho nên "diệc vô bất tướng"  vô bất tướng tức là hữu tướng. "tướng nhi vô 

tướng" (tướng mà không tướng) vô tướng mà hữu tướng, đây gọi là thực tướng,đây 

là chân tướng sự thật. Chân tướng sự thật liễu bất khả đắc, tại vì tâm tánh không có 

hiện tượng, nó không có hiện tượng vật chất, cũng không có hiện tượng tinh thần. 

Tất cả các pháp là từ tâm tưởng mà sanh ra,nó không có tâm tưởng, cho nên thực 

tướng không thể có  (bất khả đắc) chúng ta duyên không tới. Mắt tai mũi lưỡi thân 

ngũ căn này, sở duyên là hiện tượng vật chất, tướng phần của A Lại Da trong tự 

tánh không có A Lại Da, A Lại Da là giả, A Lại Da mặc dù là từ trong tự tánh biến 

hiện ra, nhưng nó là vọng tâm,nó là tâm sanh diệt, mà tự tánh thì là bất sanh bất 

diệt. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm, đều là A Lại Da biến hiện ra, có thể 

biến hiện (năng biến) là sanh diệt, cái tướng biến hiện tất nhiên cũng là sanh diệt, 

cho nên phàm là hữu tướng,đều là hư vọng.  Tự tánh không có hiện tượng, bát thức 

của chúng ta duyên không tới, nhưng nó vẫn thật sự tồn tại.  Tự tánh không có sanh 

diệt,có ẩn hiện, khi không có duyên nó sẽ ẩn, ẩn tức là vô tướng,vô nhất thiết tướng  

tức là thực tướng vô tướng; khi nó muốn hiện,chúng sanh có cảm thì nó sẽ hiện 

hiện ra tướng, cho nên gọi là vô bất tướng, cái gì nó cũng có thể hiện ra được. Khi 

nó hiện ra thì chính là ngày nay chúng ta nói là toàn vũ trụ, cả một vũ trụ đều là do 

tự tánh biến hiện ra. Khi nó hiện,không gọi là sanh,có sanh thì sẽ có diệt. Nó gọi là 

hiện,nó gọi là ẩn, ẩn,hiện,không phải là sanh diệt. Hiện không phải là sanh, ẩn 

không phải là diệt, cho nên trong Đại Thừa 2 chữ ẩn hiện chúng ta phải có khái 

niệm cho nên tướng mà vô tướng,cái tướng này là hiện, từ trên hiện tướng bạn biết 

được nó vô tướng,  đây chính là thực tướng. Mặc dù hiện nhất thiết tướng, A Lại 

Da biến hiện ra, nhưng nó toàn bộ là giả,nó không phải là thật. Bạn quan sát tỉ mĩ, 

tất cả các động vật đều có sanh lão bệnh tử, tất cả các thực vật đều có sanh trụ dị 

diệt, tất cả các khoáng vật đều có thành trụ hoại không, đây chính là pháp sanh 

diệt. Pháp sanh diệt sanh lão bệnh tử, sanh trụ dị diệt là pháp sanh diệt, thành trụ 

hoại không cũng là pháp sanh diệt, không có thứ nào không phải là pháp sanh diệt. 

Bất sanh bất diệt,tự tánh biến hiện ra, pháp sanh diệt là duyên khởi, bất sanh bất 

diệt gọi là tánh khởi, trong kinh Hoa Nghiêm nói. Tánh khởi hiện tướng,cái tướng 

đó bất sanh bất diệt, tại vì những cái mà nó có thể hiện ra là bất sanh bất diệt, sở 

hiện cũng là bất sanh bất diệt. Lục đạo y chánh trang nghiêm là A Lại Da biến hiện 

ra, A Lại Da biến hiện ra, duy tâm sở hiện,duy thức sở biến, mười pháp giới lục 

đạo của chúng ta là tâm hiện thức biến. Thế Giới Cực Lạc cùng với nơi này của 

chúng ta không giống nhau, nó là tâm hiện không có thức biến. Mỗi một người 

vãng sanh đến Thế Giới Cực Lạc, tất cả đều chuyển thức thành trí, A Lại Da sẽ 

không còn nữa. Không có biến thành trí tuệ, A Lại Da biến thành Đại Viên Kính 

Trí, Mạt Na Thức biến thành Bình Đẳng Tánh Trí, ý thức thứ sáu biến thành Diệu 

Quan Sát Trí năm thức trước biến thành Thành Sở Tác Trí, bất sanh bất diệt, có ẩn 

hiện,không có sanh diệt cái khái niệm này phải thông suốt. Bất kể là thật hay là 

giả,tất cả đều bất khả đắc , đây chính là thực tướng. Trong mười pháp giới không 

có pháp nào bạn có thể có được, Nhất chân pháp giới cũng không có pháp nào có 

thể có được. Cho nên, không thể có một ý niệm, có một ý niệm ,tôi thích nó, tôi 

muốn có được nó, là sai,bạn đã hoàn toàn mê muội. Đó chính là cái gì? Nhất niệm 

bất giác, nhi hữu vô minh, đó chính là A Lại Da. Hữu niệm là A Lại Da, vô niệm là 

trí tuệ, vô niệm là Đại Viên Kính Trí. Cho nên trước đây khi tôi mới bắt đầu học 

Phật, Chương Gia đại sư mới dạy cho tôi nhìn thấu,buông xả. Buông xả cái gì? 

Buông xả vọng tưởng,buông xả phân biệt,buông xả chấp trước. Vọng tưởng là chỉ 

khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm là mê muội, khởi tâm động niệm chính là 

A Lại Da. Một khi có ý niệm khởi tâm động niệm rồi, thì A Lại Da sẽ hiện tiền, cái 

ý niệm đó các bạn phải biết rằng  là 1/1600 ngàn tỷ lần của 1 giây, quá nhanh,quá 

nhỏ bé, thì khởi tâm động niệm rồi. Đây gọi là vô thỉ vô minh, A Lại Da sẽ xuất 

hiện, cái xuất hiện này phải mất thời gian bao nhiêu kiếp bạn mới có thể trở về (hồi 

quy) trở về tức là thành Phật, trở về với hình dáng nguyên bản của bạn. Hình dáng 

nguyên bản là Thường Tịch Quang, Quang minh biến chiếu. Thường Tịch Quang 

là trí tuệ, vô lượng quang,vô lượng thọ, phi vật chất,phi tinh thần, cũng phi hiện 

tượng tự nhiện  không có cách nào nói ra được, chỉ có chứng đắc mới hiểu được 

(duy chứng phương tri) đây là chân tướng sự thật. Phật là từ trong chân tướng sự 

thật này  vì chúng ta mà nói  kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ. Đây là tỳ kheo Pháp 

Tạng ở trong nhân địa, trí tuệ,từ bi vô tận, công đức vô lượng, thành tựu Thế giới 

Cực Lạc Y Chánh Trang Nghiêm, là từ tự tánh biến hiện ra, giúp đỡ chúng ta trong 

môi trường này tu hành,  môi trường này là vô lượng thọ. Chúng ta ở thế gian này 

thọ mạng quá ngắn, làm việc gì thời gian cũng không đủ để làm, tất cả cái thiện 

(nhất thiết thiện) không thể thiết lập được,thời gian không đủ phải thay đổi đến thế 

giới Cực Lạc, thì cái chướng ngại này sẽ không còn nữa, cái có được là thời gian, 

nhất định có thể thành tựu. Cái thế giới này chướng duyên nhiều, Thế giới Cực Lạc 

không có chướng duyên, Thế giới Cực Lạc đích thực là thuận buồm xuôi gió chúng 

ta xem tiếp đoạn phía dưới, "thực tướng vô bất tướng - phi ngoan không dữ đoạn 

diệt". Ngoan không nghĩa là gì? Là cái gì cũng đều không có,đây gọi là ngoan 

không.  Tự tánh thì không phải vậy tự tánh tuy là không có tướng, nhưng gặp được 

duyên nó có thể hiện tướng, chúng sanh có cảm cầu Phật,tự tánh sẽ hiện ra Phật 

bạn cầu Bồ Tát,nó sẽ hiện ra Bồ Tát nó hiện ra thật là có tác dụng, hiện thân đến để 

thuyết pháp cho bạn, giúp đỡ bạn giải quyết khó khăn. Bạn đã hiểu và đã khai ngộ 

rồi,  khó khăn của bạn đã được hóa giải rồi, thì cái tướng này sẽ biến mất. Phải 

dùng cái tâm như thế nào để cảm ứng? Tâm chân thành,tâm thanh tịnh, tâm cung 

kính, thì sẽ được hiện tiền. Quan Thế Âm Bồ Tát ngàn nơi khấn cầu ngàn nơi cảm 

ứng, Quan Thế Âm Bồ Tát phát cái nguyện này, những người khấn cầu ngài 

nhiều,cảm ứng rất là rõ rệt. Phật ở trong kinh này dạy chúng ta rằng, nếu như 

chúng ta gặp nguy cấp, gặp khiếp sợ, nhất tâm chuyên niệm Quan Thế Âm Bồ Tát, 

thì Bồ Tát có thể hóa giải nổi khiếp sợ sự sợ hãi của chúng ta, đây là thật không 

phải là giả. Lão hòa thượng Hải Hiền đã làm chứng minh cho chúng ta thấy, vào 

năm ngài 18 tuổi, trên đùi nổi một mụt ghẻ độc, mẹ ngài đi tìm thầy lang và thuốc 

men, thầy lang nào,thuốc men gì cũng đều không chữa khỏi, ngài hiểu và đã nói 1 

câu nói, "thuốc hay khó chữa được bệnh nghiệp chướng" (diệu dược nan y oan 

nghiệt bệnh) ngài hiểu được cái bệnh này là nghiệp chướng (oan nghiệt) nói với mẹ 

rằng không cần tìm thầy lang,không cần tìm thuốc nữa, ngài toàn tâm toàn ý niệm 

Quan Thế Âm Bồ Tát. Niệm hết một tháng ngoài, cái mụt ghẻ độc này tự nhiên 

biến mất, không cần thuốc men mà hết. Bởi vì,ngài đối với sự cảm ứng của Quan 

Âm Bồ Tát không có một chút hoài nghi, Bất kể là ở dưới tình cảnh như thế nào, 

khấn cầu Bồ Tát nhất định sẽ có cảm ứng. Chúng ta ngày nay khấn cầu hình như 

không có cảm ứng, không phải là không có cảm ứng, mà là cái tâm khấn cầu của 

chúng ta không thanh tịnh,có tạp niệm,không phải là tâm chân thành, cung kính 

cũng không đến được mức, đây chính là chướng ngại. Không có chướng ngại,  ghi 

nhớ, là phải chân thành,thanh tịnh, cung kính. Đại Thế Chí Bồ Tát nói với chúng 

rằng, những người niệm Phật cầu Phật A Di Đà, ngài nói rất hay, "ức Phật niệm 

Phật,hiện tiền đương lai,tất định kiến Phật" (nhớ Phật niệm Phật,hiện tiền tương 

lai,nhất định sẽ thấy Phật) khấn cầu muốn được cảm ứng với Phật A Di Đà thì 

dùng phương pháp gì? Dùng tâm chân thành,tâm thanh tịnh,tâm cung kính, ngày 

ngày nghĩ đến  A Di Đà Phật, ngày ngày niệm A Di Đà Phật thì Phật A Di Đà sẽ 

hiện thân cho bạn xem, là thật không phải là giả. Những người niệm Phật công phu 

đắc lực  đã gặp qua Phật A Di Đà, khi gặp Phật rồi Phật nhất định cho bạn thọ ký, 

Phật cổ vũ bạn,khích lệ bạn, bạn còn thọ mạng bao nhiêu năm ngài sẽ nói cho bạn 

biết,  đến lúc lâm chung ngài sẽ đến tiếp dẫn bạn. Cái này không bằng với việc thọ 

ký hay sao? Bạn biết được khi thọ mạng đã hết nhất định sẽ được vãng sanh, Phật 

A Di Đà không có vọng ngữ, nhất định sẽ đến tiếp dẫn bạn. Đây gọi là hiện tiền 

kiến Phật. Sau khi vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đó là tương lai kiến Phật,đương 

lai kiến Phật, hiện tại là hiện tiền kiến Phật. Có rất nhiều người ở trong mơ gặp 

Phật, trong thiền định gặp Phật khi gặp Phật như là mơ mà không phải mơ (tự 

mộng phi mộng) vừa giống như mơ,cũng vừa không giống như mơ. Những người 

niệm Phật chân thật, trong một đời không những chỉ là một lần gặp được Phật, Tuệ 

Viễn đại sư đã gặp qua 4 lần. Chúng ta có lý do tin tưởng, phải giống như ngài gặp 

qua 3-4 lần vậy, những người niệm Phật chân thật trong một đời đều có thể có, 

không phải là không thể có. Câu phía dưới này trong kinh Kim Cang nói, "nhược 

kiến chư tướng phi tướng,tức kiến Như Lai". (nếu như nhìn thấy các tướng không 

phải là tướng,tức là gặp được Như Lai) chúng ta xem chú giải của lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ. "hựu thực tướng vô bất tướng.  ( thực tướng không phải không tướng,) 

phi ngoan không dữ đoạn diệt.(không phải tất cả đều là không có và biến mất) phi 

như quy mao thố giác,nhất thiết hư vô". (không phải như là lông rùa,sừng thỏ,tất cả 

đều là hư vô) quy mao,thố giác (lông rùa,sừng thỏ)là tỉ dụ, rùa không có lông,thỏ 

không có sừng, nói quy mao thố giác(lông rùa,sừng thỏ), đây hoàn toàn đều là hư 

vô " kinh Kim Cang nói: phàm là hữu tướng,đều là hư vọng" ý nghĩa của câu nói 

này là gì? Để cho chúng ta đối với tất cả các hiện tượng đều buông xả hết, không 

nên chấp trước; không những không chấp trước, cũng không nên phân biệt; không 

những không phân biệt,  mà đối với nó cũng đừng nên khởi tâm động niệm,  tất cả 

đều là hư vọng. Phàm là hữu tướng,đều là hư vọng, Phật giáo nói với chúng ta đều 

là chân thật, tự tánh,tự tánh là có,không phải là hư vọng, nhưng không bắt được nó. 

Tại vì sao? Vì nó không có tướng. Có tướng là giả tướng, không có tướng là chân 

tướng, chân tướng không thể có được,giả tướng cũng không thể có được. Cho nên, 

thật và giả đều không nên giữ ở trong tâm, giữ ở trong tâm là sai. Đây là cách tu 

của các pháp môn thông đồ, quả thật là rất khó. Phật A Di Đà mở cho chúng ta cái 

pháp môn đặc biệt, chỉ phương lập tướng, chỉ phương là phương hướng thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, lập tướng là nơi đó có thế giới Cực Lạc, có Phật A Di Đà. 

Cái ý nghĩa này là nói thực tướng vô tướng khó,bạn không làm được, chỉ phương 

lập tướng dễ dàng, ta có phương hướng nhất định, ta sẽ không bị mù tịt, ta có mục 

tiêu nhất định, ta phải đi đến thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là có thật, Phật A 

Di Đà là có thật, Ngẫu Ích đại sư làm chứng cho chúng ta khi về già ngài có một 

biệt danh, gọi là Tây Hữu Đạo Nhân, tây là Tây Phương hữu nghĩa là có Thế giới 

Cực Lạc, có Phật A Di Đà. Nhất định là có,không phải là không có. Chúng ta đặt 

tâm ở nơi đây, đặt tâm ở thế giới Tây Phương Cực Lạc mỗi một niệm đều không 

quên A Di Đà Phật, so với "nhược kiến chư tướng phi tướng,tức kiến Như Lai" 

trong kinh Kim Cang nói, dễ hơn rất là nhiều, câu nói này rất là khó làm được. Ý 

nghĩa của bốn câu nói này trong  kinh Kim Cang là nói, "tức tướng ly tướng, (dù là  

tướng thì cũng phải rời khỏi tướng) ly tận hư vọng chi tướng", (rời khỏi tất cả 

tướng hư vọng) thì bạn sẽ thấy được chân tướng. Chân tướng chính là Như Lai, ở 

đây là chỉ pháp thân Như Lai, pháp thân Như Lai không có tướng. Pháp thân Như 

Lai trong Tịnh Độ Tông gọi là gì? Gọi là Thường Tịch Quang, không có tướng, là 

một mảng quang minh. Thường là bất sanh bất diệt; tịch là bất cấu bất tịnh nhất 

định không có ô nhiễm,thanh tịnh bình đẳng; quang là quang minh biến chiếu, biến 

pháp giới hư không giới không có bất chiếu. (không chiếu rọi) cái chiếu này chính 

là sự gia trì của bình đẳng, còn vấn đề gì? Chúng sanh có chịu tiếp nhận hay 

không? Nếu như không chịu tiếp nhận,nó sẽ không thể gia trì được. Mặc dù là 

không gia trì được,nhưng không có rời khỏi, nó là gia trì bình đẳng. Nó chiếu rọi 

bạn,nhưng bạn lại không để cho nó chiếu rọi, bạn có vật làm chướng ngại nó. Cái 

gì chướng ngại? Là nghiệp chướng. Bạn hoài nghi, bạn vô tri, vô tri là vô minh, 

không hiểu được chuyện này, đây là vô minh,không tin tưởng,hoài nghi. Cho nên 

mặc dù có chiếu rọi bạn, nhưng bản thân bạn một chút cảm giác cũng không có. 

Nếu như là người học Phật, họ đọc qua kinh Vô Lượng Thọ, họ hiểu chân tướng sự 

thật, họ sanh tâm hoan hỷ. Cuộc sống mỗi ngày của ta ở đâu? Cuộc sống trong Như 

Lai Thường Tịch Quang . Cái sự gia trì này đối với họ hoàn toàn được lợi ích, 

nghiệp chướng của họ sẽ được tiêu trừ đi rất nhanh,Phật quang phổ chiếu cho họ. 

Trí tuệ của họ đẽ được nâng lên, thật sự ly khổ đắc lạc,vui vẻ hoan hỷ, bản thân sẽ 

cùng Phật hợp thành một thể,dung hòa thành một thể. Đây có phải là thật không? 

Là thật! Tại vì sao? Vì ngay cả các nhà khoa học cũng đều hiểu tất cả các pháp là 

từ tâm tưởng mà sanh ra. Cái tâm này của chúng ta rất tốt, cái ý niệm này rất tốt, sẽ 

cùng Thường Tịch Quang của Phật hòa thành một thể. Phật có pháp thân, ta cũng 

có pháp thân, pháp thân của ta tồn tại,không phải là không tồn tại, mê muội rồi. 

Bây giờ ta không mê muội,giác ngộ rồi. Thì pháp thân của ta và pháp thân của Phật 

là một thân. Thì sẽ lập tức có được thập phương vô lượng vô biên vô số Như Lai 

đều gia trì cho bạn. Sinh sống trong Như Lai Thường Tịch Quang. Nhất tâm niệm 

Phật,làm gì có chuyện không gặp được Phật. Làm gì có cái đạo lý không được 

vãng sanh! Chúng ta xem tiếp phần phía dưới, "pháp thân Như Lai ly nhất thiết 

tướng, (pháp thân Như Lai là rời khỏi tất cả các tướng) cố vân thực tướng vô 

tướng" (cho nên mới gọi là thực tướng là vô tướng) Tại sao? Vì pháp thân Như Lai 

không khởi tâm không động niệm, ở trong tất cả các pháp không có khởi tâm động 

niệm, đây là pháp thân Phật. ở mọi lúc,ở mọi nơi không khởi tâm không động niệm 

là khó làm được, tại vì khởi tâm động niệm chính mình cũng không biết được vì nó 

quá nhỏ bé. Chúng ta chỉ có dựa vào Phật A Di Đà, chúng ta khởi tâm động niệm 

là thế giới Cực Lạc,là A Di Đà Phật chúng ta phân biệt,chấp trước cũng là thế giới 

Cực Lạc, cũng là A Di Đà Phật; trừ thế giới Cực Lạc và A Di Đà Phật ra, ta nên 

buông xả hết tất cả,đây mới là đúng. Đây mới chính là người niệm Phật thật sự, 

đây mới chính là đệ tử của Di Đà thật sự, phía dưới chú giải nói, "đản phi vô pháp 

thân" (nhưng phải không có pháp thân) pháp thân Như Lai ly nhất thiết tướng, ly 

nhất thiết tướng cũng không phải là không có pháp thân. Cho nên lại nói "thực 

tướng vô bất tướng (thực tướng không phải không có tướng) sanh diệt chi 

pháp,toàn thuộc hư vọng (các pháp sanh diệt,tất cả đều là hư vọng) đản sanh diệt 

chi trung,(nhưng trong sự sanh diệt) hữu cá bất sanh bất diệt đích" (có cái bất sanh 

bất diệt) cái này phải hiểu. Trong sự sanh diệt có cái bất sanh bất diệt, đó chính là 

pháp thân, pháp thân không có tướng, Tịnh Độ nói là Thường Tịch Quang, nói rất 

hay,  trong kinh Đại Thừa, kinh Hoa Nghiêm nói Đại Quang Minh Tạng, chính là 

Thường Tịch Quang,nó không có tướng. Cái ánh quang minh này mắt trần của 

chúng ta không nhìn thấy được, lục căn duyên không tới, A Lại Da thức cũng 

duyên không tới. A Lại Da chỉ có thể duyên tới Tam Tế tướng, duyên tới hư không 

pháp giới, duyên tới được chỉ toàn là vọng tướng, phàm là hữu tướng nó đều có thể 

duyên tới, chỉ có Thường Tịch Quang là duyên không tới, duyên không tới pháp 

thân. Cho nên, nó có cái bất sanh bất diệt. "chư sanh diệt pháp là sai biệt tướng (tất 

cả các pháp sanh diệt đều là tướng khác biệt) đản sai biệt chi trung (nhưng trong 

cái khác biệt đó) hữu cá vô sai biệt đích (cũng có cái không khác biệt) bất sanh bất 

diệt,vô hữu sai biệt (không sanh không diệt,thì không có cái khác biệt) tức thị bình 

đẳng tướng (chính là tướng bình đẳng) cố vân thực tướng nãi bình đẳng nhất 

tướng, (cho nên nói thực tướng là bình đẳng nhất tướng) một mảng ánh quang 

minh. Bồ Tát vào đến Thường Tịch Quang, không những bình đẳng cùng chư Phật 

Như Lai mà cùng với biến pháp giới hư không giới vạn sự vạn vật tất cả đều bình 

đẳng, đây gọi là bình đẳng nhất tướng, một là bình đẳng,hai thì là không bình đẳng. 

Bình đẳng nhất tướng là cùng với vạn sự vạn vật dung hòa thành một thể, giống 

như Huệ Năng đại sư nói, nào ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp, năng sanh cùng 

với sở sanh là một không phải là hai, vạn pháp chính là nhất tâm, nhất tâm chính là 

vạn pháp. Đoạn phía dưới nói, "thực tướng nghĩa thâm" (nghĩa của thực tướng rất 

là sâu) nghĩa lý quá sâu. Tam Thừa Bồ Tát cũng không nhìn thấy được, pháp thân 

Bồ Tát nhìn thấy được, Huệ Năng đại sư đã nói ra, ngài nhìn thấy được, đây gọi là 

kiến tánh thành Phật, y bát  của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn hoàng thượng là truyền cho 

Lục Tổ. Thực tướng chính là 5 câu mà ngài nói, 5 câu nói này chính là thực tướng. 

Cho nên "nhược minh thực tướng, (nếu như hiểu rõ được thực tướng là gì) tức thị 

ngộ Đại Thừa lý" (thì cũng tức là ngộ được những đạo lý của Đại Thừa)  Lý của 

Phật pháp Đại Thừa, là lý thể, hay là lý tánh,ngài đều hiểu rõ hết. Phía dưới lão cư 

sĩ Hoàng Niệm Tổ đưa ra một thí dụ  "dĩ kim" (lấy vàng),đem vàng tỉ dụ như là 

thực tướng, lấy vàng làm tháp,làm tượng Phật, làm bình,làm chén,làm xuyến,làm 

vòng, xuyến là chiếc vòng đeo trên cánh tay, đeo lên phía trên, xuyến,vòng đeo 

trên cánh tay. "các hiển sai biệt chi tướng" (mỗi thứ sẽ biểu hiện cái tướng khác 

biệt) tất cả đều làm từ vàng,nhưng tướng không như nhau. "thảng tương chúng 

khí,trùng nhập dã lư" (nếu như đem tất cả đồ vật,bỏ vào lò luyện một lần nữa) bỏ 

tất cả những thứ tháp,tượng, bình,chén,xuyến,vòng này vào trong lò luyện, lò luyện 

là luyện kim,thì tất cả chúng đều hóa thành vàng, những cái tướng vốn có tất cả 

đều bị tiêu diệt hết. " đản các khí bổn thể chi kim,nhưng cựu như thị" (nhưng vàng 

là bổn thể của các thứ đồ vật,thì vẫn trở lại như cũ)  ý nghĩa là vàng được như ví 

như thực tướng, bên ngoài  rất nhiều rất nhiều  vạn sự vạn vật những thứ này tất cả 

đều là giả tướng. Nhưng,tất cả các hiện tượng không rời khỏi thực tướng, rời khỏi 

thực tướng thì nó không còn nữa, thực tướng là bổn thể của nhất thiết tướng (nhất 

thiết tướng nghĩa là: tất cả các tướng). Bổn thể gọi là thực tướng, thực tướng không 

phải là nhất thiết tướng không thể nói nó không có tướng, cho nên thực tướng 

không phải là không có tướng. Phía dưới vì chúng ta mà nói, "khả kiến các khí sai 

biệt chi tướng,(cho thấy rằng sự khác biệt về tướng của mọi thứ đồ vật) hữu sanh 

hữu diệt,giai thuộc hư vọng,(có sanh có diệt,đều là thuộc về hư vọng) đản các khí 

bổn thể chi kim,(nhưng vàng là bổn thể của các thứ đồ vật,) bình đẳng nhất tướng, 

bất sanh bất diệt,bất tăng bất giảm,"( không sanh không diệt,không tăng cũng 

không giảm) lão cư sĩ dùng cái phương pháp này để làm ví dụ cho chúng ta. "dĩ 

thượng dĩ kim dụ chân thật bình đẳng chi thực tướng,( phía trên lấy vàng để làm ví 

dụ về thực tướng của sự bình đẳng chân thật) dĩ kim khí dụ chủng chủng sai biệt 

tướng,(lấy vàng để ví dụ về tất cả sự khác biệt của tất cả các tướng) từ ví dụ ở trên 

chúng ta có thể hiểu rằng phải nhìn thấu những thứ kim khí (đồ vật bằng vàng)này 

ở tháp,tượng,bình,chén,xuyến,vòng các tướng sai biệt của những thứ hư vọng này, 

ở trong tướng bạn sẽ nhìn thấy được "khí trung bình đẳng chân thật chi kim"  (bên 

trong các đồ vật này, vàng là sự bình đẳng chân thật) dùng cái ví dụ này "ly nhất 

thiết pháp hư vọng chi tướng,tức kiến thực tướng"( rời khỏi tất cả các pháp tướng 

hư vọng,chính là nhìn thấy được thực tướng) bạn sẽ nhìn thấy được. Những người 

thông minh không cần bỏ vàng vào lò luyện đem nó đi nung đốt, nung đốt thì nó là 

như nhau; không bỏ vào lò luyện, nhìn thấy được tháp,tượng,bình,chén những thứ 

này nó chính là,đều là vàng ròng. Là bình đẳng,không có sự khác biệt. "ly hư vọng 

sai biệt chi tướng" (rời khỏi tướng sai biệt hư vọng) bạn không chấp trước, cho nên 

gọi là vô tướng. " ư hư vọng sai biệt chư tướng chi trung,(ở trong tướng sai biệt hư 

vọng) hữu chân thật bình đẳng chi bổn thể,(có bổn thể của sự bình đẳng chân thật) 

cố vân vô bất tướng" (cho nên nói là không phải không có tướng) tổng kết phía 

sau,12 chữ này, "đương tướng ly tướng, (thực tướng rời khỏi tướng) tướng nhi vô 

tướng,nãi hiển thực tướng" (tướng mà không có tướng, tức là hiện thị thực tướng) 

thực tướng ở đâu? Chính là đương tướng chúng ta học tập, vì chúng ta dùng 

tivi,dùng internet là ví dụ xác thực nhất  không qua khỏi màn hình của chúng ta 

màn hình tivi,màn hình vi tính. Ta thường hay lấy màn hình ví như thực tướng, tự 

tánh,lý thể, hình ảnh ví như là vọng tướng. Vọng tướng là có sanh có diệt,thiên 

biến vạn hóa, "thể" mãi mãi sẽ không thay đổi,không sanh không diệt, "thể" ở 

đâu,"thể" ở trong tướng. Chúng ta nhìn thấy được hình ảnh trên màn hình của tivi, 

đồng thời cũng là nhìn thấy được màn hình cạnh,tự thể của màn hình, không có 

màn hình thì sẽ không có hình ảnh, hình ảnh cần phải dựa vào màn hình thì mới có 

thể hiển thị. Cho nên bạn nhất định phải biết rằng, cái có sanh có diệt là hình ảnh, 

cái thiên biến vạn hóa là hình ảnh, cái không sanh không diệt là màn hình; trong 

hình ảnh là có sanh có diệt, không có rời khỏi màn hình, màn hình là "thể". Cái nào 

là thật? Cái nào là giả? Sẽ nhìn thấy rất rõ ràng,rất minh bạch. Đoạn phía dưới, 

"thực tướng ly ngôn thuyết" (thực tướng là rời khỏi lời nói) có thể nói ra được 

không? Không nói ra được. Chúng ta xem đoạn phía dưới, Nam Nhạc đại sư nói: 

"thuyết tự nhất vật tức bất trung".(nói tựa như một vật bên trong không có gì) "cố 

vân: phàm hữu ngôn thuyết,giai vô thực nghĩa." (cho nên nói rằng: phàm có ngôn 

thuyết,đều là không có thực nghĩa) chúng ta xem nguyên văn của lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ, giải,nhưng "thực tướng ly ngôn thuyết". Nói không ra, cũng giống như 

Nam Nhạc Hoài Nhượng đại sư nói, "thuyết tự nhất vật tức bất trung" (nói tựa như 

một vật bên trong không có gì), là sai. "cố thực phi nhiệm hà thế gian tỷ dụ sở nang 

thâm minh" (cho nên thực tướng không phải cái ví dụ nào ở thế gian cũng có thể 

được nói được sâu và rõ) chẳng hạn như phía trước đưa ra một ví dụ, dùng vàng và 

đồ vật,cho rằng là cái gì? Ngộ nhận rằng thật là có một cái là vàng bạn xem tướng 

là giả,vàng là thật, cũng vẫn là trước tướng. Không có cách để ví dụ, cũng không 

có cách nói ra được, đích thực phải dùng trí huệ chân thật mà lãnh hội. "nhược ngộ 

nhận vi (nếu như ngộ nhận rằng) thực hữu nhất cụ thể chi kim tướng khả đắc, (thực 

sự có một kim tướng cụ thể có thể có) tắc nhưng tại tướng trung,(thì vẫn ở trong 

tướng) nhi phi vô tướng chi thực tướng hĩ.(nhưng không phải là thực tướng của vô 

tướng) cố vân: phàm hữu ngôn thuyết,giai vô thực nghĩa".(cho nên nói rằng: phàm 

là có ngôn thuyết,đều không có thực nghĩa) cho nên, Phật pháp không thể chấp 

trước, Tại sao trong kinh Kim Cang nói, tất cả hữu vi pháp(giải nghĩa:tất cả có là 

do pháp),như mộng ảo phù dù? Hữu vi pháp nghĩa là không sanh không diệt, lời 

nói là có sanh có diệt phàm là những thứ có sanh có diệt thì gọi là hữu vi pháp, hữu 

vi có sanh có diệt,tất cả đều là hư vọng. Trong 49 năm Phật Thích Ca Mâu Ni 

giảng kinh thuyết pháp, lời nói có sanh có diệt, cho nên Mã Minh Bồ Tát ở trong 

Khởi Tín Luận nói với chúng ta rằng phải nghe như thế nào, bạn mới thật sự nghe 

được Phật pháp, nghe pháp rồi? Phải ly tướng ngôn thuyết, không thể chấp trước 

ngôn thuyết(lời nói), ngôn thuyết (lời nói)là sanh diệt. Nếu như xem kinh,kinh là 

tướng văn tự, văn tự là ký hiệu của ngôn ngữ, nó cũng là pháp sanh diệt, lời nói 

không thể chấp trước, văn tự cũng không thể chấp trước. Cái thứ hai,không thể 

chấp trước tướng danh tự (tên gọi) ở đây nói thực tướng,thực tướng là danh từ, vô 

bất tướng (không phải không có tướng)cũng là một danh từ bạn phải từ trong danh 

từ hiểu được ý nghĩa của nó, không cần chấp trước tướng văn tự.không thể chấp 

trước, ngôn thuyết(lời nói),văn tự không thể chấp trước, không thể chấp trước danh 

từ thuật ngữ,tất cả đều là giả. Cũng không thể chấp trước tướng tâm duyên, tôi vừa 

xem,vừa nghe cái này là ý nghĩa gì? Không có ý nghĩa, ý nghĩa là do bạn tự 

nghĩ,không có ý nghĩa. Không có ý nghĩa thì có thể có vô lượng ý nghĩa, có một ý 

nghĩa thì là tiêu đời luôn, chỉ là cái ý nghĩa này, không thể nói có ý nghĩa thứ hai. 

Cho nên kinh điển của Phật là tuyệt diệu, bạn thật sự có thể hiểu được thì không 

chấp tướng văn tự,không chấp tướng danh tự, không chấp tướng tâm duyên, thì 

bạn sẽ cứ như thế mà tụng xuống và sẽ khai ngộ. Số lần tụng nhiều rồi, thì sẽ tự 

hiểu ý nghĩa của nó. Ý nghĩa gì? Là vô lượng ý nghĩa, mỗi chữ mỗi câu đều là vô 

lượng ý nghĩa, trong mỗi một chữ đều có tất cả ý nghĩa ở trên trong, là viên 

mãn,không có thiếu một nghĩa nào. Cái hiện tượng này, cũng giống như là các nhà 

khoa học hiện nay phát hiện ra, cái lý niệm của toàn bộ thông tin, toàn bộ thông 

tin. Bạn xem bức ảnh của toàn bộ thông tin, nó là dùng 2 nhóm ánh sáng của tia 

laser mà chụp xuống. Chụp bức ảnh của một người, dưới sự chiếu sáng của tia 

laser thì bức ảnh sẽ nhìn thấy được,hình ảnh của người sẽ nhìn thấy được. Lấy một 

bức ảnh xé ra thành 2 tấm, mỗi một tấm dưới tia sáng của tia laser là hoàn chỉnh, 

không phải là một nửa,mà là hoàn chỉnh. Bạn lấy nó cắt thành một trăm tấm, cắt 

thành 200 tấm, thì tấm nào tấm nấy cũng đều là hoàn chỉnh. Đây là phát hiện của 

khoa học cận đại, cái hiện tượng này trong kinh Phật nói rất là rõ ràng. Cái này 

trong kinh điển mỗi một văn tự bên trong đều bao hàm hết ý nghĩa của kinh; hoặc 

nói với bạn rằng, Nhất Đại Tạng Giáo trong 49 năm mà Phật Thích Ca Mâu Ni 

giảng, đều ở trong mỗi một văn tự một chấm một phẩy tất cả đều là đúng. Trong 

kinh Hoa Nghiêm nói, nhất tức nhất thiết,nhất thiết tức nhất (một chính là tất cả,tất 

cả chính là một) đây là đạo lý gì? Đây là tánh đức, tự tánh vốn dĩ là đầy đủ. Bạn 

phải hiểu rằng tự tánh không có lớn nhỏ, bạn nghĩ lớn, lớn mà vô ngoại,  bạn nghĩ 

nhỏ, nhỏ mà vô nội,không có lớn nhỏ. Tùy chúng sanh tâm,ứng sở tri lượng, chúng 

sanh là vọng tâm,cái ứng được là vọng tướng. Do đó chúng ta hiểu rằng chúng ta 

nghĩ đến Phật thì sẽ hiện tướng Phật chúng ta nghĩ đến Bồ Tát thì sẽ hiện tướng Bồ 

Tát nghĩ cái gì thì sẽ hiện cái đó, nhớ cái gì thì sẽ hiện cái đó, sẽ không làm cho 

bạn thất vọng. Ý nghĩ phải thiện lành. Ta hôm nay dành một ít thời gian xem một 

phần tư liệu của Tạ Tổng ở Triều Châu. Ông ấy ở nơi đó mở lớp dạy học,có một 

tiết học, "khoa học thực nghiệm người không thể không xem". Cái thực nghiệm 

này là gì? Thực nghiệm về nước của tiến sĩ Giang Bổn Thắng, để cho mọi người 

xem. Khoa học nói với bạn chân tướng của nhân quả, bạn khởi một thiện niệm, thì 

nước kết tinh rất là đẹp; bạn khởi một ác niệm, thì nước kết tinh rất là xấu. Ông ấy 

để cho nước xem, để cho nước nghe, chúng ta khởi tâm động niệm để cho nước 

cảm ứng, thực nghiệm thực hiện trên triệu lần tơ hào không sai. Nói với mọi người 

rằng,sức khỏe của bạn sự nghiệp thành bại, thậm chí là vận mệnh cả cuộc đời bạn, 

tất cả đều là do ý niệm của bản thân bạn tạo thành,  không có liên can đến bất cứ 

ai. Cái gợi ý này làm cho mọi người cao độ cảnh giác được là, con người không thể 

không có thiện niệm. Các nhà khoa học nói với chúng ta rằng,  cơ thể con người có 

70% là thành phần nước, trong cuộc thực nghiệm sự kết tinh của nước đã chứng 

minh, một ác niệm của chúng ta, sẽ làm cho 70% thành phần nước trong cơ thể của 

chúng ta phản ứng đều là không tốt, thì làm sao cơ thể của bạn có thể khỏe mạnh 

được, làm sao bạn sẽ có được hạnh phúc? Ông ấy hoàn toàn là dùng đĩa ghi hình 

để dạy học, sự bố trí của những tài liệu, những bài giảng được lựa chọn rất tốt, tiết 

học thứ nhất thì gọi là "bạn tin tưởng", ý niệm của bạn có liên quan đến sức khỏe 

thân tâm của bạn, liên quan đến hạnh phúc gia đình bạn, liên quan đến tiền đồ của 

bạn, liên quan đến sự thành bại của bạn, rất là chấn động lòng người. Sau khi bạn 

xem xong,đây là lời của các nhà khoa học nói,  không phải là tôn giáo nói,  không 

phải là người xưa nói, là thực nghiệm của khoa học hiện tại, chính bản thân của 

bạn cũng có thể thực nghiệm, khoa học chứng minh,mọi người không dám không 

tin.  Ý niệm của chúng ta cùng với tự tánh  là hai mặt của nhất thể, tự tánh năng 

hiện năng sanh, ý niệm có thể thay đổi được sự phát sinh và xuất hiện của các hiện 

tượng. Đây chính là tất cả các pháp đều từ tâm tưởng mà sanh ra, đây chính là 

tướng do tâm sanh,cảnh tùy tâm chuyển.  Có thể cứu vãng được thế giới này 

không? Có thể. Bài giảng này của Tạ Tổng, chiếc đĩa ghi hình về cuộc thực nghiệm 

này của tiến sĩ Giang Bổn Thắng,  còn có một chiếc đĩa khác gọi là < Tấm lòng của 

Cha Mẹ trong thiên hạ>, giảng về hiếu đạo,  có thể hợp nó thành một đĩa  lưu 

thông rộng rãi. Giáo sư Lưu Dư Lợi chia sẽ cùng với mọi người : <Quần Thư Trị 

Yếu> cũng muốn lưu thông đơn độc,nói rất là hay. Hai chiếc đĩa này tôi đã nghe 

qua. Chúng tôi không có cơ hội đến hiện trường cùng với mọi người để nghe bài 

giảng này, nhưng chiếc đĩa ghi hình được đưa đến chúng tôi, tự chúng tôi ở nhà 

nghe thì cũng như nhau, cũng bằng với việc tham dự bài giảng của ông ấy. Cho 

nên bài giảng của ông ấy có những đoạn thấy hay chúng tôi chọn nó ra copy thành 

nhiểu bản, tặng cho những đồng tu hữu duyên. Người cả nhà nghe rồi,gia đình sẽ 

hòa thuận, cả đoàn thể nghe rồi,cái đoàn thể này sẽ được thịnh vượng, công đức vô 

lượng vô biên. Có thể giúp cho xã hội hài hòa, giúp cho hóa giải xung đột, giúp 

cho xã hội khôi phục được sự yên ổn hài hòa. Đoạn sau cùng, cái thứ ba, "Viên 

Giác vân: (viên giác nói rằng:) chư ảo tận diệt,giác tâm bất động" (những thứ vọng 

ảo đã được dứt tận,thì giác tâm không động) Giác tâm chính là thanh tịnh bình 

đẳng giác. "ảo diệt diệt cố,phi ảo bất diệt"  đây chính là thật "cố vân: bất dụng cầu 

chân,duy tu tức kiến" (cho nên nói rằng: không cần cầu thật,chỉ cần ngừng nhìn 

thấy) kiến (nhìn thấy) đều là vọng,không phải là thật, chúng ta xem nguyên văn 

của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, "hựu <Viên Giác Kinh> vân: chư ảo tận diệt,giác 

tâm bất động" (những thứ vọng ảo đã được dứt tận,thì giác tâm không động) ảo 

diệt diệt cố,phi ảo bất diệt, (những thứ vọng ảo là diệt,phi ảo là không diệt) tỷ như 

ma kính" (tỷ dụ mài gương) câu nói này người thời nay không hiểu cho lắm. Trong 

kinh nói rằng, thời đó lúc xưa, vào thời đó chưa có pha lê, pha lê là thời cận đại 

mới phát minh ra. Pha lê mà trong kinh Phật nói là hiện nay gọi là thủy tinh, không 

phải pha lê hiện nay của chúng ta, là thủy tinh, là một trong thất bảo gương soi thời 

xưa là gương đồng,là làm bằng đồng. Phải thường xuyên mài nó, càng mài thì nó 

càng sáng,mới có thể soi thấy được. Nếu như mài hết những bụi bặm trên mặt 

gương đồng, mài sạch sẽ, thì nó sẽ sáng, "cấu tận minh hiện" nếu như cái gương 

này để một tháng hoặc nửa tháng, soi lại thì nó lu mờ,nhất định phải mài, gương 

phải thường xuyên mài,càng mài càng sáng. Dùng gương để làm ví dụ. "kinh trung 

sở vân ảo diệt hậu chi giác tâm, dữ cấu tận hậu chi minh hiện, quân chỉ ly vọng sở 

hiển bình đẳng nhất vị chi thực tướng", phải  hiểu rõ cái ý nghĩa này. Giác tâm sau 

khi ảo diệt,cùng với mài gương, bụi bẩn trên mặt gương sau khi mài sạch hết, thì 

nó lại hiện sáng. Soi rất là rõ ràng. Ý nghĩa đều là nói ly vọng thì hiển thị chân 

tướng của bình đẳng nhất vị mài gương, thực tế mà nói gương làm gì cần phải mài. 

Là mài cái gì? Mài bụi bẩn, những thứ ô nhiễm của nó phải mài cho sạch. Sau khi 

mài sạch, tấm gương có thể soi được cái tánh mà nó vốn có, không phải là bạn mài 

mà ra, là do nó vốn dĩ có thể soi rọi được. Không mài,có bụi bẩn chướng ngại nó, 

trên mặt gương sẽ có những thứ dơ bẩn, khi soi nó sẽ mờ ảo,không rõ ràng. Mài 

sạch hết bụi bẩn của nó, mài sáng rồi, thì soi được rất là rõ ràng, cái soi này là vốn 

dĩ nó có thể soi được, cho nên nó không phải là do từ ngoài mà có. Chân tướng của 

chúng ta cũng là như vậy, chân tướng vốn dĩ sẵn có, cũng giống như là gương vốn 

có thể soi được, đây là bản năng của nó. Bây giờ tại vì sao không thể soi được? Vì 

nó có bụi bẩn,có ô nhiễm. Chân tướng của chúng ta là vốn sẵn có, bây giờ tại vì 

sao không có? Vì bạn có phiền não,bạn có nghiệp chướng, trược,ác mà trong kinh 

thường nói trược là ô nhiễm,ô nhiễm nghiêm trọng, ác tức là ác nghiệp,thập ác 

nghiệp. Có vô minh,có phiền não,thì thực tướng sẽ không nhìn thấy; không phải là 

không có, có tồn tại, vĩnh viễn tồn tại, giả tướng không phải là vĩnh viễn tồn tại, 

chân tướng thì vĩnh viễn tồn tại. Cái chân tướng thật của chúng ta thì nhìn không 

thấy, cái mà chúng ta nhìn thấy được  toàn bộ là hư vọng,toàn bộ đều là giả. Giống 

như cái tấm gương đồng vậy, thời gian rất lâu không có mài nó trên mặt gương sẽ 

bị rỉ sét, soi cái gì cũng đều không thấy, hoàn toàn không có soi rọi cái khả năng 

này. Chúng ta đem nó mài cho sạch sẽ,thì nó sẽ khôi phục lại nó lại có thể soi rọi 

được,soi rất là rõ, cái có thể soi rọi này chính là bản năng của nó. Cho nên nói " 

kính tánh bổn minh,phi từ ngoại đắc, (bản chất của gương vốn dĩ là sáng,không 

phải từ ngoài mà có được)  cấu trừ minh hiển,ly vọng tức chân" (bụi bẩn đã được 

lau sạch thì nó sẽ sáng, rời bỏ cái ảo vọng chính là cái thật) chúng ta muốn hiểu 

được thực tướng,chân tướng rời bỏ vọng tưởng thì chính là chân tướng. Cho nên 

Phật dạy chúng ta, sư thầy dạy chúng ta,chính là buông xả. Tại vì bạn không buông 

xả, cho nên bạn không có cách thấy được chân tướng bạn phải buông xả,thì chân 

tướng mới hiện tiền. Buông xả cái gì? Buông xả vọng tưởng, buông xả phân 

biệt,buông xả chấp trước. Phật nói với chúng ta rằng Ngài nói ba loại phiền não 

lớn, chướng ngại tự tánh của chúng ta, chướng ngại chư pháp thực tướng; tự tánh 

chính là thực tướng, thực tướng là biệt danh của tự tánh. Chúng ta có trí huệ viên 

mãn,  có đức năng vô lượng  có tướng hảo trang nghiêm,không thiếu thứ gì, bây 

giờ lại trở nên như vậy. Là tại vì sao? Chính là ba loại chướng ngại này, làm cho 

tánh đức của chúng ta, bản năng và trí tuệ của chúng ta tất cả đều bị chướng ngại, 

nên mới trở thành như vậy. Cho nên người xưa nói, "bất dụng cầu chân, duy tu tức 

kiến"  cái kiến này tức là vọng kiến,vọng tưởng, phải làm cho vọng kiến,vọng 

tưởng tất cả đều ngừng lại hết, thì chánh tri chánh kiến tự nhiên sẽ hiện tiền.  Cho 

nên phía dưới tổng kết thành, "chúng sanh chi kiến,giai vọng kiến dã. Chân 

giả,Phật tri kiến dã". Cái gì là thật? Phật tri Phật kiến là thật. Tri kiến của chúng 

sanh đều là sai lầm, chúng ta phải thừa nhận, phải tin tưởng,không thể hoài nghi  

hôm nay dùng cái gì để tư sửa quan niệm sai lầm của chúng ta, cái tu sửa này chính 

là dùng kinh giáo, trong kinh giáo nói, Phật tri Phật kiến. Cho nên,đoạn phía dưới 

dạy chúng ta rằng, "ly nhất thiết tướng,tức nhất thiết pháp". Trong kinh Đại Thừa 

Phật nói rất là nhiều, hai câu này rất quen thuộc với chúng ta. "ly cố vô tướng,tức 

cố vô bất tướng, bất đắc dĩ cưỡng danh thực tướng". Cho nên thực tướng có thể 

chấp trước không? Không thể, nếu như bạn chấp trước có một thực tướng thì là sai, 

đây là một danh từ làm giả thiết mà Phật Thích Ca Mâu Ni dùng để giảng dạy, đây 

gọi là tướng danh tự (tên gọi) bạn chấp trước cái thực tướng này, bạn mãi mãi sẽ 

không nhìn thấy thực tướng, không chấp trước thì sẽ nhìn thấy. Nói cách 

khác,không khởi tâm không động niệm,  không phân biệt không chấp trước, thì 

mắt bạn sẽ nhìn thấy chân tướng,tai sẽ nghe được chân âm, mũi sẽ ngửi được chân 

hương,lưỡi sẽ nếm được chân vị, tất cả đều là thật,không có hư vọng. Thời gian 

hôm nay đã hết, chúng ta tạm học đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 15) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Hiệp hội giáo dục phật đà hồng kông 26-3-2014   

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi mời mọi người cùng tôi quy y tam bảo 

“a xà lê tồn niệm, ngã đệ tử diệu âm thỉ tòng kim nhật, nãi chí mạng tồn quy y phật 

đà, lưỡng túc trung tôn quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn quy y tăng già, chư chúng 

trung tôn a xà lê tồn niệm, ngã đệ tử diệu âm thỉ tòng kim nhật, nãi chí mạng tồn 

quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn quy y tăng già, 

chư chúng trung tôn a xà lê tồn niệm, ngã đệ tử diệu âm thỉ tòng kim nhật, nãi chí 

mạng tồn quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn quy y Đạt Ma, ly dục trung tôn quy y 

tăng già, chư chúng trung tôn” 

Mời xem đại kinh khoa chú hàng thứ 5 trang 166 xem từ chú giải: "hựu <yếu giải> 

vân, ngẫu ích đại sư nói, "ngô nhân hiện tiền nhất niệm tâm tánh", (hiện tại chúng 

ta  nhất  niệm  tâm  tánh)  tâm  tánh  chính  là  tự  tánh,cũng  chính  là  pháp  tánh,  cũng 

chính  thực  tướng  của  các  pháp,  "bất  tại  nội,bất  tại  ngoại,bất  tại  trung  gian", 

nội,ngoại,trung gian đều là nói về không gian, nó không có không gian, "phi quá 

khứ,phi  hiện  tại,phi  vị  lai".  Ba  cái  này  nói  thời  gian,nó  cũng  không  phải  là  thời 

gian, nói cách khác,nó không có thời không (thời gian và không gian) "phi thanh 

hoàng xích bạch", nó không có màu sắc. Chữ "phi" này là xuyên qua  xuyên qua 

dài ngắn vuông tròn,nó không có hình tướng, nói cách khác,cái này nhãn căn của 

chúng ta duyên không tới, ý thức của chúng ta không cảm nhận được. "phi hương", 

đối với nó mũi không khởi tác dụng "phi vị",đối với nó lưỡi không khởi tác dụng, 

"phi xúc",thân không khởi tác dụng, "phi pháp", ý không khởi tác dụng, đoạn này 

nói  rõ  tự  tánh  là  lục  căn  đều  duyên  tới  được.  "mịch  chi  liễu  bất  khả  đắc,bất  khả 

ngôn kỳ vô" (tìm thấy rồi nhưng không có được nó,không thể nói là không có nó) 

không  thể  nói  nó  không  có,  dĩ  tâm  cầu  chi  bất  khả  đắc  (lấy  tâm  mà  cầu  nó  thì 

không thể có được)  cái tâm này chính là ý thức thứ sáu. Công năng của ý thức thứ 

sáu rất là lớn mạnh,  đối ngoại có thể duyên hư không pháp giới,  đối nội có thể 

duyên a lại da, chỉ là duyên không tới tự tánh, nó và tự tánh không tướng ứng, nó 

là  vọng,tự  tánh  là  chân,  cho  nên    mịch  chi  liễu  bất  khả  đắc(tìm  thấy  rồi  nhưng 

không có được) nhưng không thể nói nó không có. "cụ tạo bách giới thiên như" 

(tạo  ta  bách  giới  thiên  như),  năng  sanh  vạn  pháp,  câu  nói  này  là  năng  sanh  vạn 

pháp của huệ năng đại sư, cả vũ trụ là do nó biến hiện ra, không thể nói nó không 

có,  "ly  nhất  thiết  duyên  lự  phân  biệt  ngữ  ngôn  văn  tự  tướng.  Nhi  duyên  lự  phân 

biệt ngữ ngôn văn tự, phi ly thử biệt hữu tự tánh". Tự tánh và cái này không có liên 

quan, nhưng duyên lự phân biệt ngôn ngữ văn tự  đều là từ trong tự tánh biến hiện 

ra.  Lão  cư  sĩ  hoàng  niệm  tổ  đóng  ngoặc  ở  chỗ  này,  có  một  chú  thích  nhỏ,  "như 

thượng dụ trung" (như trong ví dụ trên) phía trước đưa ra ví dụ,dùng vàng để làm 

ví dụ, những đồ vật này không rời khỏi vàng, thập pháp giới y chánh trang nghiêm 

không rời khỏi tự tánh. "yếu chi,ly nhất thiết tướng,tức nhất thiết pháp" (chủ yếu 

là,ly tất cả các tướng,tức là tất cả các pháp) không khởi tâm,không động niệm thì 

sẽ nhìn thấy được, ly nhất thiết tướng. "ly cố vô tướng,tức cố vô bất tướng",  cái 

này bạn đều có thể nhìn thấy được, bạn có thể cảm nhận tiếp xúc đươc, "bất đắc dĩ 

cường danh thực tướng"  phật giúp đỡ chúng ta, dùng thiện xảo phương tiện dẫn 

dắt chúng ta ngộ nhập. Nhất định phải ngộ thì nó mới có thể nhập, nếu như không 

ngộ,lục  căn  đều  duyên  không  tới,  bao  gồm  ý,  mắt,tai,mũi,lưỡi,  thân,ý  tất  cả  đều 

duyên không tới. Khi nào tướng,vô tướng không hai, là một không phải là hai, tại 

sao?  Trong  vô  tướng  lại  hữu  tướng,  trong  hữu  tướng  lại  vô  tướng.  Vô  tướng  là 

tánh,là tự tánh, hữu tướng là sự khởi tác dụng của tự tánh, có thể khởi được hiện 

tượng là thật, là cái tự tánh bất sanh bất diệt, khởi nên tất cả các hiện tượng (vạn 

tượng) huệ năng đại sư nói năng sanh vạn pháp, vạn pháp là sanh diệt,có sanh có 

diệt. Năng khởi  là  tánh  khởi, trong hiện tướng  có tánh  khởi,có  duyên  khởi, trong 

duyên  khởi  nhất  có  tánh  khởi,  trong  tánh  khởi  có  khi  không  có  duyên  khởi, tánh 

khởi không phải là duyên khởi, thực báo trang nghiêm độ tánh khởi duyên khởi tất 

cả đều có pháp giới tứ thánh, lục đạo luân hồi duyên khởi tánh khởi đều có. Duyên 

khởi  không  tách  rời  tánh  khởi  không  có  tánh  khởi  thì  sẽ  không  có  duyên  khởi. 

Duyên  khởi  là  bên  trong  có  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  đây  sẽ  biến  thành 

duyên khởi, không có vọng tưởng phân biệt chấp trước là tánh khởi. "khả kiến thực 

tướng  nãi ngô nhân đương tiền nhất niệm tâm tánh chi cường danh" nó không có 

tên gọi,miễn cưỡng đặt cho nó cái tên, sửa lại"chính là "đạo khả đạo, phi thường 

đạo,danh khả danh phi thường danh" mà lão tử nói, tất cả các tướng danh tự (tướng 

tên gọi)đều là miễn cưỡng mà nói, đều không phải là chân thật. Cho nên muốn khế 

nhập cảnh giới không thể chấp trước tướng danh tự, thậm chí đối với tướng danh 

tự  cũng  không  thể  phân  biệtm  cũng  không  thể  khởi  tâm  động  niệm,đây  mới  là 

đúng.  Tự  tánh  cũng  là  cường  danh,cường  danh  là  tự  tánh,  thực  tướng  là  cường 

danh,tự tánh cũng là cường danh. "nhị tổ mịch tâm bất khả đắc,tức thị an tâm cánh, 

đản bất khả ngôn kỳ vô". Nhị tổ tuệ khả,đat ma từ Ấn độ sang, truyền thiền tông 

của phật pháp vào trung hoa, ở trung hoa ngài là tổ đời thứ nhất,là sơ tổ, Huệ Khả 

là nhị tổ,  nhị tổ cầu pháp ở ngài, thấy được đại sư từ Ấn độ sang, tâm ngài rất là 

thành kính,lúc đó tuyết rơi Đạt Ma sư tổ ở trong phòng tọa thiền, ngài ở trước cửa, 

đứng ở đó đợi Đạt Ma sư tổ xuất định.  Đợi được bao lâu? Tuyết rơi đã đến đầu gối 

của ngài, cho biết rằng ngài đã đứng rất lâu,không có rời khỏi. Khi Đạt Ma sư tổ 

xuất  định, biết  được  có  một  người  đang  đứng  ở  bên  ngoài  nên  hỏi  ngài,trời  lạnh 

như thế, ông đến đây để làm gì? Ngài dùng giới đao của ngài ra chặt đứt cánh tay 

trái của ngài, cúng dường Đạt Ma sư tổ Đạt Ma sư tổ nói ông có nổi khổ gì mà đến 

đây? Hỏi ngài, ông cầu xin việc gì? Ngài nói tâm tôi bất an,cầu xin đại sư cho tôi 

sự an tâm. Đạt Ma sư tổ ngồi ở đó vươn một cánh tay ra nói, ông đưa cái tâm của 

ông cho ta ta sẽ làm cho nó an làm cho ngài bừng tỉnh lại. Nghĩ cả nửa ngày,ngài 

nói con đi tìm tâm nhưng không nhìn thấy được nó.  Nhị tổ (tìm tâm) mịch tâm, 

con không tìm thấy tâm ở nơi đâu con không tìm thấy Đạt Ma sư tổ đáp ngài một 

câu, "dữ nhữ an tâm cánh" (đã an tâm cho ông rồi), ý nghĩa của câu nói này chính 

là ta đã đem cái tâm của ông an (gắn đặt) xong rồi. Huệ Khả nghe xong câu nói 

này thì tỉnh ngộ thông suốt, và đã khai ngộ. Cho nên không thể nói là nó không có, 

vấn đề chính là có hiểu hay không, là  thật sự lãnh ngộ được. Chúng ta xem mỗi 

một người duyên đắc pháp đều khác nhau, Huệ Khả chịu khổ nhiều như vậy  tâm 

của ngài chân thành,thanh tịnh,cung kính đến tột bậc, một khối hoài nghi không thể 

tháo gỡ được đã được phá giải bởi một câu nói của Đạt Ma tổ sư, ngài đã lập tức 

khai ngộ. Lục tổ huệ năng đại sư nói: "nào ngờ tự tánh,năng sanh vạn pháp" cũng 

không thể chấp trước là có.  Đây là "ly tứ cú,tuyệt bách phi", tứ cú (bốn câu) chính 

là hữu,vô,phi hữu,phi vô tứ cú căn bản này,mở rộng ra bách phi "phi tư lượng phân 

biệt chi sở năng giải" tư lượng (suy nghĩ) là thức thứ bảy,phân biệt là thức thứ sáu, 

thức  sáu,thức  bảy  duyên  không  tới,  không  thể  nói  nó  có,cũng  không  thể  nói  nó 

không có nó là như thế nào? "linh minh động triệt,trạm tịch thường hằng".  Linh là 

nói đầu óc của người này rõ ràng,nhạy bén. Phản ứng rất là nhanh minh là trí tuệ,trí 

tuệ tràn đầy   đối với tất cả sự vật đều hiểu thấu, thấy được rõ ràng,nghe được rõ 

ràng, thấu hiểu tường tận lục căn trong cảnh giới lục trần. Mặc dù thấu hiểu tường 

tận,nhưng  nó  trạm  tịch  (vốn  tự  thanh  tịnh)  giống  như  nước  vậy  tinh  khiết  sạch 

sẽ,chẳng vướng bụi trần, chính là cái mà lục tổ nói là, vốn tự thanh tịnh,vốn không 

sanh diệt thường hằng là không sanh không diệt, trạm tịch là vốn tự thanh tịnh, linh 

minh động triệt là trong tự tánh bát nhã trí tuệ của bổn cụ (bổn cụ: cái vốn có sẵn). 

"cô minh lịch lịch" cô là chỉ có tự tánh,tự tánh giác, vạn pháp đều là mê mà không 

giác,  chỉ  có  tự  tánh  giác  mà  không  mê  lịch  lịch  là  hình  dung  sự  sáng  sủa.  "bính 

hách  hư  không"  ,bính  là  lửa  cháy  rất  là  mãnh  liệt,  cùng  với  hư  không  đồng 

thể,phạm  vi  bao  lớn?  Hư  không  có bao  lớn  thì nó  có bao  lớn. Biến  pháp  giới  hư 

không  giới  đều  ở  trong  phật  quang,   đây  là  nói  về  ánh  sáng, trong  tịnh  độ  gọi  là 

thường  tịch  quang,  cô  minh  lịch  lịch,bính  hách  hư  không  chính  là  thường  tịch 

quang. Phía dưới đều là sự hình dung, "linh quang độc diệu,hồi thoát căn trần" hồi 

là xa thoát ly xa căn trần, lục căn lục trần một mảng quang minh, chính là thường 

tịch quang tịnh độ mà trong tịnh độ nói thường tịch quang chính là tự tánh, thường 

tịch quang  chính  là thực tướng. "  cố liên trì  đại  sư tán viết:đại  tai  chân thể"  (cho 

nên liên trì đại sư tán thán rằng: tự tánh lớn thay!) Chân thể nghĩa là tự tánh,chân 

thể  chính  là  thực  tướng.  "bất  khả  đắc  nhi  tư  nghì  giả"    (không  thể  nghĩ  bàn)  cái 

cảnh giới này không cho phép bạn suy nghĩ, bạn suy nghĩ là sai, không thể nói, nếu 

nói là sai không thể nghĩ,cũng không thể nói, dưới cái hiện tượng này bạn rõ rãng 

tường tận, bạn hiểu thấu đáo thì bạn sẽ kiến tánh. "kỳ duy tự tánh dư" (nó duy chỉ 

có tự tánh chăng) cái này chỉ có tự tánh,tự tánh chính là chân thể, chân thể của vũ 

trụ vạn pháp, trong triết học gọi là bản thể, liên trì đại sư gọi nó là chánh thể, biến 

pháp giới hư không giới vạn sự vạn pháp không tách rời nó, là do cái thể này sở 

sanh sở hiện, cái thể này là năng sanh năng hiện, cả vũ trụ là sở sanh sở hiện, năng 

sở là một, năng sở không hai, cái năng sanh là không, cái sở sanh là hữu, không là 

chân không, năng sanh vạn pháp, hữu  là ảo hữu,hữu là diệu hữu, hữu tức là không. 

Vạn pháp,phàm là hữu tướng đều là hư vọng, có hư vọng tướng không thể nói là 

nó không có, có tự thể không thể nói là nó có, hữu vô đều không thể nói được. Có 

hữu vô là sai, là mê muội, thì sẽ biến thành a lại da.  Đoạn này rất quan trọng, ly 

nhất thiết tướng,tức nhất thiết pháp. Nói cách khác, trong tâm của chúng ta không 

thể có một niệm  không thể có một tướng, tướng là gì? Tâm tưởng chính là tướng. 

Bạn hãy xem chữ "tưởng", trên chữ tâm có chữ tướng, đây là chấp trước chữ "tư" 

,trên  chữ  tâm  là  gạch  ô  vuông  chữ  điền  gạch  thành  ô  vuông,là  đại  diện  sự  phân 

biệt, tư là phân biệt,tưởng là chấp trước. Không thể tư,cũng không thể tưởng, hãy 

buông xả tất cả những cái mà bạn suy tư nghĩ ngợi cũng tức là nói gạt bỏ đi cái chữ 

điền gạt bỏ đi cái chữ tướng, cái còn lại là chân tâm,cái hữu trong tâm đó là giả. 

Khó, rất là khó bất tưởng,muốn bất tưởng nhưng nó vẫn tưởng tất cả đều là vọng 

tưởng, hữu tưởng,vô tưởng đều là vọng tưởng. Cái gì cũng không suy nghĩ, là vô 

tưởng  vô  tưởng  là  sai  vô  tưởng  đi  đến  vô  tưởng  thiên,là  ngoại  đạo,  cái  gì  mình 

cũng không suy nghĩ,  đó cũng là định,gọi là vô tưởng định. Trong định có cảnh 

giới những người tu định bản thân phải biết rằng cảnh giới là ảo tướng, nó có thể 

xuất  hiện  khi  nó  xuất  hiện  mà  không  chấp  trước  thì  không  sao,  chấp  trước  là 

sai,chấp  trước  thì  sẽ  làm  sao?  Vào  cảnh  giới  của  nó,  vào  ma  cảnh.  Không  chấp 

trước,không  khởi  tâm,không  động  niệm,  không  phân  biệt,không  chấp  trước,thì 

không  sao.  Cảnh  giới  thì  nhiều,  bất  kể  là  cảnh  giới  nào,tất  cả  đều  không  chấp 

trước, cảnh giới phật cũng không chấp trước, ải nào cũng thông qua,thì bạn mới có 

thể  vào  được  cảnh  giới  phật,  cảnh  giới  phật  chính  là  tự  tánh,  nó  là  vốn  có.  Phía 

dưới đoạn thứ 5, "luận vân", đây là <vãng sanh luận>, trong <vãng sanh luận> nói, 

"  trang  nghiêm  phật  độ  công  đức  thành  tựu,  (thành  tựu  công  đức  đất  phật  trang 

nghiêm)  trang  nghiêm  phật,bồ  tát  công  đức  thành  tựu,(thành  tựu  công  đức  trang 

nghiêm  phật,bồ  tát)  thử  tam  chủng  thành  tựu  nguyện  tâm  trang  nghiêm  ưng  tri" 

(ba loại thành tựu này tâm nguyện trang nghiêm cần phải hiểu) thiên thân bồ tát vì 

chúng  ta  mà  giới  thiệu  thế  giới  tây  phương  cực  lạc  ngài  đã  vãng  sanh,  và  trở  lại 

làm báo cáo cho chúng ta đem sự y chánh trang nghiêm của thế giới cực lạc kể lại 

cho chúng ta nghe. Cái mà ngài nói cùng với những gì trong kinh vô lượng thọ nói 

đều hoàn toàn như nhau, đây là thật,không phải là giả, bồ tát làm báo cáo chi tiết 

cho chúng ta sơ tổ viễn công đại sư của chúng ta cũng thấy qua, ngài chỉ nói với 

chúng ta là ngài thấy được bốn lần, không có một bài văn tự nào để lại cho chúng 

ta. Nếu như ngài có viết một bài văn tự để lại cho chúng ta thì cũng sẽ cùng với 

<vãng sanh luận> của thiên thân bồ tát như nhau. "lược thuyết nhập nhất pháp cú 

cố; nhất pháp cú giả,vị thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú giả, vị chân thực trí tuệ vô vi 

pháp thân cố" trí tuệ chân thật vô vi pháp thân chính là một câu thánh hiệu a di đà 

phật "thử luận trực hiển sự lý vô ngại chi nhất chân pháp giới( cái lý luận này là  tỏ 

rõ nhất chân pháp giới của lý sự vô ngại ) tức sự nhi chân,đương tướng tức đạo, ( 

nghĩa  là  sự  là  thật,tướng  là  đạo)  cực  lạc  thế  giới  chủng  chủng  y  chánh  trang 

nghiêm, (ở thế giới cực lạc mọi thứ đều là y chánh trang nghiêm) nhất nhất giai thị 

chân thật trí huệ vô vi pháp thân,( tất cả đều là trí huệ chân thật vô vi pháp thân) 

nhất  nhất  tức  thị  thực  tướng,(tất  cả  đều  là  thực  tướng)  cố  vân  bổn  kinh  dĩ  thực 

tướng vi thể dã". (cho nên bổn kinh lấy thực tướng làm lối) chúng ta xem nguyên 

văn chú giải của lão cư sĩ hoàng niệm tổ "thực tướng chi chỉ,như thượng thô minh" 

(ý  nghĩa  của  thực tướng,đã  hiểu khái  quát  như  trên) phía  trên  nói khái quát,   để 

chúng ta đối với thực tướng có một khái niệm. Cái khái niệm này vô cùng quan 

trọng hiểu rõ thực tướng sự lựa chọn của chúng ta sẽ không có sai lầm. Chúng ta 

phải  gạt  bỏ  vọng  tướng,chúng  ta  phải  chọn  lấy  thực  tướng  vọng  tướng  là  có 

tướng,thực tướng là vô tướng. Thực tướng là cái gì? Năm chữ trên tựa kinh, "thanh 

tịnh bình  đẳng  giác",đây  là  thực  tướng, trong  tâm  không  vướng  bụi  trần là  thanh 

tịnh, trong tâm không có cao thấp là bình đẳng, tâm thanh tịnh sẽ sanh trí huệ,tâm 

bình đẳng sẽ sanh đại trí huệ thanh tịnh bình đẳng chính là tự tánh, cũng chính là 

nhất  pháp  cú  mà  trong  luận  nói.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  trí  huệ  chân 

thật, chính là vô vi pháp thân (không có pháp thân) thanh tịnh bình đẳng giác  cũng 

chính là đức hiệu của phật a di đà. "chí ư bổn kinh thể tánh, hà đắc xưng vi thứ 

tướng da". Bộ kinh này căn cứ đạo lý gì để nói? Căn cứ vào chân tướng sự thật. 

"hạ thân  kỳ  thuyết"  ,phía dưới  nói  rõ  vì  chúng  ta  nói  rất  rõ  ràng  minh  bạch. "thế 

thân bồ tát",thế thân chính là thiên thân trong <vãng sanh luận> nói, "trang nghiêm 

phật độ công đức thành tựu". Nói 17 loại, đây là y báo của thế giới cực lạc, 17 loại 

thành tựu công đức trang nghiêm còn chánh báo thì sao? "trang nghiêm phật công 

đức  thành  tựu",  tám  loại,  "trang  nghiêm  bồ  tát  công  đức  thành  tựu"  có  bốn  loại 

cộng thêm trang nghiêm y báo phía trước,tất cả 29 loại, 29 loại thành tựu công đức 

trang  nghiêm.  "thử  tam  chủng  thành  tựu,nguyện  tâm  trang  nghiêm,ưng  tri"  tâm 

nguyện  là  48  nguyện  của  phật  a  di  đà,  thế  giới  cực  lạc  vô  cùng  thù  thắng  trang 

nghiêm từ đâu có? Từ 48 nguyện của phật a di đà mà có. 48 nguyện từ đâu mà có? 

Từ tỳ kheo pháp tạng tu hành năm kiếp mà cảm đắc, cái này phải hiểu, tại vì sao? 

Biết ơn thì biết báo ơn những người không biết ơn thì không biết báo ơn chúng ta 

muốn vãng sanh thế giới cực lạc thế giới cực lạc tốt như vậy,làm sao đến ? Tỳ kheo 

pháp tạng tu hành năm kiếp. Đây chính là thầy ngài kêu ngài tham phỏng khảo sát, 

dùng thời gian năm kiếp,ngài đi tham quan khảo sát  biến pháp giới hư không giới 

và sát độ của tất cả chư phật cái thế giới tốt ngài cần, không tốt ngài không cần. 

Trong nguyện thứ nhất chúng ta thấy được ngài đến lục đạo để tham quan,thăm hỏi 

cảm thấy rằng trong lục đạo người và trời vẫn tốt,  địa ngục,ngạ quỷ,súc sinh, a tu 

la những thứ này không tốt,ngài không cần. Thế giới cực lạc có phàm thánh đồng 

cư độ, chỉ có nhị đạo, phàm thánh đồng cư độ nơi này của chúng ta có lục đạo, đây 

là  có  chọn  lọc lựa  chọn tam  ác  đạo,tu la không tốt, ngài không  cần. Sự  lựa  chọn 

của  ngài  chính  là  48  nguyện,  48  nguyện  là  sự  tổng  kết  của  năm  kiếp  khảo  sát,  y 

theo sự tổng kết khảo sát mà tu hành, thành tựu được thế giới tây phương cực lạc. 

Xây  dựng  nên  thế  giới  cực  lạc  tại  vì  sao?  Vì  tiếp  dẫn  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn 

trong  lục  đạo,    đến  môi  trường  này  để  học  tập,  một  đời  quyết  định  thành  phật. 

Không  phải  là  vì  bản  thân,hoàn  toàn  là  vì  chúng  sanh,  chính  là  một  tâm  nguyện 

như  vậy,  hi  vọng  tất  cả  chúng  sanh  sớm  ngày  thành  phật.  Thế  giới  cực  lạc  ngài 

cũng nhìn thấy được, thập phương sát độ thập pháp giới,lục đạo là vọng tâm biến 

hiện,không phải là chân tâm, cái này ngài không cần, cũng là nói duyên khởi, thập 

pháp giới,lục đạo là duyên khởi,ngài không cần, ngài cần tánh khởi. Tánh khởi và 

tự tánh tương ứng, duyên khởi và a lại da tương ứng. Tương ứng với a lại da là gì? 

A lại da khởi tâm động niệm, mạt na chấp trước,thức thứ sáu phân biệt đây chính là 

gốc rễ của ba loại phiền não. Vô minh từ đâu mà có,trần sa từ đâu mà có. Kiến tư 

từ đâu mà có? Thế giới tây phương cực lạc không có a lại da nhổ sạch hết gốc rễ 

của ba loại phiền não này. Cho nên vãng sanh đến thế giới tây phương cực lạc thì 

sẽ không có khởi tâm động niệm,phân biệt chấp trước nữa loại phiền não này khởi 

hiện hành, sẽ không còn nữa, cái thế giới này có thể không đi sao? Cái thế giới này 

tu hành không có chướng ngại, thuận buồm xuôi gió, phật a di đà là thầy,là người 

thầy  tốt.  Cho  nên  ba  loại  tâm  nguyện  trang  nghiêm  phải  hiểu.  "lược  thuyết  nhập 

nhất  pháp  cú",  nói  một  cách  đơn  giản  "nhất  pháp  cú  giả,vị  thanh  tịnh  cú.  Thanh 

tịnh cú giả,vị chân thật trí huệ vô vi pháp thân". Chân thật trí tuệ minh tâm,vô vi 

pháp thân kiến tánh, trong thiền tông có một câu, minh tâm kiến tánh, minh tâm,trí 

huệ bát nhã hiện tiền, kiến tánh,vô vi pháp thân hiện tiền. Vô vi mà vô sở bất vi, vô 

sở bất vi nghĩa là gì? Năng sanh vạn pháp chính là vô sở bất vi gặp được duyên là 

vô sở bất vi,không có duyên là vô vi. Vô vi là chân tánh,hữu vi là chân ứng, chúng 

sanh có cảm,phật bồ tát sẽ có ứng ứng là thân gì? ứng thân,hóa thân,gọi là ứng hóa 


thân,  ứng hóa thân  thông  mười  pháp  giới, nói  cách khác, chúng sanh trong  mười 

pháp giới lục đạo có tâm nhất niệm cầu phật, phật biết được, lập tức sẽ cảm ứng. 

Loại  cảm  ứng  này  cũng  giống  như  sự  cảm  ứng  của  cuộc  thực  nghiệm  nước  của 

giáo sư giang bổn ở nhật bản,  lý lẽ cùng với việc này tương tự. Chúng ta khởi tâm 

động  niệm  người  khác  không  biết  nước  biết  chúng  ta  đối  với  nước  khởi  một  ý 

niệm,không nói ra, người đứng cạnh chúng ta đều không biết, nhưng nước lại biết. 

Ta khởi một thiện niệm,sự kết tinh rất là đẹp, ta khởi một ác niệm,sự kết tinh rất là 

xấu. Bạn phải  hiểu  rằng, nước không  có khởi  tâm  động niệm,không  có phân  biệt 

chấp trước, sự phản ứng này của nó chính là cảm ứng,là tự nhiên.  Ý nghĩa của sự 

chứng minh này rất là sâu sắc, sự chứng minh này nói với chúng ta rằng kiếp này 

của chúng ta ở thế gian này chịu đựng những việc cát hung họa phúc,,giàu nghèo 

sang hèn đều là do từ ý niệm của bản thân sanh ra không có một chút liên can gì 

đến cảnh giới bên ngoài và những người bên ngoài cho nên thánh hiền ngày xưa 

nói  với  chúng  ta  rằng,  "hành  hữu  bất  đắc,phản  cầu  chư  kỷ"    (nếu  như  mọi  việc 

không làm được,thì  hãy cầu ở chính mình) bạn gặp vấn đề, vấn đề không ở bên 

ngoài,  quay  đầu  lại  mà  phản  tỉnh,  nhất  định  là  ở  bản  thân  khởi  tâm  động  niệm, 

trong lời nói hành vi tìm ra nguyên nhân, nếu như sửa đổi đi những cái bất thiện, 

tăng cường làm những việc thiện thì cuộc sống kiếp này của bạn sẽ thanh tịnh mỹ 

mãn, sự nghiệp của bạn sẽ thuận buồm xuôi gió, nếu như gặp được pháp môn tịnh 

độ, bạn kiếp sau nhất định sẽ thành phật. Sự kết tinh của nước cuộc thực nghiệm 

này nói với chúng ta cái sự thật chân tướng này, cái thông tin này cần phải nói cho 

quảng  đại  chúng  quần  biết,  tại  vì  sao?    Năng  lượng  ý  thức  của  tập  thể  rất  là  lớn 

mạnh, có thể thay đổi hoàn cảnh vật chất của chúng ta, đó mới là thật sự tiêu tai 

miễn  nạn.  Biển  động,động  đất,bão  táp  có  thể  làm  cho  nó  không  xảy  ra  được 

không? Đáp án là nhất định có thể được. Chỉ cần biết được những thiên tai này là 

tâm niệm như thế nào chiêu cảm nên, thì buông xả cái tâm niệm đó, không nên tái 

phạm,  thì  tai  nạn  sẽ  không  còn  nữa.  Hồng  thủy  tràn  lan,nước  biển  dâng  lên,sông 

ngòi tràn lan, biển động những thứ này là do tham lam mà cảm đắc, cái tham lam 

ứng  đối  là  lũ  lụt,  cái  sân  oán  hận  ứng  đối  là  hỏa  hoạn,  nhiệt  độ  của  trái  đất  ấm 

dần,khí hậu thất thường, núi lửa bộc phát. Khí hậu thất thường ,ban ngày bốn năm 

chục độ ban đêm thì âm bốn năm chục độ buổi trưa thì quá nóng,buổi tối thì lạnh 

chết người, con người sống ở khí hậu như thế thì làm sao mà sinh tồn. Cái này có 

liên  quan  với  cái  gì?    Có  liên  quan  đến  với  việc  cáu  gắt  nóng  nảy  với  sân  oán 

hận,ngạo  mạn,đố kỵ    có liên  quan đến những thứ  này,   những  ý niệm  này  không 

còn nữa  thì những loại thiên tai này sẽ không xuất hiện. Gió lốc ,bão là do ngu si 

(gây nên) , ngạo mạn tạo ra động đất,hoài nghi tạo ra núi lỡ đất sụp. Là thật,mấy 

năm gần đây rất nhiều nơi, diện tích lớn bị núi lỡ đất sụp, là do sự hoài nghi tạo 

nên.  Hoài  nghi  rất  đáng  sợ,bây  giờ  rất  là  phổ  biến, trước  tiên  là  không  tin  tưởng 

bản thân mình,  có mấy ai có lòng tin với chính bản thân mình? Trong gia đình, cha 

con hoài nghi,vợ chồng hoài nghi,anh em hoài nghi trong xã hội giữa con người và 

con người đều có sự hoài nghi,  đều không dám tin tưởng ở người khác, xã hội làm 

sao lại có thể trở nên như vậy. Trước kia không có,không cần nói chi quá xa, bốn 

mươi  năm  trước  so  với  hiện  tại  tốt  hơn  rất  nhiều  tuy  là  có  sự  hoài  nghi,nhưng 

không nghiêm trọng, không có nghe nói có núi lỡ đất sụp, mấy năm gần đây núi lỡ 

đất sụp nơi nào cũng xảy ra. Cho nên con người chúng ta chỉ cần tránh xa, buông 

xả tham sân si ngạo mạn và hoài nghi,  thì có thể hóa giải được rất nhiều rất nhiều  

thiên tai trên trái đất này. Diện tích của tiểu khu chúng ta không lớn, dân cư ở đây 

buông xả tham sân si mạn và hoài nghi, thì tiểu khu đó sẽ không có tai nạn. Cho 

nên con người không thể không có đạo đức, không thể không nói đến luân thường, 

luân là ngũ luân,là quan hệ giữa người và người, phải nói rõ rãng,phải hiểu rõ,mọi 

người phải tuân thủ, giữa người và người là một bầu hòa khí. Con người có đức 

hạnh  cơ  bản  để  làm  người,chính  là  ngũ  thường,  thường  là  vĩnh  hằng  không  thay 

đổi,siêu việt thời gian và không gian ở toàn thế giới bất kể là nơi nào  đều có thể 

lưu hành,đều nhận được sự ủng hộ của mọi người thường là vĩnh hằng không thay 

đổi,ba ngàn năm trước đã lưu hành, ngày nay ba ngàn năm sau vẫn có thể lưu hành 

ba ngàn năm sau này vẫn có thể tiếp tục lưu hành. Cái đạo lý này là đạo lý thật,là 

chân lý, có thể vượt qua thử thách, chỉ có năm chữ,nhân nghĩa lễ trí tín. Nhân giả ái 

nhân (người nhân đức thì tràn đầy lòng từ bi) ban ngàn năm trước thương người là 

đúng, ngày nay thương người vẫn là đúng, ba ngàn năm sau này thương người vẫn 

là đúng, không sai, nghĩa là tuân theo luân lý chúng ta thường nói hợp tình hợp lý 

hợp  pháp,đây  gọi  là  nghĩa  không  thể  làm  trái  với  pháp  tình  lý.  Lễ  là  lễ  độ,lễ 

phép,rất là quan trọng, giữa con người và con người, giữa con người và trời đất vạn 

vật phải có trật tự, không thể làm càn, lễ là có chừng mực, không thể bất cập,cũng 

không thể quá đáng. Trí là lý trí, nói với chúng ta rằng không thể làm việc theo tình 

cảm riêng tư, làm việc theo tình cảm riêng tư là sẽ loạn, con người phải có lý trí. 

Chữ sau cùng là chữ tín, phải giữ uy tín,không thể vọng ngữ, càng không thể hai 

lời,không khởi ngữ,không ác khẩu, tứ đức của khẩu. Mở rộng tiếp đến là tứ duy bát 

đức, trăm năm vạn kiếp nó cũng sẽ không thay đổi. Không phải là định luật trong 

khoa  học,  người  này  phát  hiện  ra  ngỡ  là  chân  lý,  qua  mười  ,hai  mươi  năm  sau 

người khác phát hiện là bạn sai,lật ngược bạn lại. Cho nên các nhà khoa học hiện 

tại  không  có  dám  nói  rằng    những  thứ  mà  họ  phát  hiện  là  chân  lý,  là  vĩnh  hằng 

không thay đổi họ không dám nói.  Những thứ của trung hoa là chân lý,vĩnh hằng 

không thay đổi, không thể không biết. Chúng ta tiếp tục xem tiếp phía dưới, "thử 

luận" là <vãng sanh luận>, <vãng sanh luận>của thiên thân bồ tát, "trực hiển sự lý 

vô ngại chi nhất chân pháp giới", cái nhất chân pháp giới này chính là chỉ thế giới 

cực lạc "tức sự nhi chân,đương tướng tức đạo". Thế giới cực lạc không có thứ gì là 

không chân thật, không có thứ gì là hư vọng cái gì gọi là chân thật? Cái gì gọi là hư 

vọng?  Không  sanh  không  diệt  gọi  là  chân  thật,  vĩnh  hằng  không  thay  đổi  gọi  là 

chân thật.  Những thứ có sanh có diệt là giả tướng, những thứ có thay đổi có biến 

hóa là giả tướng, cái này ở thế giới cực lạc thì không có, cho nên thế giới cực lạc 

tức sự nhi chân,đương tướng tức đạo, đạo chính là tự tánh,chính là thực tướng. "ở 

thế  giới  cực  lạc  tất  cả  mọi  thứ  đều  là  y  chánh  trang  nghiêm"  ("cực  lạc  thế  giới 

chủng  chủng  y  chánh  trang  nghiêm,)  mọi  thứ  đều  là  chân  thật  trí  huệ  vô  vi  pháp 

thân (nhất nhất giai thị chân thật trí huệ vô vi pháp thân) tất cả đều là thực tướng" 

(nhất nhất tức thị thực tướng) cho nên bổn kinh mới lấy thực tướng vi thể" (cố vân 

bổn kinh dĩ thực tướng vi thể) tại vì mỗi chữ mỗi câu trong bộ kinh này đều là giới 

thiệu tình hình của thế giới cực lạc, con người và sự vật của thế giới cực lạc đều là 

thật, cũng tức là tất cả đều không sanh không diệt, không biến hóa không thay đổi. 

Cừ  am  đại  sự  thời  minh  nói,  "quỳnh  lâm  ngọc  chiểu,trực  hiển  ư  tâm  nguyên" 

(rừng  và  ao  ngọc  quý,hiển  thị  nguồn  gốc  của  tâm)  đây  là  nói  hoàn  cảnh  vật 

chất,quỳnh  lâm  là  cây  báu  (bảo  thụ)  rừng  cây,rừng  rậm  ở  thế  giới  cực  lạc,  ngọc 

chiểu là ao bảo,ao thất bảo, trực hiển ư tâm nguyên, từ đâu mà có? Từ tự tánh biến 

hiện ra. Nói cách khác,  tướng mà tự tánh biến hiện ta gọi là pháp tướng, cùng với 

pháp tướng là một thể, kiến tướng tức là kiến tánh, kiến tánh tức là kiến tướng, đây 

là y báo. Phía dưới nói chánh báo, "thọ lượng quang minh,toàn chướng ư tự tánh". 

Tự tánh với tâm nguyên là một ý nghĩa vô lượng thọ,vô lượng quang, vô lượng thọ 

là phước đức,phước đức viên mãn, vô lượng quang là trí huệ,trí huệ viên mãn, tại 

vì sao? Là xưng tánh. Trí huệ,phước đức từ đâu mà có? Là từ tự tánh thể hiện ra, 

cái  mà  tự  tánh  thể hiện  ra là  thật,không phải là giả, cái  mà  tự  tánh thể  hiện  ra  là 

vĩnh hằng không thay đổi. Trong tự tánh có vô lượng vô biên vô tận trí huệ,vô tận 

phước báo, không phải là từ bên ngoài mà có. Nếu như chúng ta đánh mất đi tự 

tánh,  thì trí huệ,phước báo tất cả sẽ không còn nữa, phải dựa vào cái gì? Phải dựa 

vào tu hành. Phàm là những cái tu mà có được không phải cái vốn có của tự tánh, 

nó có giới hạn,có phạm vi,  vả lại có sanh diệt,có biến hóa,vô thường, thường trụ từ 

tự tánh sanh ra. Trong <viên trung sao> của u khê đại sư nói. Kinh a di đà có ba 

phần chú giải lớn, thứ nhất là <sớ sao>của liên trì đại sư,  thứ hai là <yếu giải> của 

ngẫu ích  đại sư,   thứ  ba  là  <viên trung  sao>củ  u khê đại sư, ba  loại  chú  giải  của 

kinh  di  đà.  U  khê  đại  sư  ngài  nói  "  phù  quỳnh  lâm  ngọc  chiểu,thọ  lượng  quang 

minh,  cố nhất thiết chư pháp chi tướng dã. Nhiên tắc trực hiển ư tâm nguyên,toàn 

chương  ư  tự  tánh,    cố  hà  tướng  chi  khả  đắc  tai!  Thử  chánh  vô  tướng  bất 

tướng,tướng  nhi vô  tướng  chi  chánh  tướng.  Tức  chỉ thực tướng".  Tất  cả sự  hiện 

tướng của thế giới cực lạc rất là kỳ diệu cùng với nơi này của chúng ta hoàn toàn 

khác nhau, nơi này của chúng ta là tâm hiện thức biến, còn nơi đó chỉ có tâm hiện 

không có thức biến,toàn bộ đều là chân thật, vô tướng bất tướng, vô tướng vô bất 

tướng,  tướng  nhi  vô  tướng,  tánh  tướng  là  một,tánh  tướng  không  phải  là  hai  cái 

cảnh giới này rất là tốt đẹp. "cái ngô nhân tâm tánh,lượng đồng pháp giới". Chuyện 

này  nhất  định  phải  biết, là  thật,không  phải  là  giả,  "linh  minh  động  triệt,trạm  tịch 

thường hằng".  Đây là hình dung tự tánh nhạy bén hiểu thấu, nói cách khác,không 

có cái gì không biết,không có cái gì không thể làm được  giống như sự tán thán của 

các tín đồ tôn giáo ở ngoại quốc đối với thượng đế, là toàn tri toàn năng không phải 

là toàn trí toàn năng trong phật pháp, là toàn tri toàn năng không phải là toàn trí 

toàn năng là ai? Là tự tánh,  tự tánh của mỗi một người là bình đẳng cho nên đại 

thừa giáo nói, "tất cả chúng sanh vốn dĩ đều là phật" (nhất thiết chúng sanh bổn lai 

thị phật) chúng ta phải thừa nhận,không thể từ chối. Phật quá cao siêu,ta làm sao 

mà bằng được, không dám nghĩ. Cái mà phật nói là thật,không có vọng ngữ là sự 

thật  rất là xác  đáng.   Từ  đâu  nói?  Từ  tự tánh  của bạn, chính  là  tự tánh,tự  tánh  là 

phật,  tướng  mặc  dù  không  phải  là  phật,nhưng  tánh  là  phật  tánh.  Cho  nên  phật  ở 

trong quán kinh nói với chúng ta rằng "thị tâm thị phật,thị tâm tác phật"  tám chữ 

này là tịnh độ tông là căn cứ lý luận tạo dựng nên cái pháp môn tông phái này, căn 

cứ lý lẽ gì? Chính là tám chữ này.  Chân tâm của chúng ta là phật, thật sự là phật, 

hiện  tại  tại  sao  không  phải  là  phật?  Vì  hiện  tại  chúng  ta  không  có  dùng  chân 

tâm,mà dùng vọng tâm. Tuy là dùng vọng tâm,nhưng chân tâm không có bị mất đi, 

chỉ là mê muội, quay đầu lại mà dùng chân tâm,không dùng vọng tâm, thì sẽ thành 

phật rất nhanh hãy nghĩ xem chúng ta có chịu dùng chân tâm không? Dùng chân 

tâm sẽ không có hư vọng,  bây giờ cái xã hội này người ta đều dùng vọng tâm đối 

đãi với ta, ta dùng chân tâm đối đãi với họ, ta chẳng phải là bị thiệt thòi sao? Sợ bị 

thiệt thòi mà không dám dùng chân tâm, sợ bị thiệt thòi mà không dám thành phật, 

đây chính là tình trạng hiện nay của chúng ta. Nếu như thật sự hiểu rõ,hiểu thấu 

đáo rồi, ta sẽ không sợ bị thiệt thòi,không sợ bị mắc lừa, thì họ sẽ thành phật. Các 

bạn hãy xem chiếc đĩa ghi hình của lão hòa thượng ở lai phật tự lão hòa thượng đối 

nhân xử thế đều dùng chân tâm, xưa nay không có dùng qua vọng tâm. Người ta 

lừa gạt ngài,đánh ngài,chửi ngài, ăn hiếp ngài,hãm hại ngài,ngài đều gánh chịu hết, 

tu  nhẫn  nhục  ba  la  mật,  nhịn  người  không  có  gì  không  nhịn  được,nhường  người 

không có gì không nhường được, 112 tuổi ngài đã thành phật, ngài ra đi rất là tự 

tại.  Đồng tham bằng hữu của ngài nói đều là sự thật,không phải là vọng ngữ, khi 

ông đi tôi sẽ trợ niệm cho ông. Ngài như thế nào? Tôi không cần mọi người trợ 

niệm, trợ niệm chưa chắc đáng tin cậy. Ngài tự tại ung dung, tự nhiên thoải mái mà 

ra đi nói đi là đi. Sự biểu diễn của mẫu thân ngài thật là cực kì khoan khoái, những 

người vãng sanh kiểu đó trước đây chưa từng nghe qua, thật là thoáng đạt. Trước 

khi vãng sanh, mặc dù là tuổi tác đã cao, nhưng bà không già yếu,bà rất hoạt bát, 

86 tuổi, tự mình gói sủi cảo, gọi tất cả người nhà đến ăn cơm đoàn viên, sau khi ăn 

cơm xong, bà ngồi trên ghế,hai chân xếp bằng, nói với mọi người rằng ta đi đây,đi 

thật đây. Rất là khoan khoái,rất là tự tại,rất là thoáng đạt, có mấy người có thể làm 

được?  Lão  hòa thượng hải  hiền  không  chịu  làm  phiền người  khác,  là đi lúc  nửa 

đêm,khi mọi người đều ngủ, sáng ngày hôm sau,lão hòa thượng đã đi rồi, không 

cần người trợ niệm. Lão hòa thượng mặc dù không có nói, nhưng ngài có ám thị. 

Ta đi,buổi tổi ta đi, ban ngày thì sao? Ban ngày thì làm việc, từ sáng đến tối, cả 

ngày  không  có  nghỉ  ngơi.  Những  người  bên  cạnh  khuyên  ngài  thời  gian  đã  lâu 

rồi,nên nghỉ ngơi đi. Ngài nói như thế nào? Ta sắp làm xong rồi, làm xong rồi,ta 

không làm nữa. Mọi người nghe không hiểu ý ngài,trong câu nói có ẩn ý, bây giờ 

ta  làm  xong  rồi  thì  sẽ  đi  ngày  mai  ta  sẽ  không  làm  nữa,trong  câu  nói  có  ẩn  ý. 

Nhưng người nghe không có để ý, cho rằng chỉ là câu nói bình thường, ngày hôm 

sau đi xem lão hòa thượng,ban đêm ngài đã đi rồi, mới nhớ đến lời nói của ngài 

vào hôm qua, câu nói có ẩn ý, nói với tất cả mọi người rằng sứ mệnh biểu pháp của 

ngài đã viên mãn. Sau cùng ngài gát cuốc lên, ở trước phật đường lạy phật niệm 

phật, xưa nay ngài không có gõ khánh , ngài lạy phật niệm phật xưa nay không gõ 

khánh , nhưng hôm nay trên tay lại cầm khánh, gõ khánh niệm phật lạy phật. Cũng 

không có người để ý đến, khi mọi người đã ngủ ngài vẫn còn lạy phật, không biết 

đến khi nào khánh không còn kêu nữa,  và ngài đã đi. Trong kinh này nói, "thụ 

cùng tam tế,hoành biến thập thường"( thẳng đến tam tế,ngang khắp thập phương) 

đây là nói tự tánh,tự tánh có bao lớn? Siêu việt thời gian,siêu việt không gian, thập 

phương là nói không gian,tam tế là nói ba đời,  quá khứ,hiện tại,tương lai phi tại 

tâm  ngoại  (không  phải  ở  ngoài  tâm)  "cực  lạc  quốc  độ,phi  tại  tâm  ngoại"  là  chân 

tâm của bản thân ta biến hiện ra, "bách giới thiên như,giai ngã bổn cụ", câu nói này 

chứng  minh  khi  lục  tổ  huệ  năng  đại  sư  khai  ngộ,câu  thứ  ba  nói,  "nào  ngờ  tự 

tánh,vốn tự đầy đủ", chính là đầy đủ ở chỗ này. Biến pháp giới hư không pháp giới 

vạn sự vạn pháp đều là tự tánh sẵn có, thật vậy, tâm ngoại vô pháp,pháp ngoại vô 

tâm (ngoài tâm không có pháp,ngoài pháp không có tâm) tâm có bao lớn,lớn hơn 

cả hư không pháp giới, trong kinh lăng nghiêm có một ví dụ  xem tâm như là hư 

không  pháp  giới,tâm  lớn  như  thế, xem  hư  không  pháp  giới  như  là  một  áng  mây, 

một áng mây trong không trung.  Biến pháp giới hư không giới có bao lớn? Chính 

là áng mây này, tâm có bao lớn? Tâm là lớn như hư không vậy, biến pháp giới hư 

không giới ở trong tự tánh ở trong thái hư không,đọc thiếu chữ "không" đức thế tôn 

ở trong kinh lăng nghiêm dùng cái tỉ dụ này, để chúng ta đối với tâm  cùng pháp 

giới mà do tâm biến hiện ra có một khái niệm. "tâm tịnh tắc phật độ tịnh,độ tịnh 

tức ngã tâm tịnh. (tậm tịnh thì phật độ sẽ tịnh, độ tịnh tức là tâm ta thanh tịnh) hà 

hữu nhất pháp,tại ngã tâm ngoại" (làm sao lại có pháp nào,ở bên ngoài tâm ta) câu 

nói này nói rất hay,chúng ta phải luôn ghi nhớ, tất cả các pháp đều là tự tánh biến 

hiện ra, tâm ngoại vô hữu nhất pháp khả đắc. Người trung hoa nói quan hệ lý luận, 

đây là trong phật pháp đem quan hệ lý luận nói đến nơi tột cùng,nói đến nơi cứu 

cánh. Cả vũ trụ cùng với chúng ta có quan hệ gì? Là nhất thể. Ai biết được? Phật 

bồ tát biết được, phật bồ tát biết được,phật bồ tát đã làm được. Sự từ bi của phật bồ 

tát chính là lòng yêu thương, gọi là "vô duyên đại từ,đồng thể đại bi" (yêu thương 

vô điều kiện, từ bi với tất cả chúng sanh) chúng ta hãy nghĩ xem hai câu nói này. 

Vô duyên,nghĩa là không có điều kiên, tại sao không có điều kiện? Là vì nhất thể, 

vậy còn có điều kiện gì. Bi là thương xót, chúng sanh có khổ nạn nhất định sẽ phải 

giúp  họ,cứu  họ,  tại  sao  giúp  họ,cứu  họ?    Họ  và  ta  là  nhất  thể,  họ  khổ  tức  là  ta 

khổ,họ vui thì ta sẽ vui, chúng ta là nhất thể. Vì họ mà cứu khổ cùng vui chính là vì 

sự cứu khổ cùng vui với chính bản thân, là một không phải là hai,nói đến nơi tột 

cùng  (cực  xứ)  nho  gia  nói  cũng  tương  đối  hay,  nhưng  không  như  phật  nói  được 

rộng lớn như vậy, nói được triệt để như vậy, được đầy đủ như vậy. Lý luận trung 

hoa nói năm loại,quan hệ giữa người và người, phật pháp nói luân lý,nói năng sanh 

vạn pháp, vạn pháp bằng với tâm tánh, vạn pháp bằng với tự thể,bằng với bản thể, 

vạn pháp chính là bản thân mình, không có pháp nào là tâm ngoại chi pháp, đã nói 

tường tận,dứt khoát. Cho nên tâm tịnh chính là phật độ tịnh,  độ tịnh chính là ngã 

tâm tịnh, bạn hãy xem xem mối quan hệ giữa ngã tâm và báo độ cư trụ  làm gì có 

pháp  nào,nằm  ngoài  tâm  ta?  Pháp  thân  bồ  tát  đã  khẳng  định.  "bổn  kinh  sở 

thuyên,trực  hiển  bổn  tâm"  sở  thuyên  nghĩa  là  giải  thích,giải  thích tường tận, trực 

hiển bổn tâm, "toàn chương tự tánh. Đương tướng tức đạo,vô phi thực tướng". Mấy 

câu này là lý luận  trong đại thừa của phật pháp. Đương tướng tức đạo,đạo, là con 

đường  thành  phật  cho  nên  tất  cả  các  hiện  tượng  trong  lòng  của  những  người  tu 

hành không ngoài thực  tướng, đều là  tự tánh. Trong  <yếu  giải>  của ngẫu ích  đại 

nói rất hay, "thực tướng vô nhị,diệc vô bất nhị" (thực tướng không hai,cũng không 

ngoài hai) thực tướng không hai,không hai tức là một, hai và không hai tất cả đều 

phải buông xả. "thị cố cử lễ tác y tác chánh" chính là bổn thể của tự tánh tạo ra y 

báo của chúng ta,tạo ra chánh báo của chúng ta. Thế giới cực lạc cũng vậy, thế giới 

này của chúng ta cũng vậy. Nhưng thế giới này của chúng ta có phiền phức, phiền 

phức là gì? Là do a lại da nó biến hiện, làm cho tánh khởi,vốn dĩ tánh khởi là cùng 

với thế giới cực lạc hoàn toàn tương đồng, bây giờ thì bên trong lại xen tạp vọng 

tâm,  cũng  tức  là  vọng  tưởng,hay  gọi  là  vọng  niệm,  làm  cho  tánh  khởi  trở  thành 

duyên  khởi,  duyên  khởi  chính  là  thập  pháp  giới,chính  là  lục  đạo,  y  chánh  trang 

nghiêm trong thập pháp giới lục đạo tánh khởi cộng thêm duyên khởi. Bây giờ phải 

tu hành như thế nào? Chúng ta hãy đem những cái duyên khởi buông xả nó,không 

cần nó, thì tánh khởi sẽ hiện tiền. Tánh khởi chính là thế giới cực lạc, là phật a di 

đà tu thành, là do tự tánh của ngài biến hiện ra. Tự tánh của ngài cùng với tự tánh 

của ta là một tự tánh,không phải là hai, nói cách khác,tự tánh của ngài biến hiện ra 

chính là tự tánh của ta biến hiện ra, là một không phải là hai. Cho nên trung phong 

thiền sư trong < hệ niệm pháp sự>  viết rất rõ rãng,rất minh bạch. Ngài nói: " a di 

đà phật chính là tâm ta, tâm ta chính là a di đà phật"  đây là nói tự tâm của bản thân 

chúng ta cùng với phật a di dà là một không phải là hai; lại nói :" thử phương tức 

thị tịnh độ" (nơi đó chính là tịnh độ" chính là thế giới cực lạc, thế giới cực lạc tức 

là thử phương,đây là nói y báo. Y chánh trang nghiêm,tự tha không hai, ngay cả cái 

ý niệm không hai cũng không có chính là một sự việc,thật là một không phải là hai. 

Cho nên tác y báo,tác chánh báo, tác pháp thân,tác báo thân,"tác tự tác tha nãi chí 

năng thuyết sở thuyết,năng độ sở độ, năng tín sở tín,năng nguyện sở nguyện,năng 

trì sở trì, năng sanh sở sanh,năng tán sở tán." nói nhiều như vậy, lục tổ huệ năng 

nói có một câu,bốn chữ, "năng sanh vạn pháp" cái này nói nhiều như vậy cùng với 

câu  năng  sanh  vạn  pháp  này  hoàn  toàn  tương  đồng,  năng  sanh  sở  sanh  là  một 

không phải là hai. "vô phi thực tướng chánh ấn chi sở ấn"  đây là ví dụ, thực tướng 

cũng  giống  như  là  ấn  tín,  ấn  tín  được  đóng  lên,thì  có  thể  tin  tưởng,    đây  là 

thật,không  phải  là  giả.  Nước  trung  hoa  từ  xưa  đến  nay  đối  với  ấn  tín  rất  là  xem 

trọng,  nó  dùng  để  chứng  mính  thật  giả,  có  ấn  tín,thì  là  thật,  không  có  ấn  tín  ,thì 

không  thể  tin  cậy.  "do  thượng  khả  kiến  toàn  kinh  hốt  luân  tại  nhất  thực  tướng 

trung". Hốt luân là toàn bộ,hoàn toàn không có khiếm khuyết, trong tại nhất thực 

tướng. "cố vân dĩ thực tướng vi thể tánh dã", bộ kinh này câu nào chữ nào cũng 

đều là thực tướng, bất luân là nói lý,bất luận là nói sự, bất luận là thuyết tự(nói về 

bản  thân  mình),bất  luận  là  thuyết  tha  (nói  về  người  khác)  tất  cả  đều  là  nhất  thể. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau cùng này, "bổn kinh vân: khai hóa hiển thị chân thật 

chi tế", (sự mở mang là lúc hiển thị cái chân thật) đây là trong kinh văn viết, "dục 

chửng quần manh,huệ dĩ chân thật chi lợi; (muốn cứu được mầm non,thì phải lấy 

sự chân thật làm lợi ích) trụ chân thật huệ,dũng mãnh tinh tấn, (ở trong trí huệ chân 

thật,dũng manh tinh tấn) nhất hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ" (một lòng 

hướng về trang nghiêm diệu độ) ở trong này xuất hiện ba cái chân thật, chân thật 

chi  tế,chân  thật  chi  lợi,trụ  chân  thật  huệ  chân  thật  trí  huệ.  Trong  một  bộ  kinh  ba 

loại chân thật này đầy đủ không nhiều, chỉ có đại thừa viên giáo; trong kinh điển 

tiểu  thừa,  trong  bộ  phận  kinh  điển  phương  đẳng  không  có    ba  cái  chân  thật  này 

cùng chung với nhau. Từ câu thứ ba là chứng tỏ bộ kinh này là bảo điển chân thật 

khai thị,giáo hóa tỏ rõ chân thật chi tế chân thật chi tế là tự tánh, bộ kinh này dạy 

chúng ta minh tâm kiến tánh. Đây không phải là dạy cho chúng ta vãng sanh tịnh 

độ sao? Đúng,vãng sanh tịnh độ chính là minh tâm kiến tánh, nếu như bạn dụng 

công đắc pháp, thì trong cuộc đời này sẽ có thể làm được dụng công không như 

pháp,thì  sẽ  không  làm  được.  Cái  gì  gọi  là  như  pháp?  Phải  nghe  lời,phải  chân 

thật,phải  làm  thật,  nghe  phật  nói,nghe  tổ  sư,nghe  thầy  nói.  Lý  niệm  dạy  học  của 

phật  pháp  là  nhất  môn  thâm  nhập,trường  thời  huân  tu,  cuộc  đời  này  của  bạn  có 

phải là chuyên tu nhất môn không? Chuyên tu nhất môn thì bạn sẽ nhận được cái 

kết quả  này  cái  sơ  sót  mà  chúng  ta phạm  phải  là không  có  một đời  chuyên  công 

nhất môn khi còn trẻ chúng ta chịu sự ảnh hưởng của thời đại này, cái thời đại này 

là thời đại khoa học văn minh, khoa học ở trên trái đất này đã 400 năm, có ai mà 

không  bị  ảnh  hưởng,nhất  định  là  bị  ảnh  hưởng  ảnh  hưởng  lớn  nhất  là  cái  gì? 

Không tin  tưởng  nhất  môn  thâm  nhập,  ta  không  học làm  sao  mà  hiểu được,nhất 

định phải học hỏi tìm tòi huống hồ trong kinh phật là tứ hoằng thệ nguyện, "pháp 

môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học",  phật  cũng  dạy  chúng  ta  phải  học  hỏi  cho  nhiều 

(quảng học) phật nói không có sai, mà là chúng ta giải thích sai,giải đáp sai, bạn 

xem  bốn  câu  tứ  hoằng  thệ  nguyện  câu  thứ  nhất  "chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

độ",  đây là gì? Là phát nguyện, phát nguyện gì? Là nguyện độ chúng sanh, tốt! 

Cái nguyện này,cái nguyện này là một con đường, cũng chính là toàn tâm toàn ý vì 

chúng sanh mà phục vụ, chẳng phải là cái ý nghĩa này sao?  Tất cả chúng sanh, tại 

vì sao mà  vì họ phục vụ ? Bởi vì là cùng nhất thể, nên mới có cái nghĩa vụ này vì 

họ mà phục vụ. Cũng giống như là trên thân thể của chúng ta cái thân thể này là do 

các tế bào hợp thành, các nhà khoa học nói với chúng ta rằng, cơ thể con người  là 

do khoảng 60 ngàn tỷ tế bào hợp thành, 60 ngàn tỉ tế bào này là nhất thể, mỗi một 

tế bào  đều phải vì tất cả các tế bào khác mà phục vụ, chính là cái ý nghĩa này,đây 

là phát nguyện phục vụ phải có trí huệ và năng lực phục vụ,  không có đức năng thì 

không thể phục vụ được, cho nên cái đầu tiên phải tu dưỡng là đức năng,  đó mới 

chính là đoạn phiền não, "phiền não vô tận thệ nguyện đoạn". Phiền não chướng 

ngại trí huệ,chướng ngại đức năng, phải cắt đứt  phiền  não, sau đó  thì  mới  có thể 

học hỏi tìm tòi, phía dưới có điều này "pháp môn vô lượng thệ nguyện học", hiện 

tại phiền não của chúng ta chưa đoạn chưa đoạn thì làm sao có thể học pháp môn, 

phải đoạn được phiền não thì mới có thể học được pháp môn. Thật ra đã đoạn được 

phiền nào thì không cần học pháp môn, sẽ hiểu hết pháp môn,nó tự nhiên sẽ thông 

suốt, tự hiểu được ý nghĩa. Sau đó sẽ tự bản thân thành phật đạo, có năng lực độ 

thập địa bồ tát, có năng lực độ đẳng giác bồ tát là cái ý nghĩa này,không thể giải 

đáp  sai  lầm.  Hiện  tại  chúng  ta  học  pháp  môn,  học  pháp  môn  là  gì?  Là  vì  muốn 

đoạn được phiền não đoạn phiền não chỉ có một pháp môn có thể đoạn được nhiều 

quá thì không thể đoạn được,quá phức tạp, phiền não chướng ngại tâm thanh tịnh, 

phiền não chướng ngại tâm bình đẳng,  chân tâm là thanh tịnh,là bình đẳng, phiền 

não  chính  là  chướng  ngại  bạn thanh  tịnh,  chướng  ngại bạn bình  đẳng.  Mục đích 

của  đoạn  phiền  não,  là  khôi  phục  sự  thanh  tịnh,bình  đẳng  của  chúng  ta,  thật  sự 

thanh tịnh,bình đẳng rồi thì tự nhiên sẽ giác ngộ sự giác ngộ này chính là tự hiểu 

được ý nghĩa kia, nhìn thấy được những gì? Vô lượng trí huệ,vô lượng đức năng,vô 

lượng tướng hảo, trong tứ hoằng thệ nguyện đều có hết. Bộ kinh này lại có năng 

lượng khai hóa tỏ rõ tự tánh, có cái  đức năng này,có  cái trí huệ này, có thể cứu 

được tất cả những chúng sanh khổ nạn, để họ có được lợi ích thật sự. Lợi ích thật 

sự nhất chính là tín nguyện trì danh, là lợi ích thật sự nhất. Lão hòa thượng hải hiền 

đã chứng minh cho chúng ta, sư đệ của ngài bảy mươi mấy năm một câu phật hiệu 

bản thân ngài thì 92 năm một câu phật hiệu, tín nguyện trì danh. Ngài có được cái 

gì? Ngài có được niệm phật tam  muội, đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh, sau 

cùng là vãng sanh thế giới cực lạc thân cận cùng phật a di đà, một chút cũng không 

giả,là lợi ích thật sự. Từ sáng đến tối không có cái ý niệm khác, chỉ chính là một 

câu a di đà phật, đây chính là trụ chân thực huệ. A di đà phật là chân thật trí huệ, 

niệm lâu rồi tự nhiên sẽ đắc tam muội, tự nhiên sẽ đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến 

tánh, lúc ra đi đương nhiên sẽ được tự tại,  không cần đến sự giúp đỡ của người 

khác,  cần  sự  giúp  đỡ  của  người  khác  thì  chưa  đáng  tin  cậy,  khi  bạn  lâm  chung 

người giúp đỡ bạn ở đâu, bạn làm sao thông báo cho họ,họ làm sao biết được? Cho 

nên  thật  sự  vãng  sanh  là  quyết  định  ở  nơi  bản  thân  bạn  nói  đi  thì  sẽ  đi, nó  ở  thì 

cũng  có  thể  ở,  sanh  tử  tự  tại.  Dũng  mãnh  tinh  tấn,nhất  hướng  chuyên  chí  trang 

nghiêm diệu độ,  đây là nói thế giới cực lạc, thế giới cực lạc là do phật a di đà tạo 

dựng nên, mỗi một người niệm phật chúng ta  đều phải tận một phần sức lực làm 

trang  nghiêm  thế  giới  cực  lạc, dùng  cái  sức  lực  gì?  Tín  nguyện  trì  danh  chính  là 

trang nghiêm thế giới cực lạc. Thế giới cực lạc có phần của bạn, nói cách khác,thế 

giới  cực  lạc  là  quê  hương  làm  gì  có  cái  đạo  lý  không  thể  về  được  quê  hương? 

Chúng ta cùng phật a di đà là nhất thể,  chúng ta vãng sanh ngài dĩ nhiên là sẽ đến 

tiếp dẫn. Cho nên,""thử tức bổn kinh chi sở khai thị giả (đây tức là lời khai thị của 

bộ kinh này) di đà thế tôn,tuyên thử diệu pháp, (đức di đà,nói ra pháp môn vi diệu 

này) dục huệ dữ chúng sanh dĩ chân thật chi lợi, (muốn ban ân huệ cho tất cả chúng 

sanh,làm lợi ích chân thật) thử tam chân thật,tức nhất tức tam" (ba loại chân thật 

này,là một cũng tức là ba) ba loại chân thật,một mà ba,ba mà là một. "phương tiện 

cứu  cánh,bất  khả  tư  nghì.  (tiện  lợi  hiệu  quả,không  thể  nghĩ  bàn)  y  chánh  pháp 

môn,cử thể giai thị chân thật chi tế" (pháp môn y chánh,tất cả thể đều là chân thật 

chi tế) y báo là thế giới tây phương cực lạc, chánh báo là phật a di đà,là chư đại bồ 

tát,  không có cái nào không phải chân thật chi tế. Chân thật chi tế chính là thực 

tướng,chính là tự tánh,  không có cái nào không phải là do tự tánh biến hiện ra, là 

tự  tánh  không  phải  là  duyên  khởi,  cùng  với  thế  giới  này  của  chúng  ta  hoàn  toàn 

khác  nhau.  Tánh  khởi  không  sanh  không  diệt,  tánh  khởi  thanh  tịnh  không  có  ô 

nhiễm, năm câu của đại sư huệ năng nói đó chính là tánh khởi, ngài đã kiến tánh, 

nhìn  thấy  được  quốc  độ  y  chánh  trang  nghiêm  của  tánh  khởi.  ở  cái  thế  này  của 

chúng ta, thế giới hoa  tạng là tánh  khởi, ở  tây  phương  tổng thể  đều là  tánh khởi, 

đồng cư độ,phương tiện độ,thực báo độ, thường tịch quang độ tất cả đều là tánh 

khởi,không  có  duyên  khởi,  trang  nghiêm  đến  tột  cùng.  Chúng  ta  phải  phát 

tâm,không thể không phát tâm  bây giờ thời gian đã đến, chúng ta tạm học đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 16) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi. mời mọi người cùng tôi quy y tam bảo: 

a xà lê tồn niệm, ngã đệ tử diệu âm, thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y phật 

đà, lưỡng túc trung tôn; quy y đạt ma, ly dục trung tôn; quy y tăng già ,chư chúng 

trung tôn. a xà lê tồn niệm, ngã đệ tử diệu âm, thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, 

quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn; quy y đạt ma, ly dục trung tôn; quy y tăng già 

,chư chúng trung tôn. a xà lê tồn niệm, ngã đệ tử diệu âm, thỉ tòng kim nhật,nãi chí 

mệnh tồn, quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn; quy y đạt ma, ly dục trung tôn; quy y 

tăng già ,chư chúng trung tôn. mời xem "đại kinh khoa chú" trang 169,bắt đầu xem 

hàng thứ ba, từ chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ: 【hựu bổn kinh"đức tuân 

phổ hiền phẩm"vân: （lại nữa <Đức Tuân Phổ Hiền Phẩm> nói rằng:) khai hóa 

hiển thị chân thật chi tế】。(mở mang tỏ rõ chân thật chi tế) {đại giáo duyên khởi 

phẩm} cũng có cách nói như vậy [dục chửng quần manh,huệ dĩ chân thật chi lợi. 

{tích công lũy đức phẩm}vân: trụ chân thực tuệ,dũng mãnh tinh tấn, nhất hướng 

chuyên chí trang nghiêm diệu độ. chân thật chi tế giả, chân như thực tướng chi bản 

tế. thử tức bản kinh chi sở khai thị giả dã]. đức tuân phổ hiền là phẩm thứ hai,là tự 

phẩm, tự của kinh này (bổn kinh) có ba phẩm đây xem như là chứng tín tự, phẩm 

thứ ba là phát khởi tự đại giáo duyên khởi, phát khởi tự khai hóa ,khai là khai thị, 

hóa là giáo hóa. những người có lợi căn  nghe được lời khai thị của Phật Bồ Tát thì 

họ sẽ hiểu, thì sẽ khởi tác dụng, khởi tác dụng gì? Là thay đổi khí chất. sự thay đổi 

này không phải là sự thay đổi bình thường, là tỏ rõ chân thật chi tế. chân thật chi tế 

là gì? chính là chân như thật tướng, là họ đã hiểu rõ chân tướng của tất cả các pháp. 

đây quả là không phải người tầm thường, những người bình thường lý giải được 

không có độ sâu như thế. câu nói này cùng với câu <ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ 

tâm> trong kinh Kim Cang nói là cùng một cảnh giới. chân thật chi tế chính là 

chân như bản tánh, là ở đâu? Là trong tất cả các hiện tượng? năng hiện là tự tánh, 

tự tánh cũng là chân tâm, là năng hiện. sở hiện là vạn vật, trong Đại Kinh thường 

nói "tướng do tâm sanh", tướng là hiện tượng. ngày nay khoa học đem hiện tượng 

của vũ trụ chia thành ba loại: hiện tượng vật chất,hiện tượng thông tin thông tin là 

tinh thần,là khởi tâm động niệm, loại hiện tượng tự nhiên thứ ba là cả một vũ trụ 

không nằm ngoài ba loại hiện tượng. trong kinh Phật cũng có cách nói như vậy, 

danh từ không như nhau, trong kinh Phật nói tam tế tướng của A Lại Da, chính là 

khoa học nói đến là ba hiện tượng này, loại thứ nhất là nghiệp tướng, nghiệp tướng 

chính là hiện tượng tự nhiên: loại thứ hai  là chuyển tướng, chuyển tướng chính là 

hiện tượng của thông tin loại thứ ba gọi là cảnh giới tướng, cảnh giới tướng chính 

là hiện tượng vật chất. ba loại hiện tượng này, trong kinh Kim Cang  nói, <phàm là 

hữu tướng đều là hư vọng>, ba loại hiện tượng này đều là hư vọng. hôm nay đúng 

lúc có vị đồng tu cho tôi 1 phần tài liệu  Tại vì sao nói nó là hư vọng chúng ta hãy 

từ điện ảnh kiểu xưa mà xem, bây giờ có thể rất hiếm có, vì bây giờ toàn là điện 

ảnh kỹ thuật số, tiến bộ đến mức này. phim điện ảnh kiểu xưa là  ở chỗ  của tôi có 

bộ phim điện ảnh kiểu xưa mỗi một tấm là một hiện tượng độc lập, không có hai 

tấm là trùng lập nhau, tấm nào cũng khác nhau, mặt ảnh độc lập, ở trong máy chiếu 

phim tốc độ chiếu phát là mỗi giây 24 tấm, chúng ta xem phim trên màn ảnh thì sẽ 

bị nó gạt, tưởng nó là thật. không ngờ rằng nó do máy chiếu phim mở ra. tấm này 

được mở ra trên màn ảnh thì lập tức sẽ đóng lại, lại mở ra nữa tiếp,tấm thứ hai 

được phát ra, vì tốc độ của nó nhanh,một giây 24 tấm, như vậy là đã gạt được 

chúng ta, chúng ta cứ tưởng rằng đó là thật, họ khóc bạn cũng khóc theo họ cười 

bạn cũng cười theo,hoàn toàn không biết chân tướng sự thật. nếu như chúng ta làm 

một cuộc thực nghiệm, một giây 24 tấm, chúng ta bôi đen 23 tấm đi,  chỉ giữ lại 

một tấm,  chỉ giữ lại một tấm để trong máy chiếu phim và phát ra, là 1 giây trên 24  

chúng ta sẽ nhìn thấy được hiện tượng gì? sẽ nhìn thấy được một vệt sáng chớp 

một cái, trong vệt sáng đó có cái gì thì cũng không nhìn thấy được rõ ràng, 1 giây 

trên 24  không nhìn thấy được rõ ràng,  chỉ nhìn thấy được vệt sáng chớp một cái. 

bây giờ chúng ta phải biết rằng truyền hình giống thật hơn so với điện ảnh, Tại vì 

sao? Vì truyền hình  là 1 giây 50 tấm, truyền hình kỹ thuật số mỗi giây 100 tấm, 1 

giây trên 100 ,1 giây trên 50 . 1 giây trên 24 thì chúng ta sẽ không nhìn thấy được, 

chỉ nhìn thấy vệt sáng chớp một cái, đại khái là đến khoảng 1 giây trên 100 ngay cả 

cái vệt sáng đó chớp cũng không nhìn thấy được. Bây giờ, cái con số này các bạn 

phải hiểu rõ nó, Di Lặc Bồ Tát nói, " 1 cái búng tay  tam thập nhị ức bách thiên 

niệm" bách thiên là 100 ngàn, 32 ức nhân với 100 ngàn, con số được là  320 "triệu" 

cái một "triệu" này là 1 ngàn tỷ hay là 1 triệu?  nói cho đúng phải là 1 ngàn tỷ, một 

"triệu" là 1 ngàn tỷ. 320 ngàn tỷ, một cái búng tay, cái tần số này quá cao! sẽ ở 

trước mắt chúng ta, là cái gì? Là tất cả các vật chất, con mắt của chúng ta có thể 

nhìn thấy được , lỗ tai có thể nghe được, mũi có thể ngửi được,lưỡi có thể nếm 

được, tất cả các hiện tượng mà thân thể tiếp xúc  đều là ở trong cái tần số này sản 

sinh ra. 1 giây sanh diệt bao nhiêu lần? Chính là như trên mặt ảnh, tấm phía trước 

diệt rồi, thì tấm phía sau lại sanh ra, nó không phải là tướng tương tục, tướng tương 

tục là tấm nào cũng như nhau, thì gọi là tướng tương tục, cho nên gọi là giống 

nhiều khác ít (đại đồng tiểu dị) chúng ta bị giới hạn bởi cái ở trước mắt (nhãn tiền) 

trong cái pham vị này. cái phạm vi này nó quá nhỏ bé, cho nên giống như là giống 

nhiều khác ít, trên thực tế nếu không,nó là giống ít khác nhiều, Tại vì sao? Vì cả vũ 

trụ đã thay đổi lớn, chúng ta chỉ nhìn thấy được góc này của Hương Cảng, mà 

những nơi khác thì không nhìn thấy được, nếu bạn nhìn thấy cả Đại Lục thì nó sẽ 

không như nhau, Hương Cảng không có thay đổi,nhưng Đại Lục thì có, huống chi 

là phát triển đến biến pháp giới hư không giới,  Cả vũ trụ mà ngày nay nói. Cả vũ 

trụ là từ đâu có? chính là do cái hiện tượng chấn động sóng sản sinh ra. cái sự việc 

này từ từ đã được khoa học chứng minh,  đây là vũ trụ mà trong Phật pháp nói. 

ngày nay sự bí ẩn của hiện tượng vật chất,  đã được các nhà khoa học làm sáng tỏ, 

cũng với những gì trong kinh Phật nói là hoàn toàn giống nhau, vật chất là giả 

không phải là thật. cho nên Phật mới nói "phàm là hữu tướng đều là hư vọng", hiện 

tượng vật chất,hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên tất cả đều là hư vọng. Từ 

đâu mà có?  từ tâm hiện,thức biến. Nhất Chân pháp giới,thế giới Cực Lạc mà trong 

kinh nói, cùng với cái thế giới này của chúng ta là không như nhau, cái thế giới này 

của chúng ta là tâm hiện thức biến, có thức biến, cái thế giới kia thì không có thay 

đổi biến hóa. nói cách khác nó không phải giống như là chúng ta chiếu phim điện 

ảnh, tại vì nó không cái tần số này. thập pháp giới có tần số,lục đạo có tần số, Nhất 

Chân pháp giới không có tần số. Tại vì sao? Là vì nó thanh tịnh. nó có hiện 

tướng,có không hiện tướng,  chỉ có hiện và không hiện, tướng sanh diệt không có 

bên trong, một cái búng tay tam thập nhị ức bách thiên niệm nó không có cho nên 

hiện tướng ở nơi đó là vĩnh hằng không thay đổi, không thể nói tương tục, tương 

tục là động,nó không động. cho nên cái tướng đó gọi là thật,không sanh không diệt. 

vào thời Đường Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng đại sư minh tâm kiến tánh, tánh là 

như thế nào? ngài nói năm câu nói. tánh là gì? Là chân tâm,bổn tánh. câu nói thứ 

nhất là nói vốn tự thanh tịnh, "nào ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh", nào ngờ là 

không nghĩ rằng, không nghĩ rằng tự tánh của chúng ta chính là chân tâm của 

chúng ta, mãi mãi là thanh tịnh, xưa nay không có bị ô nhiễm qua.  ngày nay trên 

trái đất ô nhiễm nhiều, sự ô nhiễm của vật chất, ô nhiễm của tinh thần, ô nhiễm của 

thiên nhiên,tất cả đều bị ô nhiễm. Thế giới Cực Lạc không có cái hiện tượng này, 

mãi mãi thanh tịnh. cái thứ hai là "vốn không sanh diệt". cái thế giới này của chúng 

ta bạn nhìn thấy được  đều là pháp sanh diệt, người và động vật có sanh lão bệnh 

tử, thực vật có sanh trụ dị giảm, khoáng vật,núi sông đất đai có thành trụ hoại 

không,  không có cái nào không phải là sanh diệt. các nhà khoa học nói với chúng 

ta rằng, thân thể của chúng ta là do cái gì tạo thành? Là tế bào có bao nhiêu tế bào? 

có khoảng 60 ngàn tỷ tế bào, là có 60 ngàn tỷ tế bào. 60 ngàn tỷ tế bào này thọ 

mạng không như nhau, có cái thọ mạng dài,có cái thọ mạng ngắn, nó là sự thay cũ 

đổi mới. nói một cách khác, mỗi ngày đều có rất nhiều tế bào chết đi theo cơ thể 

của chúng ta mà bài tiết, theo lỗ chân lông mà bài tiết, theo sự đại tiểu tiện mà bài 

tiết, đó là cái gì? Đó là số tế bào đã chết đi. những thức ăn dinh dưỡng mà chúng ta 

ăn vào lại sanh sản ra những tế bào mới, những tế bào mới thay thế những tế bào 

đã chết đi. nói cách khác, thân thể của ngày hôm qua cùng với hôm nay  không 

phải là một thân thể. mỗi một 24 tiếng đồng hồ,tức là một ngày đêm, sự thay cũ đổi 

mới có bao nhiêu tế bào? 700 tỷ tế bào mỗi một ngày sẽ có 700 tỷ tế bào thay đổi. 

những cái cũ đổi thành những cái mới. thân thể mỗi ngày đều không như nhau, 

không thể xem như là một thân thể  nếu như bạn tất cả đểu hiểu rõ,đều minh bạch 

thì quan niệm của bạn là cái cách nhìn này, thì bạn sẽ hiểu được thân thể là giả, 

thân thể không phải là ta. cái gì mới là ta? ta, là cái Phật nói bất sanh bất diệt. Huệ 

Năng đại sư minh tâm kiến tánh, và đã tìm thấy được cái ta cái ta vốn dĩ là không 

sanh không diệt  không những không sanh không diệt, vả lại còn rất là phi thường, 

"vốn tự đầy đủ" tự bản thân vốn dĩ là đầy đủ. đầy đủ là gì? Trí huệ đầy đủ, trí huệ 

vô lượng,đức năng vô lượng, tài nghệ vô lượng,tướng hảo vô lượng. trong kinh 

Phật nói sự trang nghiêm chánh báo của Phật A Di Đà, đó là cái chúng ta vốn có, ai 

ai cũng đều có,cùng với Phật như nhau. Phật giới thiệu cho chúng ta báo thân của 

Phật A Di Đà, thân có 8 vạn 4 ngàn tướng. người thế gian này của chúng ta, quý 

nhân,tướng là tốt nhất, chỉ có 32 loại,32 tướng. Phật A Di Đà của Thế Giới Cực 

Lạc có 8 vạn 4 ngàn tướng, mỗi một tướng có 8 vạn 4 ngàn tùy hình hảo, mỗi một 

tùy hình hảo phóng ra 8 vạn 4 ngàn ánh quang minh, trong mỗi một ánh quang 

minh đều có chư Phật Như Lai Bồ Tát đang mở lớp dạy học,rất là náo nhiệt, 

không có hiện tượng sanh diệt, thọ mạng là vô lượng thọ.  không có hiện tượng 

sanh diệt, vô lượng thọ tức là trẻ trung mãi mãi,không già,  không có sanh lão bệnh 

tử, cho nên nó có hiện có ẩn. đạo lý ẩn hiện trong bộ kinh này chúng ta đểu đã học 

qua. tại vì sao hiện? là tập khí của phiền não vô thủy vô minh  không có đoạn tận 

thì nó sẽ hiện.  Bồ Tát có hiện,Phật cũng có hiện, Bồ Tát hiện là ở bên trong cái 

này cắt đứt tập khí, cái hiện của Phật là giúp đỡ pháp thân Bồ Tát, chiếu cố pháp 

thân Bồ Tát, giúp họ nâng cao cảnh giới. bên trong cái này là bất sanh bất diệt.  tập 

khí phiển não vô thủy vô minh đoạn tận rồi, thì cái tướng này sẽ không thấy 

nữa,cho nên gọi là ẩn.  ẩn chính là "vốn tự đầy đủ" mà Huệ Năng đại sư nói. nhưng 

mà nó không có hiện tượng cũng chính là nói nó không có hiện tượng vật chất, 

không có hiện tượng tinh thần,không có hiện tượng tự nhiên cho nên liễu bất khả 

đắc. đối với nó không thể sanh lòng được mất, nếu sanh lòng được mất là sai, 

không thể khởi tâm động niệm,  khởi tâm động niệm là sai ,là mê muội.  không 

khởi tâm,không động niệm, cái cảnh giới này sẽ hiện tiền,  khởi tâm động niệm thì 

nó sẽ không hiện tiền.  khởi tâm động niệm sẽ hiện ra cái gì? hiện ra thập pháp 

giới,hiện ra lục đạo luân hồi, cảnh giới mà chúng ta đang ở hôm nay là do khởi tâm 

động niệm  những người nào có thể minh tâm kiến tánh? những người nào không 

khởi tâm,không động niệm thì sẽ kiến tánh. vì thế chúng ta hiểu rằng Huệ Năng đại 

sư ở Hoàng Mai tám tháng,ngài tu gì? một buổi giảng kinh cũng chưa nghe qua, 

Thiền đường một cây nhang cũng chưa ngồi qua ngài chỉ là chẻ củi giã gạo ở trong 

nhà giã gạo đã làm hết tám tháng. trong lòng của lão hòa thượng Ngũ Tồ rất là rõ 

ràng biết được thời cơ đã chín mùi cũng chính là nói thật sự đã làm được không 

khởi tâm,không động niệm, giã gạo không khởi tâm,không động niệm, chẻ củi 

không khởi tâm,không động niệm, lão hòa thượng Hải Hiền của Lai Phật Tự Nam 

Dương trồng trọt không khởi tâm, không động niệm. bất kể là làm việc gì? chỉ cần 

có thể không khởi tâm,không động niệm thì sẽ kiến tánh, cái này phải hiểu rằng có 

khởi tâm động niệm,không có phân biệt chấp trước, người này là Bồ Tát; có khởi 

tâm động niệm,có phân biệt, không có chấp trước,người này là A La Hán; khởi tâm 

động niệm,phân biệt,chấp trước tất cả đều có,người này là phàm phu lục đạo. đây 

là cương lĩnh chung,nguyên tắc chung của việc tu hành. muốn thành Phật,vậy thì 

trong tất cả các cảnh giới đều không khởi tâm,không động niệm. chúng ta nhìn 

thấy được ví dụ của ngài Huệ Năng, chúng ta nhìn thấy được ví dụ của ngài Hải 

Hiền, ngài Hải Hiền là tấm gương  trước mắt của chúng ta  chỉ mới qua đời vào 

năm ngoái,mới có 1 năm. tại sao chúng ta thấy sắc là khởi tâm động niệm, nghe 

được âm thanh là khởi tâm động niệm. là vì vẫn còn phân biệt,còn chấp trước. chỉ 

cần có khởi tâm động niệm, phân biệt,chấp trước thì gọi là tạo nghiệp tạo nghiệp 

gì? Tạo nghiệp luân hồi. lục đạo luân hồi từ đây mà có. tự làm tự chịu. lúc nảy tôi 

đã nói,nếu như có khởi tâm động niệm, có phân biệt,không có chấp trước, không 

có chấp trước thì không tạo nghiệp luân hồi, mãi mãi sẽ thoát ly lục đạo luân hồi, 

sẽ đi đến đâu? Đi đến thế giới Tứ Thánh. Tại vì sao? Vì thế giới Tứ Thánh có phân 

biệt, có khởi tâm động niệm,phân biệt tạo thành. không có không biệt,không có 

khởi tâm động niệm, họ sẽ siêu việt,siêu việt mười pháp giới mười pháp giới là 

giả,họ đi đến đâu? họ sẽ đi đến Nhất Chân Pháp Giới Nhất Chân chính là thực báo 

trang nghiêm độ. học Phật không thể không hiểu rõ không minh bạch cái này sau 

đó thì bạn mới hiểu được pháp môn nào cũng có thể thành vô thượng đạo. ngài Hải 

Hiền không có tham thiền qua, cũng không có học qua giáo không biết chữ,không 

có nghe qua kinh, người này trong Phật môn thật sự gọi là người thượng thượng 

căn, cũng giống như Huệ Năng đại sư là không biết chữ tại sao ngài lại là thượng 

thượng căn? chính là nói ngài xử sự đối nhân xử thế, kiến sắc văn thanh đều không 

khởi tâm động niệm, người này gọi là thượng thượng căn. khởi tâm động niệm là 

không được, sẽ trở thành phàm phu. cho nên tôi khuyên mọi người, nên xem chiếc 

của Lai Phật Tự 1 ngàn lần, mỗi ngày xem 3 lần,một năm sau một năm,cảnh giới 

của bạn cùng với những người bình thường tuyệt đối sẽ khác nhau, mặc dù không 

thể khai ngộ nếu như có thể khai ngộ thì tốt, thì bạn sẽ thành Phật; không thể khai 

ngộ,cái trí huệ,đức năng này sẽ nâng cao với biên độ lớn tuyệt đối cùng với những 

người bình thường sẽ khác nhau. Tại vì sao? Vì tâm của bạn vọng tưởng ít,tạp 

niệm ít, trí huệ tăng trưởng,  những cái bạn chưa có học qua,người ta hỏi bạn, bạn 

có thể trả lời được,bạn không có nói sai. người ta hỏi bạn,làm sao bạn có thể có 

biết được? bản thân bạn cũng không sao hiểu nổi. đó là cái gì? Là tánh đức thấu rõ 

được mấy phần, tuy không nhiều,nhưng cùng với người phàm là không như nhau. 

nếu như thật sự cố gắng, thật sự từ trên nhìn thấu,buông xả mà làm,  thì sẽ có thành 

tựu rất lớn. Tại vì sao?  Vì cái chân thật chi tế mà trong kinh Phật nói, nó không 

phải là giả. mỗi chữ mỗi câu đều có vô lượng ý nghĩa, nói không hết. bộ kinh này 

của chúng ta giảng hơn một ngàn tiếng đồng hồ, cùng với sách vở của trường học 

là không như nhau. trong đại học không có môn học nào, phải học hơn một ngàn 

tiếng đồng hồ, hai tiếng đồng hồ là một học phần (còn gọi là tín chỉ),  600,700 học 

phần, cái này trong đại học không có. cho nên Phật pháp nhất định phải hiểu được 

nhất môn thâm nhập, nhất định không thể học quá nhiều môn,học nhiều rồi thì sẽ 

trở nên tạp loạn, nếu tạp loạn thì tâm ắc sẽ loạn,tinh thần không thể tập trung. cái 

mà bạn học là gì? Cái mà bạn học là pháp thế gian, là thường thức sơ xài trong 

Phật pháp, bạn học những thứ này những cái chân thật của nó ý nghĩa nằm ngoài 

ngôn từ (ý tại ngôn ngoại) cho nên cần phải cố tâm mà lãnh hội, dùng cái gì? Dùng 

chân tâm cái gì gọi là chân tâm? không khởi tâm,không động niệm là chân tâm, 

khởi tâm động niệm là đang dùng vọng tâm, vọng tâm nhất định không thể có 

được, cái này là cái khó của Phật pháp, cùng với thế gian hoàn toàn khác nhau, thế 

gian có thể dùng phân biệt chấp trước để học, Phật pháp nhất định không thể được. 

dùng phân biệt,chấp trước để học Phật pháp sẽ trở thành pháp thế gian, Phật pháp 

sẽ bị đánh mất. pháp không bị đánh mất,mà là chúng ta học tập đánh mất nó, chúng 

ta học không được những cái thật. học được những cái thật thì nhất định phải biết 

buông xả. nói đến buông xả,nhất định phải trì giới. giới luật không cần nhiều, trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói, " nhất tức nhất thiết,nhất thiết tức nhất" (một là tất cả,tất cả 

là một) tam tụ tịnh giới vô lượng vô biên, đúc kết lại không ngoài thập thiện. bạn 

xem rất đơn giản! bạn có thể giữ tốt thập thiện. càng học sẽ càng thâm nhập,càng 

học sẽ càng quảng đại,  bát vạn tế hành của Đại Thừa bạn nhìn thấy được, tam 

thiên oai nghi của Tiểu Thừa bạn nắm bắt được. cho nên Tịnh Độ của chúng ta, 

Hội Tịnh Tông Học thành lập, ở Sunnyvale California Hoa Kỳ, hiện giờ vẫn còn, 

hội trưởng là cư sĩ Dương Nhất Hoa. lúc trước tôi ở bên đó viết một bài Duyên 

Khởi, đưa ra hành môn 5 môn học, đây là thuộc về giới luật. rất dễ nhớ, Tại sao? 

Vì bạn không thể quên, bạn quên mất rồi thì bạn làm sao mà học pháp? cái thứ 

nhất, là tam phước. tam phước là Phật nói với chúng ta nguyên tắc chỉ đạo cao nhất 

của việc tu hành, bất luận là tu pháp môn nào, nguyên tắc chung, là nếu như bạn 

muốn học Phật thì phải từ đây mà bắt đầu. tam phước này là có ba điều. điều thứ 

nhất," hiếu dưỡng phụ mẫu,phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát,tu thập thiện 

nghiệp", bạn có làm được không? Làm như thế nào? tôi thực thi nó ở < Đệ Tử 

Quy>, <Đệ Tử Quy> chính là dạy bốn câu này, thực thi <Đệ Tử Quy> rồi thì bốn 

câu này có thể nói là đã làm được. tất nhiên không viên mãn,nhưng cũng thật sự đã 

làm được, sau đó từ từ lại cầu viên mãn, theo cảnh giới của bạn mà nâng cao lên, 

bạn tự nhiên sẽ hiểu được làm sao viên mãn nó. câu thứ nhất là thế gian thiện,  đây 

là nền tảng của Phật pháp, căn bản của Phật pháp, không có cái này thì không có 

Phật. có cái này rồi,thì bạn sẽ có thể nhập Phật môn. thọ trì tam quy ngũ giới,chúng 

thiện, đây là nhập Phật môn. tam quy là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của việc học 

Phật. tam quy chính là quy y Phật Pháp Tăng, chúng ta ngày ngày niệm Phật là gì? 

Phật là giác ngộ, giác mà không mê,đây gọi là quy y Phật, pháp là chánh tri chánh 

kiến, chánh mà không tà,tà tri tà kiến đoạn dứt rồi, thì là chánh tri chánh kiến, cũng 

tức là cùng chư Phật Bồ Tát  đối với tất cả mọi người và sự vật cách nhìn đều như 

nhau. cái thứ ba quy y tăng, tăng đại diện cho thanh tịnh, lục căn thanh tịnh, chẳng 

vướng bụi trần. cho nên quy y Phật là giác mà không mê, quy y pháp là chánh mà 

không tà, quy y tăng là tịnh mà không nhiễm, giác chánh tịnh. Cái này là cần phải 

tuân thủ, bất kể là bạn học theo tông phái nào,pháp môn nào, Đại Thừa Tiểu 

Thừa,Tông Môn Giáo Hạ, Hiển Giáo Mật Giáo,tất cả đều phải tuân thủ, là cương 

lĩnh chung,nguyên tắc chung.  ngũ giới chính là ngũ thường của người xưa nói, 

hoàn toàn như nhau, không sát sanh là nhân,không trộm cướp là nghĩa, không tà 

dâm là lễ,không vọng ngữ là tín, không uống rượu là trí,nhân nghĩa lễ trí tín. sự 

giáo dục về luân thường của tổ tiên từ sớm đã có, theo cách nhìn của tôi ít nhất là 

đã có trên 1 vạn năm, trước khi chưa có văn tự không thể nói không có văn hóa. 

đạo Bà La Môn ở Ấn Độ có lịch sử 13 ngàn năm, người Trung Hoa cũng có qua lại 

với họ tôi nghĩ rằng văn hóa truyền thống của người Trung Hoa không thể là có 

sau đạo này, ít nhất thì cũng sẽ có 13 ngàn năm, nhưng mà có văn tự chỉ có 4500 

năm, phát minh ra văn tự. không thể nói là trước khi chưa có văn tự là không có 

văn hóa, người Trung Hoa từ sớm đã có khái niệm về luân thường, có ngũ luân ngũ 

thường, sau này lại phát sinh diễn biến ra tứ duy bát đức. chúng ta chỉ cẩn làm tốt 

những cái này, thì cũng chính là Thánh Nhân mà người xưa nói, là Phật Bồ Tát mà 

trong Phật giáo nói, tam quy ngũ giới.Thập thiện ở điều thứ nhất, đây là căn bản 

của căn bản. môn học thứ hai,tiếp đến là Lục hòa,lục hòa kính. tam học,lục độ đây 

chính là Đại Thừa. tam học là giới định tuệ tam học, nhân giới đắc định,nhân định 

khai huệ. đây là cái gì? Đây là phương pháp giảng dạy, thật sự là có thể dạy ra 

Thánh Hiền, dạy ra Phật Bồ Tát,chuyển phàm thành Thánh, phương pháp này rất 

hay. lý niệm của việc giảng dạy là "Giáo chi đạo,quý dĩ chuyên" mà trong Tam Tự 

Kinh nói, chính là nhất môn thâm nhập,trường thời huân tu,  đây là lý niệm dạy 

học của người Phương Đông của Phật  Bồ Tát; phương pháp dạy học là " đọc sách 

ngàn lần,tự hiểu nghĩa kia" nhất định phải tự kiến,tự kiến chính là khai ngộ, không 

có người dạy bạn,tự bản thân cũng sẽ hiểu rõ. tại sao hiểu rõ? Vì bạn đã niệm lâu 

rồi, niệm lâu rồi thì ô nhiễm sẽ không còn nữa, cũng chính là nói vọng tưởng,tạp 

niệm không còn nữa, tâm thanh tịnh sẽ hiện tiền,phân biệt không còn nữa, tâm bình 

đẳng sẽ hiện tiền. thanh tịnh bình đẳng là chân tâm, cái chân tâm này sanh ra trí 

huệ, nó khởi tác dụng chính là trí huệ, trí huệ vô lượng. cho nên bạn đọc quyển 

sách này đến đây bạn sẽ hiểu hết tất cả. bạn xem thì hiểu rõ hết,không xem thì 

cũng hiểu rõ hết, không có cái nào không hiểu,  đây gọi là đại triệt đại ngộ,minh 

tâm kiến tánh.  đây là đại khai trí huệ, thế xuất thế gian tất cả các pháp đều hiểu rõ 

hết, quá khứ,hiện tại,vị lai tất cả đều hiểu rõ hết.  đây là mục đích dạy học của 

người Phương Đông của Phật  Bồ Tát; không phải là dạy học thật nhiều, nhớ thật 

nhiều,không phải vậy. trong "Luận Ngữ" Khổng Tử có nói qua, "ký vấn chi học,bất 

túc dĩ vi nhân sư dã".  cho nên Thánh Hiền thời xưa không xem trọng ký ức không 

chủ trương học nhiều nghe ngóng nhiều và ký ức những thứ này  mà phải chuyên, 

phải chuyên nhất, phải đắc định,phải khai huệ,là xem trọng những thứ này. cho nên 

nền giáo dục của Trung Hoa là nền giáo dục của Thánh Hiền nền giáo dục của Ấn 

Độ là nền giáo dục của Phật Bồ Tát, cùng với lý niệm,phương pháp dạy học hiện 

tại hoàn toàn khác nhau. văn hóa truyền thống ngày nay Phật Pháp Đại Thừa suy 

đến tột cùng, phải làm cho nó hưng thịnh lại  đó chính là lý niệm và phương pháp 

dạy học chúng ta phải thừa nhận,phải nhận thức lại từ đầu, không y theo lý niệm và 

phương pháp này của cổ nhân thì sẽ học không xong. trong đại học có chương 

trình Phật học, lúc trước tôi đã dạy qua bốn năm, dạy cái gì? Là thường thức,Phật 

học thường thức. sau đó tôi không có dạy nữa, Tại vì sao? Dạy cái này có tội dẫn 

dắt bạn đi sai sẽ làm bạn ngỡ rằng Phật học thường thức là những cái mà Phật nói  

vậy là sai rồi,không phải vậy. Phật học thường thức là từ vọng tưởng, trong cách 

nhìn sai lầm của chúng ta mà ra., không có liên can gì với Phật Bồ Tát. đây là sai 

lầm của chúng ta, Phật Bồ Tát không có lỗi, là chúng ta nhận thức sai lầm lý giải 

nó sai lệch đi. vậy chúng ta phải học như thế nào? phải đi con đường cũ,học theo 

giới định tuệ, đi theo nhất môn thâm nhập,trường thời huân tu, nhất định phải nhân 

giới đắc định,nhân định khai ngộ. cho nên chúng ta học tập Hán học đầu tiên là 

phải thực nghiệm, sự thực nghiệm này ít nhất là 3 năm, 3 năm thì có thể nhìn ra. để 

những người học tập  làm ra tấm gương cho chúng ta xem, chúng ta sẽ tin tưởng. 

không làm ra được tấm gương nào nói với người ta,người ta sẽ không thể tiếp 

nhận. người Phương Tây học vật chất,học vật lý được, phải học hỏi tìm tòi 

nhiều,có thể! Phương Đông là nền văn minh tinh thần  học luân lý,học đạo đức, 

Phật pháp là triết học cao cấp, dùng phương pháp này của họ không thể nào nhập 

môn. Tại vì sao?  Nhập môn học Phật pháp nhập môn học văn hóa truyền thống 

của người Phương Đông phải có ba điều kiện, cái thứ nhất là tâm chân thành, 

người hiện tại không có tâm thanh tịnh,tâm cung kính, không ba cái tâm này thì sẽ 

không học được dù cho Phật có đến dạy bạn,Khổng Tử có đến dạy bạn cũng đều 

vô ích, bạn sẽ không thể tiếp thu được. đây là cái cơ bản của việc dạy học lý niệm 

và phương pháp không giống nhau. nhưng những thứ của Phương Đông có tác 

dụng vĩnh hằng không thay đổi,nó là chân lý, siêu việt thời gian,siêu việt không 

gian. siêu việt không gian,cả thế giới bất cứ vùng nào của một quốc gia nào đều có 

tác dụng siêu việt thời gian, 3000 năm trước có tác dụng ở Trung Quốc ngày nay 

3000 năm sau vẫn có tác dụng 3000 năm sau nữa vẫn có tác dụng vĩnh hằng không 

thay đổi,đây gọi là chân lý. trong đời này của tôi rất may mắn, khi còn trẻ thầy cô 

đã dạy cho tôi, vẫn là tôi còn có được một ít điều kiện này, chân thành,thanh 

tịnh,cung kính, nhưng mà so với người xưa tôi vẫn không đủ tiêu chuẩn. bản thân 

tôi thường nói khi tôi còn trẻ chân thành,thanh tịnh,cung kính, đại khái là có thể 

học được 30% những người ở 200 năm trước họ đại khái đều có thể học được 70-

80% nếu như tôi sinh vào 200 năm trước người ta sẽ khai trừ tôi,vì tôi không đủ 

tiêu chuẩn. nhưng so với người ngày nay những người trẻ tuổi ngày nay họ đại 

khái là chỉ có 3-4% tôi có 30% cũng là tốt lắm rồi, hơn họ đến gấp 10 lần, cho nên 

Thầy không có bỏ rơi tôi, thầy hết lòng dạy tôi bây giờ tôi tìm học trò cũng rất là 

khó,  đi đâu tìm?  điều kiện này không đầy đủ không thể thành tựu được. cho nên 

bây giờ chúng tôi đang mở viện Hán Học làm cách nào? Không thể chiêu sinh 

được, tại vì sao? Chúng ta không có giáo viên khi tôi ở Malaysia,thủ tướng hỏi tôi, 

trong viện Hán học của ông,giáo sư tương lai có bao nhiêu tiến sĩ,có bao nhiêu thạc 

sĩ? tôi nói với ông ấy rằng,một người cũng không có. ông ấy nói vậy ông làm sao 

dạy được? thạc sĩ,tiến sĩ tôi quen không ít họ dạy không nổi chương trình học của 

chúng tôi học sinh cũng không tìm được. làm thế nào? Tôi nghĩ ra một cách trước 

tiên là mở lớp nghiên cứu, chiêu sinh nghiên cứu viên nghiên cứu viên chiêu sinh 

từ đâu? đây cũng là thủ tướng hỏi tôi, tại sao ông chọn Malaysia? vì Malaysia có 

hơn 1000 trường tiểu học Hoa ngữ có 62 trường trung học, là người Hoa mở trong 

trường là dạy tiếng Hoa, hiệu trưởng và những thầy cô trong trường chính là đối 

tượng yêu cầu của tôi. tôi cũng thường xuyên qua lại với họ, thường nói chuyện 

cùng với họ, đem trí tuệ giáo dục  lý niệm giáo dục,phương pháp giáo dục, kinh 

nghiệm giáo dục của tổ tiên, Thánh Hiền thời xưa làm cái báo cáo cho họ, họ nghe 

hiểu thật,có hứng thú, nào đến đây, làm nghiên cứu viên chương trình học 10 năm 

là gì? chương trình học chính là <Quần Thư Trị Yếu> sách gốc của Quần Thư Trị 

Yếu là có 65 loại mỗi một người chuyên công nhất môn (chuyên học 1 môn) hạn 

kỳ 10 năm,10 năm chuyên học một bộ sách, chính là đọc sách ngàn lần,tự hiểu 

nghĩa kia. mỗi ngày bạn đều đọc,đọc lâu rồi cái khởi tâm động niệm của bạn chính 

là bộ sách này, không có tạp niệm nữa, tâm thanh tịnh của bạn sẽ hiện tiền,tâm 

bình đẳng sẽ hiện tiền cái tôi muốn có là cái này, từ từ tìm lại chân tâm, sau khi tìm 

lại được chân tâm thì sẽ khai ngộ, sau khi khai ngộ rồi thì bộ kinh này sẽ hiểu 

thông suốt. bạn ở trên toàn thế giới,ví dụ bạn học Dịch Kinh, bạn là chuyên gia về 

Dịch Kinh, bỏ ra công phu 10 năm nghiên cứu bạn không những hiểu thông hết,mà 

còn thông suốt cả tất cả các học vấn bao gồm cả Phật và Đạo giáo. tôi lấy kinh Vô 

Lượng Thọ thỉnh giáo bạn, bạn cũng có thể nói được cho tôi nghe, cái bạn nói cùng 

với cái của Phật nói đều như nhau, bạn sẽ không nói sai. chúng ta đi con đường 

này. con đường này rất là gian nan,rất là vất vả, trước tiên là những người phát tâm 

học phải có lòng tự tin. Viện Hán học này của chúng ta, trong mắt tôi có bao nhiêu 

nghiên cứu viên? 100 đến 200 người. mỗi người chỉ có thể học một môn, không 

thể học hai môn.  có 2-3 người  đều học một môn,được! bằng với việc thành lập 

một nhóm nhỏ, các bạn có thể ở chung với nhau, mỗi ngày học 10 tiếng,đây là sự 

khởi đầu, năm thứ nhất trong 10 năm đây là cái gì? Đây chính là tu thiền định, lấy 

việc học hành để tu thiền định, niệm cho mất đi vọng tưởng,phân biệt  để cho tâm 

của bạn tập trung,chăm chú vào đây tập trung vào một chỗ thì gọi là thiền định, tôi 

nghĩ ra phương pháp này. hai năm sau,họ đều là thầy.  đều là những người đã từng 

giáo dục qua người khác cho nên họ hiểu được làm sao để chuẩn bị bài khi lên lớp, 

làm sao để thu thập tài liệu sau hai năm,đến năm thứ hai tôi yêu cẩu họ mỗi một 

người, mỗi  tuần giảng 2 tiếng đồng hồ, một tuẩn giảng một tiết,hai tiếng đồng hồ. 

hai tiếng đồng hồ này phải viết giáo trình, giáo trình chính là trước tác,bài thảo của 

họ mỗi năm sửa đổi lại, sửa đổi lại 10 mấy lần,20 mấy lần, sau đó là bản chính 

thức. những gì bạn nói chúng tôi đều ghi hình hết, đây là cái gì? Đây là thành tích 

học tập của bạn, thành tích này đến khi bạn sắp tốt nghiệp,  đến năm thứ 9 tôi gửi 

nó đến bộ giáo dục quốc gia để thẩm tra, tương đương với học vị tiến sĩ  của viện 

Văn Học xin nhà nước cấp cho chúng ta học vị tiến sĩ Hán Học lấy được học vị 

này rồi, thì bạn có thể ở các trường đại học trên thế giới dạy Trung Văn.  vì giáo 

viên tiểu học,giáo viên trung học  đều không cần học vị , cho nên đối với họ cũng 

là  rất có sức thu hút. họ bắt đẩu trở về trường học 10 năm lấy học vị tiến sĩ. đây là 

lý niệm mở viện Hán Học của tôi. chúng tôi làm thực nghiệm ở Malaysia làm thực 

nghiệm ở Indonesia ở Indonesia là trường đại học Hồi giáo tôi rất cảm tạ thầy hiệu 

trưởng, nửa năm 2 lần thì đến thăm tôi, lần thứ 2 dẫn theo 2 vị phó hiệu trưởng của 

thầy, lần thứ nhất dẫn theo 1 vị, lần này thì cả 2 vị phó hiệu trưởng đều đến, bằng 

với việc cả lãnh đạo trường đều đến hết, nói với tôi rằng,nhà trường quyết định 

muốn mở viện Hán học, muốn xây một thư viện tứ khố  có lẽ chính là như vậy mà 

khơi gợi họ. Hồi giáo làm gì có chuyện mở lớp dạy văn hóa truyền thống của 

Trung Hoa? là vì vào 3 năm trước tôi đã mua 100 bộ <Tứ Khố Toàn Thư> tặng 10 

bộ cho trường của họ, trường của họ có 10 bộ <Tứ Khố Toàn Thư>  có 10 bộ <Tứ 

Khố Hội Yếu>  đại khái là cũng có 10 bộ <Quần Thư Trị Yếu> và <Quốc Học Trị 

Yếu> thầy hiệu trưởng rất có trí tuệ,  đây là sự kết tinh trí tuệ mấy ngàn năm của 

người Trung Hoa,  đây là báu vật,cho nên phải mở viện Hán học.  đây là chuyện tôi 

không ngờ đến. chúng ta hi vọng trong tương lai Trung Quốc cũng có thể làm 

được, rất là cần thiết,  đó chính là những giáo viên trên thế giới ngày hôm nay cần 

<Quần Thư Trị Yếu>  đem <Quần Thư Trị Yếu> giảng tường tận,giảng minh 

bạch,giảng thấu đáo để cho mọi người đều cùng hiểu, thì cái thế giới này sẽ hài 

hòa,sẽ thái bình, tai nạn gì trên thế giới này cũng đều được hóa giải.  tôi làm 

chuyện này tuyệt đối không phải vì bản thân. tôi đang thúc đẩy, ở Srilanca mở 2 

trường đại học, một trường là đại học Phật giáo một trường là đại học Tôn giáo, họ 

muốn tôi làm hiệu trưởng tôi đã 88 tuổi rồi không thể làm việc được nữa, tôi chỉ có 

thể đưa ra chủ ý,chứ không thể làm việc được nữa. cho nên tôi mời tổng thống của 

họ ra đảm nhiệm làm hiệu trưởng, tổng thống của họ còn trẻ.  tướng tá mới 60 mấy 

tuổi. cho nên viện Hán học ở Malaysia tôi cũng muốn mời hiệu trưởng, viện Hán 

học ở Indonesia cũng thế. nhà trường cho tôi làm giáo sư trọn đời trường đại học 

Hồi giáo  đó là trường quốc lập của chính phủ mở mọi người đều biết đây là 

chuyện tốt, đều là thuộc về chân thật chi tế,chân thật chi lợi. mục tiêu mở trường 

của chúng ta hôm nay là mục tiêu cấp thiết,là ở ngay trước mắt, là  "dục chửng 

quần manh,huệ dĩ chân thật chi lợi" cái gì là lợi ích chân thật? là dạy học,là giáo 

dục. bây giờ chúng tôi cố gắng, nói đúng hơn là tôi quen biết với tổng thống Mã 

Hân Đạt quá muộn quen biết sớm mấy năm thì quá tốt. khi đó tôi còn có sức khỏe, 

tôi có thể giúp ông ấy làm một ít việc, bây giờ tuổi tác đã cao,không có nhiều sức 

khỏe nữa. đó là việc lớn gì? Là đoàn kết tôn giáo. việc lớn thứ nhất là đoàn kết tôn 

giáo chính là thăm hỏi các tôn giáo ở mỗi quốc gia, chúng ta  đến cùng giao lưu. 

chúng tôi hi vọng tôn giáo trở về với giáo dục mỗi một tôn giáo đều trở về với giáo 

dục, giữa các tôn giáo phải học tập lẫn nhau. hi vọng tất cả tôn giáo trên thế giới 

dẫn dắt các giáo đồ hóa giải tất cả xung đột trong xã hội, từ cá nhân,gia đình,xã 

hội,  dân tộc,quốc gia đem đến sự yên ổn hài hòa mãi mãi cho thế giới. chúng ta 

phải làm chuyện này. Tổng thống của Srilanca rất là có hứng thú, trường đại học 

bây giờ đã khởi công,đang bắt đầu xây dựng. bây giờ tất cả những hoạt động trên 

quốc tế tôi đều không tham gia, Srilanca có thể vẫn phải đi một chuyến để thúc đẩy 

hoàn thành trường đại học Tôn giáo, đây là một chuyện lớn rất quan trọng chuyện 

này vào khoảng 10 mấy 20 năm trước lần đầu tiên tôi về Đại Lục đến thăm Bắc 

Kinh gặp mặt ông Triệu Phác Sơ hội trưởng Hiệp Hội Phật Giáo chúng tôi là đồng 

hương, nên nhận được sự nhiệt liệt tiếp đãi của ông ấy. chúng tôi nói chuyện đến 4 

tiếng rưỡi. lúc đó tôi đề xuất: Đại Lục cần phải mở trường đại học tôn giáo, phải 

mở trường đại học Phật giáo, mỗi một tôn giáo đều phải mở trường đại học, nhiệm 

vụ của trường đại học tôn giáo  là đoàn kết tôn giáo,học tập lẫn nhau; đại học Phật 

giáo là đào tạo đội ngũ giáo viên dạy giảng kinh của Phật giáo quan trọng hơn so 

với những gì. phải thâm nhập kinh tạng, đem kinh tạng của Phật giảng rõ 

ràng,giảng cho minh bạch, đặc biệt là làm thế nào đem phương pháp  lý luận trong 

kinh giáo thực thi vào cuộc sống của chúng ta,học đi đôi với hành, thực thi ở trong 

gia đình,thực thi ở trong xã hội thực thi ở xí nghiệp, thực thi ở tất cả ngành 

nghề,rất có tác dụng. nó cùng với Quần Thư Trị Yếu không có khác gì nhau, Quần 

Thư Trị Yếu có thể trị quốc, bộ kinh Vô Lượng Thọ này cũng có thể trị quốc, nó là 

trí huệ chân thật. bạn xem "dục chửng quần manh" chửng là cứu vớt,quần manh 

nghĩa là nhân dân, nếu nhân dân không có tiếp thu qua sự giáo dục của Thánh Hiền 

không có tiếp thu qua sự giáo dục của Đại Thừa, có rất nhiều chân tướng sự thật họ 

không hiểu, manh nghĩa là không hiểu biết. bạn dạy cho,họ sẽ hiểu,họ sẽ khai ngộ, 

vấn đề hoàn toàn được giải quyết. trong phẩm Tích Công Lũy Đức nói là trụ chân 

thật huệ trí huệ chân thật chính là chân tâm, chân tâm sanh trí huệ chân thật chân 

tâm nghĩa là trong tâm của bạn không có vọng tưởng,không có tạp niệm. không có 

phân biệt,không có chấp trước,chính là chân tâm. bây giờ chân tâm trở thành thùng 

rác, bên trong chứa đầy vọng tưởng tạp niệm,phân biệt chấp trước, đây sẽ trở thành 

lục đạo phàm phu. nếu như làm sạch sẽ cái thùng rác  những thứ bên trong đều 

không cần nữa, đó gọi là một tấm chân tâm. đó là cái gì? Đó là Phật Bồ Tát. cho 

nên tu hành Phật pháp không có những thứ khác, làm sạch thùng rác, tất cả phải 

dứt bỏ nó hết, không cần nó nữa,thì mới là đúng. Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật 

là như thế mà thành. dưới cội Bồ Đề mà nhập định, buông xả tất cả vọng 

tưởng,phân biệt,chấp trước, và ngài đã thành Phật. Huệ Năng đại sư ở trong nhà 

giã gạo chẻ củi giã gạo, có thể buông xả được vọng tưởng,phân biệt, chấp trước. và 

ngài cũng đã thành công. ba người ở Lai Phật Tự,cũng không có gì khác, cũng là 

trong một câu Phật hiệu, họ nắm bắt một câu Phật hiệu, ngoài một câu Phật hiệu ra, 

buông xả tất cả vọng niệm, phân biệt,chấp trước cho nên ba người họ đã thành tựu, 

đều thành tựu niệm Phật tam muội đều đạt đến cảnh giới minh tâm kiến tánh. "nhớ 

Phật niệm Phật,hiện tiền đương lai nhất định thấy Phật" trong kinh Lăng Nghiêm 

mà Đại Thế Chí Bồ Tát nói câu nói này là thật ,không phải giả. cho nên chúng ta 

có lý do tin tưởng, ba người này thấy Phật không chỉ là một lần, nhất là lão hòa 

thượng Hải Hiển, thọ mạng của ngài dài, ngài sống đến 112 tuổi, 20 tuổi xuất gia, 

một câu Phật hiệu ngài đã niệm hết 92 năm. tôi tin tưởng một đời của ngài đã thấy 

qua Phật nhiều lần, tuyệt đối không phải là ba lần,bốn lần,mà là nhiều lần, cho nên 

ngài cái gì cũng không cần biết.chỉ một câu Phật hiệu, "nhất hướng chuyên chí 

Trang Nghiêm Diệu Độ" cái Diệu Độ này chính là thế giới Cực Lạc. chúng ta phải 

trang nghiêm thế giới Cực Lạc, đồng thời chúng ta cũng phải trang nghiêm cái địa 

cầu này, có thể đoàn kết các tôn giáo trên toàn thế giới lại, tất cả trở về với giáo 

dục, đây chính là trang nghiêm địa cầu diệu độ, không phải là không làm được. 

chúng ta xem phía dưới, " chân thật chi tế giả, chân như thực tướng chi bổn tế". 

bổn tế chính là bàn thể, trong triết học gọi là bản thể. chân như thực tướng chính là 

tất cả các hiện tượng ly vọng thì chính là chân, hiện tượng vật chất,hiện tượng tinh 

thần,hiện tượng tự nhiên rời khỏi vọng tưởng,phân biệt,chấp trước đây chính là 

chân tâm, thì bạn sẽ có thể nhìn thấy được chân tướng. chân tướng phi hữu vô hữu, 

không thể tưởng tượng được,tưởng tượng chính là chấp tướng; không thể ngôn 

thuyết được,ngôn thuyết cũng là chấp tướng. chấp tướng là phàm phu,không chấp 

tướng thì sẽ nhìn thấy được, nhìn thấy được rồi thì bạn sẽ rất rõ ràng, bạn cũng 

không nói ra. vì sao Phật Thích Ca Mâu Ni lại nói ra? Thiện xảo phương tiện 

những người lợi căn đã hiểu rồi,đã nghe hiểu, lợi căn nói cho cùng chỉ là thiểu số. 

còn những người hạ hạ căn,những người thật thà,  thật sự có sẵn sự thật thà,nghe 

lời,làm thật những người này cũng có thể thành tựu, thành tựu của họ thì cùng với 

những người thượng thượng căn đều như nhau. cho nên bạn muốn hỏi những 

người này vãng sanh đến thế giới Cực lạc là phẩm vị như thế nào? tôi nói cho các 

bạn biết là thượng bối thượng phẩm, phẩm vị của họ sanh đến thế giới Cực Lạc 

nhất định là Thập Địa Bồ Tát, không ở Tam Hiền, Thế giới Cực Lạc thực báo trang 

nghiêm độ có 41 thứ vị, họ là tầng cao nhất. chúng ta muốn hiểu đạo lý, thì từ trên 

lý mà quan sát là sẽ nhìn thấy được. bổn tế của thực tướng, "thử tức bổn kinh chi 

khai thị giả" (đây chính là sự khai thị của bộ kinh này) đó chính là những gì mà 

trong bộ kinh này nói. cho nên tôi chọn bộ kinh này, tôi buông xả hết những bộ 

kinh khác, tôi muốn đem tinh thần,đem thời gian tất cả đều tập trung vào bộ kinh 

này. một bộ kinh mà tôi đề xuất là kinh Vô Lượng Thọ Đại Thừa; một câu Phật 

hiệu,A Di Đà Phật nhất môn thâm nhập,trường thời huân tu, nhất định sẽ đắc sanh 

Tịnh Độ. có người bạn học hỏi tôi, nếu như buông xả vạn duyên, sự việc này cùng 

với việc vì đại chúng mà tận tâm tận lực làm ra tấm gương tốt,lợi lạc chúng sanh 

hai sự việc này làm sao có thể thống nhất được? câu hỏi này hỏi rất hay, vấn đề 

phát sinh ở đâu? phát sinh ở nơi bạn vẫn còn phân biệt,vẫn còn chấp trước cho nên 

nó mới là nhị pháp. Nếu như bạn thật sự làm theo lý niệm và phương pháp  của 

Phật dạy mà học tập,  thì sau khi khế nhập cảnh giới bạn sẽ hiểu, buông xả vạn 

duyên cùng với toàn tâm toàn ý vì tất cả chúng sanh phục vụ là một không phải là 

hai, tự nhiên nó sẽ thống nhất. nói ví dụ,chúng tôi lấy một ví dụ của tiền nhân, Huệ 

Năng đại sư ở Hoàng Mai tám tháng, mỗi ngày làm việc cũng rất tinh tấn,ngài 

không có lười biếng, rất siêng năng.giã gạo chẻ củi, đây là làm việc; vì đại chúng 

của cả chùa mà phục vụ mọi người phải ăn cơm mỗi ngày nấu cơm cần có củi để 

đốt, cần gạo,gạo,thì ngài giã gạo,ngài chẻ củi. Trong chùa ăn cơm,chúng ta tin rằng 

ít nhất cũng có hơn ngàn người, đây là đạo tràng lớn không phải là đạo tràng nhỏ, 

có thường trụ và khách khứa.Bạn phải biết là những người trong nhà giã gạo có 

bao nhiêu những người chẻ củi có bao nhiêu, đây là công việc. buông xả vạn duyên 

chính là vô trụ, giã gạo,chẻ củi chính là vô tâm. bạn xem "ứng vô sở trụ nhi sanh 

kỳ tâm" sanh tâm và vô trụ là một không phải là hai. vô trụ ở đâu? ở ngay trong 

sanh tâm; sanh tâm ở đâu? ở ngay trong vô trụ ở cái ví dụ này của Huệ Năng đại sư 

chúng ta nhìn thấy được rất rõ ràng Năm xưa khi Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế 

cũng biểu diễn cho chúng ta xem, ngài buông xả vạn duyên,trong tâm nhất niệm 

bất sanh, nhưng đối với tất cả chúng sanh ngài vẫn giảng kinh dạy học thuyết pháp 

49 năm. không chỉ có dạy học,ngài vẫn làm được, trong cuộc sống ngày thường 

còn biểu diễn cho mọi người xem làm ra tấm gương tốt. cho nên ngài cũng thị hiện 

cho chúng ta,sự sanh tâm vô trụ là một không phải là hai. chúng ta cũng nhìn thấy 

được ở lão hòa thượng Hải Hiền, ngài mỗi ngày làm việc rất siêng năng, cấy 

cày,trồng trọt, trồng lương thực,trồng trái cây,trồng rau cải từ sáng đến tối không 

có nghỉ ngơi nhưng câu Phật hiệu này ngài xưa nay chưa từng gián đoạn. làm việc 

là sanh tâm, nhưng không khởi tâm,không động niệm, không phân biệt,không chấp 

trước, chính là ở câu Phật hiệu này, đó chính là sự vô trụ của ngài. tâm ngài không 

trụ ở bất cứ nơi đâu,chỉ trụ ở câu Phật hiệu, đều là tỏ rõ   vô trụ và sanh tâm là một 

không phải là hai nếu như chúng chia nó thành 2 sự việc là sai, cái ví dụ này có thể 

ứng dụng ở nam nữ già trẻ,mọi ngành mọi nghề, bất luận là bạn làm việc trong 

ngành nghề nào, nếu như không có vọng tâm,không có phân biệt chấp trước không 

có khởi tâm động niệm,thì chính là vô trụ; sự việc làm được rõ ràng mạch lạc, làm 

có trật tự,có thành tích, đó gọi là sanh tâm. vốn dĩ sanh tâm tức là vô trụ, vô trụ tức 

là sanh tâm, nếu như chúng ta học đã hiểu rồi, thì cũng giống như trong Đại Thừa 

nói vậy, Phật pháp không rời khỏi pháp thế gian, pháp thế gian vốn dĩ chính là Phật 

pháp, vấn đề chính là bạn có hiểu hay không? hiểu rồi thì chính là một,không hiểu 

thì nó vẫn là hai, bạn mãi mãi không thể gọp nó lại. những người đã hiểu rồi,sanh 

tâm toàn là trí huệ bát nhã; những người chưa hiểu,sanh tâm toàn là tập khí phiền 

não. Cực Lạc diệu độ là thành tựu trang nghiêm của trí huệ chân thật. trái đất này 

của chúng ta cũng như vậy, cần phải có phát tâm Đại Bồ Tát. vô trụ sanh tâm là 

Đại Bồ Tát, không phải là Tiểu Bồ Tát, tại vì nó dùng trí huệ chân thật, nó cũng có 

thể làm trang nghiêm trái đất này. có thể làm được không? thật sự phát tâm thì có 

thể làm được. tại sao có thể làm được? Khi chúng tôi ở Thang Trì đã làm một cuộc 

thực nghiệm nhỏ và đã làm thành công, chứng minh rằng tâm tánh con người vốn 

hiền lương, chứng minh con người là rất dễ giáo hóa. bây giờ để các bạn ở trong 

một xí nghiệp các bạn cũng sẽ làm được thành công. phải giáo hóa,không giáo hóa 

là không được, nếu muốn mọi người đều tỉnh ngộ,muốn mọi người đều hiểu rõ 

kiến hòa đồng giải trong Lục Hòa Kính, kiến hòa đồng giải nhất định phải dạy, xây 

dựng sự nhận thức chung,thì những cái khác cũng sẽ dễ làm. các dụng cụ khoa học 

ngày nay rất hay, chúng ta có lý do tin tưởng, <Quần Thư Trị Yếu>  có thể cứu 

vãng được nước Trung Hoa, <Quần Thư Trị Yếu> có thể cứu vãng được toàn thế 

giới. cần bao nhiêu thời gian? tôi tin tưởng nửa năm là đủ cách dạy như thế nào? 

phải cần một nhóm giáo viên tốt, Trên đài truyền hình quốc gia mỗi ngày không 

cần nhiều,dạy 4 tiếng đồng hồ không gián đoạn,thì nửa năm, tôi tin rằng nhân tâm 

trong xã hội sẽ được thay đổi tốt. dịch nó ra thành nhiều ngôn ngữ khác nhau, phát 

ra toàn thế giới, tôi cũng tin tưởng rằng nửa năm đến một năm, Cả xã hội trên thế 

giới nầy sẽ phồn vinh thịnh vượng,sẽ hài hòa. Bất kể là sự xung đột như thế nào, 

khi khế nhập cái cảnh giới này thì đều sẽ được hóa giải. điều này ở rất nhiều rất 

nhiều diễn đàn  đều nhìn thấy được cái hiệu quả này phụ tử bất hòa, tiếp nhận sự 

giáo dục này,sẽ đối xử hòa nhã; vợ chồng muốn ly hôn nghe mấy tiết học rồi, thì 

không ly hôn nữa. tất cả những ý niệm bất thiện  đều có thể hồi chuyển, thật là có 

thể chuyển ác lành thiện, chuyển mê thành ngộ,chuyển tà thành chánh,là nhờ vào 

sự giáo dục! Thang Ân Tỷ có nói qua, trên toàn thế giới người Trung Hoa là biết 

cách giáo dục nhất. sự hiểu biết của ông ấy về Trung Hoa ở Trung Hoa của chúng 

ta không tìm ra được một người có thể song bì được với ông ấy. cho nên, ông ấy 

nói "chỉ có học thuyết Khổng Mạnh của Trung Hoa và Phật pháp Đại Thừa có thể 

cứu vãng xã hội của thế kỷ 21" tức là cả thế giới trừ cái này ra không tìm ra 

phương pháp thứ hai sự việc này ông ấy nói vào thập niên 70 khi ông ấy nói là vào 

năm 1970 ông ấy nói những lời này hình như là lúc ông ấy 82 tuổi, ông ấy qua đời 

vào năm 85 tuổi. những lời nói này hiện nay rất nhiều người đối với nó là bán tín 

bán nghi,  tôi đã 2 lần đến thăm Luân Đôn giao lưu với sinh viên của viện Hán Học 

trong  trường đại học cùng với giáo sư,sinh viên của họ  tổ chức buổi tọa đàm, tôi 

thỉnh giáo họ Thang Ân Tỷ là người Anh Quốc,cũng sống tại Luân Đôn nhất định 

có rất nhiều người đều biết ông ấy lời nói của ông ấy các bạn có tin tưởng không? 

không có ai trả lời tôi, người nào cũng nhìn tôi mà cười, cười rất là dễ thương, 

nhưng không có nói chuyện.  tôi đợi rất lâu,tôi hỏi ngược lại chẳng lẽ tiến sĩ Thang 

Ân Tỷ nói sai sao? cũng không có người nói chuyện tôi đành phải tán thán họ, tôi 

nói các bạn rất thông minh, đối với vấn để này vừa không dám trả lời cũng không 

dám phản đối. Tại sao không dám phản đối? vì danh tiếng của Thang Ân Tỷ quá 

lớn, ông ấy có tiếng tăm trên quốc tế,nên không dám phản đối. Tại sao không thể 

thừa nhận? tôi có thể nghĩ ra được nếu như những thứ của người Trung Hoa tốt 

như vậy  Tại sao người Trung Hoa không tự mình đi làm? chính người Trung Hoa 

đã tự bỏ nó đi, mà học theo những thứ của người ngoại quốc, cho thấy rằng người 

Trung Hoa không thừa nhận nó, vậy thì chúng tôi cũng không dám thừa nhận. tôi 

nghĩ nguyên nhân là như thế. Cổ nhân Trung Hoa thừa nhận, vả lại còn y giáo 

phụng hành. người Trung Hoa đánh mất nó chẳng qua chỉ là mới 200 năm nay 100 

năm ở cuối đời nhà Thanh Từ Hy thái hậu không xem trọng nó vậy chúng ta tin 

tưởng,có lý do tin tưởng rằng Từ Hy thái hậu ăn học không nhiều, không có nhận 

thức ra văn hóa truyền thống, Sở dĩ bà ấy có quyền có thế, quyền hành trong tay 

các vị vua nhiều đời của nhà Thanh đều là đệ tử Tam Bảo các pháp sư đức cao 

vọng trọng ở thời đó đều được phong làm quốc sư, chỉ có đến tay của bà ấy bà ấy 

xem thường văn hóa truyền thống và Phật pháp, bà ấy tự xưng là Lão Phật Gia xem 

tất cả chư Phật,Thánh Hiền đều thấp hơn bà ấy bà ấy không có tôn trọng cái này 

gọi là trên làm sao dưới làm vậy, những người lãnh đạo ở trên không tôn trọng thì 

ở dưới từ từ sẽ có chiều hướng giảm đi, đối với Thánh Hiền thời xưa đối với tổ 

tiên,đối với Phật pháp tâm trạng tôn trọng  và quý mến đó cũng sẽ giảm sút đi, 

giảm sút đi đến cuối thời nhà Thanh, có thể nói giảm sút đến mức thấp nhất. lúc đó 

có rất ít người nói đến không có người học,mọi người đều không học sau khi nhà 

Thanh tiêu vong những người nói được đều không còn nữa. trải qua cuộc vận động 

Ngũ Tứ,đại cách mạng văn hóa. thì bị phá hủy triệt để vậy thì người ngoại quốc 

làm sao tin tưởng? chúng ta phải làm sao? tôi đã báo cáo qua với Liên Hiệp Quốc 1 

lần, chủ đề diễn thuyết chính là đem những thứ của cổ nhân Trung Hoa ra để thực 

hiện thì có thể trị quốc,bình thiên hạ. các bạn trong cuộc hội nghị của chúng tôi đều 

là chuyên gia,học giả của các nước hội nghị kết thúc,chúng tôi cùng nhau ăn cơm 

nói chuyện mọi người ngồi trước mặt tôi,đều rất tán thán, " Pháp sư,ông ấy nói rất 

hay" nhưng những lời nói sau lưng thì lại khó nghe, "cái này là lý tưởng,nhưng làm 

không được". cho nên xong rồi,những gì tôi nói đều vô ích. tôi đã từng trải qua cái 

kinh nghiệm này tôi mới thật sự biết được sự khủng hoảng của cà thế giới ngày 

hôm nay gốc rễ ở chỗ nào? Chính là lòng tin không còn nữa. cho nên tôi đưa ra: sự 

khủng hoảng của lòng tin là gốc rễ của tất cả sự khủng hoảng. vậy thì làm sao để 

mọi người thiết lập lòng tin? khoa học đưa ra chứng mình thì họ tin tưởng. đây là 

ép buộc tôi không thể không đi tìm sự chứng minh sự chứng minh là bắt buộc bản 

thân chúng tôi phải sáng lập ra, tức chính là sự thành lập trung tâm văn hóa của Lư 

Giang, là tại vì sao? là vì tìm sự chứng minh cho Liên Hiệp Quốc chúng tôi dùng 

Nho Thích Đạo ba phương pháp này để giáo hóa cái thị trấn nhỏ này, xem xem cái 

thị trấn nhỏ có thể khởi tác dụng được không. lúc đó chúng tôi chỉ có 37 giáo viên, 

đem Đệ Tử Quy,Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo trộn lẫn với nhau, thành 

tựu đức hạnh của bản thân. tôi yêu cầu các giáo viên phải làm được trong vòng 4 

tháng, Đệ Tử Quy phải làm được, Cảm Ứng Thiên phải làm được Thập Thiện 

Nghiệp Đạo phải làm được. bản thân không có làm được thì không thể dạy người 

khác được, dạy người ta,người ta sẽ không tin tưởng; bản thân phải thật sự làm 

được, dạy người ta,người ta sẽ tin tưởng. cho nên tôi nói với các giáo viên, tôi nói 

chúng ta nhìn thấy trong lịch sử có hai nhà giáo dục lớn , họ dạy học thành công, 

người thứ nhất chính là đức Phật Thích Ca Mâu Ni, người thứ hai là đức Khổng Tử 

tại sao họ thành công? Là vì tiên hành kỳ ngôn (lời nói đi đôi với thực hành) những 

lời họ nói họ đều thật sự làm được, họ mới có thể dạy người khác, cho nên học trò 

tin tưởng,họ mới dạy thành công. nếu như bản thân mình dạy người khác, mà 

chính mình không làm được,vậy là lừa gạt người khác. chính mình làm được rồi thì 

có thể dạy được người khác, đây là Thánh Nhân,là sự giáo dục của Thánh Hiền; 

bản thân không có làm được mà dạy người khác là lừa gạt người khác, vậy là giáo 

dục sẽ thất bại,sẽ không thành công. tôi rất cảm tạ các giáo viên này, tôi cho họ 

thời gian 4 tháng, để họ làm ra tấm gương tốt cho tôi xem, hai tháng thì họ có thể 

làm được, tôi rất cảm tạ họ. hỏi tôi bước kế tiếp làm như thế nào? tôi nói với mọi 

người rằng, tôi ở Hồng Kông họ gọi điện thoại cho tôi, xuống làng đến nhà để biểu 

diễn,là thân giáo. các bạn đến nhà của các nông dân nhìn thấy người già,đó là cha 

mẹ của tôi, nhìn thấy con cái của họ, thì đó là anh chị em của tôi, bạn đến dạy họ, 

làm và làm ra cho họ thấy như thế nào là hiếu thân,như thế nào là hữu ái huynh đệ. 

trong nhà không ngăn nắp thì hãy mau sắp xếp lại, không sạch sẽ thì làm cho nó 

sạch sẽ, bắt tay mà làm chỉnh lý nhà cửa sạch sẽ ngăn nắp có trước có sau người 

già nhìn thấy sẽ cảm động và thấy được bạn còn hiếu thảo hơn con cái của họ; con 

cái của họ cũng sẽ nhìn thấy được và sanh tâm hổ thẹn, họ sẽ thấy có lỗi với cha 

mẹ, không có tận hết hiếu đạo làm như thế trong 3 tuần, sau đó tuyên bố với mọi 

người trung tâm có mở lớp dạy, hoan nghênh mọi người đến học, tự nhiên mọi 

người sẽ đến học. trong ý nghĩ của chúng tôi  cứ nghĩ là cần phải có thời gian 2,3 

năm thì mới có thể truyền thụ được văn hóa truyền thống nhưng không ngờ không 

đến 4 tháng. thì thị trấn nhỏ này xuất hiện sự thay đổi 180 độ, lương tâm của con 

người đã được đánh thức,  họ không bằng lòng làm việc xấu,  không bằng lòng làm 

những chuyện trái với lương tâm. điều này làm cho tôi cảm thấy vô cùng kinh 

ngạc! điều thứ nhất tôi nói với các giáo viên là, phải khiêm tốn,phải cung kính,phải 

hạ thấp mình, cái này tuyệt đối không phải chính bản thân của chúng tôi có đức 

hạnh,  có trí huệ mà có thể làm ra được. Tại sao có thể làm ra được? là vì tổ tiên 

phù hộ,Tam Bảo gia trì, nhân dân chịu hợp tác với chúng tôi, chúng tôi dạy họ làm 

như thế nào họ làm thật thế ấy, cho nên mới có hiệu quả tốt như thế, đây là cái 

phúc của nước nhà. chúng tôi muốn đem cái thành tựu này làm báo cáo với Liên 

Hiệp Quốc, đây cũng không phải là một chuyện dễ dàng,  không ngờ rằng chỉ sau 

hai tháng, Liên Hiệp Quốc gửi thông báo cho tôi, mời tôi đứng ra tổ chức một hoạt 

động, vào tháng 10 khoảng cách tháng 10 với chúng tôi chỉ còn 5 tháng, 5 tháng 

rốt ráo sửa soạn. làm báo cáo với Liên Hiệp Quốc, tiếng nói của chúng tôi đã đủ 

lớn, Tại vì sao? Vì đã có sự chứng minh tôi đã làm được,  văn hóa truyền thống của 

tổ tiên là hữu ích,đã làm được nếu không tin bạn các bạn hãy đi xem chúng tôi ở đã 

làm triển lãm hết ba ngày, sử dụng những bức ảnh,văn tự này triển lãm trong 3 

ngày,làm báo cáo hết 8 tiếng đồng hồ, nói tường tận,nói rõ ràng hết, là thật không 

phải là giả, gây xúc động các đại biểu đại sứ của các nước và 92 đơn vị của tổ chức 

trú giáo khoa văn đương thời  họ quả thật rất có lòng, đích thân đến khảo sát,đích 

thân đến xem, sau sự việc này lãnh đạo địa phương không đồng ý,  nên họ không 

còn cách nào đến nữa. nhưng có 30 mấy người,tôi biết những người tôi chưa biết 

nhất định là còn,  họ lấy tư cách là tư nhân đến tham quan du lịch đến Thang Trì để 

khảo sát, họ ở đó 3 ngày,4 ngày, những người tôi biết có 30 mấy người. cái tin tức 

này truyền ra nước ngoài, mọi người đối với văn hóa truyền thống của Trung Hoa 

từ hoài nghi,không thể tiếp nhận từ từ càm thấy có hứng thú,nghiêm túc mà đi 

nghiên cứu. cho nên Quần Thư Tri Yếu mới tái xuất. đây là bảo điển cứu thế! nên 

tôi mới nghĩ ra là phải đem nó dịch thành nhiều ngôn ngữ khác nhau. Liên Hiệp 

Quốc quy định là 6 loại ngôn ngữ,  sử dụng những ngôn ngữ có dân số đông trên 

thế giới, đó là tiếng Trung Quốc,tiếng Anh tiếng Tây Ban Nha,tiếng Pháp, Tiếng 

Nga,tiếng Á Rập đây là 6 loại ngôn ngữ mà trên thế giới sử dụng nhiều nhất, chúng 

tôi phải cố gắng dịch nó thành 6 loại ngôn ngữ này, lưu hành ở Liên Hiệp Quốc. 

các đại sứ của tổ chức trú giáo khoa văn tôi quen không ít, những hoạt động của 

đại lễ Phật đản năm ngoái là do Srilanca đăng cai tổ chức,có mời tôi đến tham dự, 

lần thứ hai tôi viếng thăm Liên Hiệp Quốc đã gặp mặt được rất nhiều người bạn cũ 

họ đều hi vọng tôi đăng cai tổ chức hoạt động này. nhưng quả là tuổi tác của tôi đã 

già, sức khỏe kém hơn lúc trước rất nhiều, lần trước khi tôi đăng cai tổ chức là năm 

2006 là 9 năm trước,9 năm trước sức khỏe tôi vẫn còn tốt, bây giờ tất cả đều yếu 

kém, hi vọng là những người trẻ tuổi tiếp tục cố gắng. đây chính là lợi ích chân thật 

mà trong kinh nói. phía sau cùng, "thử tam chân thật", chân thật chi tế mà trong 

kinh này nói, chính là nói bản tánh,chân như bản tánh, tức là chân tâm;trí huệ chân 

thật, chân tâm khởi tác dụng chính là trí huệ chân thật. cho nên trí huệ chân thật là 

trong chân tâm vốn có không phải là từ bên ngoài đến chúng ta làm thế nào để khai 

phá trí huệ đức năng vốn có trong tự tánh, cái việc này chúng ta phải làm. cho nên, 

"tức nhất tức tam", một mà là ba,ba mà là một. cái mà chúng sanh nhận được là lợi 

ích chân thật. lợi ích chân thật cũng là do nhân của con người gieo nên mà khác 

nhau  có liên quan đến căn tánh, căn tánh sâu dày thì sẽ được lợi ích lớn căn tánh 

cạn mỏng thì sẽ  được lợi ích nhỏ, không có cái nào không được lợi ích cả. 

"phương tiện cứu cánh,bất khả tư nghì" tiện lợi thật sự đạt đến kết quả, 

tín,nguyện,trì danh rất tiện lợi nam nữ già trẻ,hiền ngu bất hảo, chỉ cần bạn tin 

tưởng,chỉ cần bạn chịu làm, không có cái nào không được ích lợi . trong đĩa ghi 

hình có nói đến bình sinh của hai vị lão pháp sư, sau khi chúng ta xem rồi thì biết 

rằng cuộc sống của họ rất là nghèo khổ  sinh ra trong gia đình nghèo khó, sống ở 

vùng nông thôn vô cùng hẻo lánh, cuộc sống rất khó khăn vừa ra đời là phải chịu 

khổ chưa từng hưởng qua những ngày tháng hạnh phúc, một đời cam tâm tình 

nguyện, sống bằng nghề cấy cày của bản thân, bản thân không có ruộng đất,ngài đi 

khai hoang, ở những khu đất trên núi những nơi đất không có chủ,ngài khai hoang, 

khai hoang để trồng lúa,trồng lương thực, dựa vào sự sống này. khi còn trẻ,chúng 

ta tin rằng ngài có sức khỏe tốt, nên diện tích khai hoang càng ngày càng lớn, về 

già,chúng tôi nghe báo cáo rằng đất đai mà ngài khai hoang có đến hơn 100 mẫu. 

sản lượng thu hoạch rất là khả quan, những người được lợi ích,những người nhận 

ân huệ của ngài có hơn vạn người. đây là sự bố thí của lão hòa thượng, ngài bố thí 

lương thực,rau cải,trái cây những thứ nông sản này, đều là chính ngài lao động mà 

thu hoạch được đây là biểu diễn lục ba la mật, bố thí ba la mật. ngài trị bệnh cho 

người ta sở dĩ được người dân ở nơi đó nói là ngài có thần thông, là vì bất kể là 

bệnh gì bạn tìm đến ngài, thì ngài nhất định sẽ trị cho bạn khỏi bệnh,bạn tin tưởng 

ngài, ngài ở bên ngoài tìm một ít cỏ, tiện tay hái một ít,đây chính là thuốc chữa 

bệnh của ngài, mang về trị bệnh cho bạn nhất định sẽ trị khỏi, mọi người đều cảm 

thấy rất là kinh ngạc, không phải người bình thường thì có thể làm được. ngài cũng 

không có học qua y,ngài cũng không hiểu về y, tiện tay hốt một ít cây cỏ làm thuốc 

thì có thể chữa khỏi bệnh. cho nên cái lợi ích mà nhân dân có được là lợi ích chân 

thật sự y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc "Tịnh Độ Pháp môn,cử thể là 

chân thật chi tế"  hoàn toàn là bản thân, là do chân như bản tánh thể hiện ra nó 

không có thông qua A Lại Da. trong kinh điển của Phật có không ít là A Lại Da thể 

hiện ra, nhưng kinh Đai Thừa đều là từ tự tánh mà thể hiện ra, cho nên Đại Thừa 

lấy thực tướng làm thể. thể tánh của bộ kinh này chúng ta chỉ học đến đây phía 

dưới là "nhất kinh tông thú" "tông vị tông chỉ,hựu tu hành chi yếu kính" cái tông 

này chính là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất, cái gọi là con đường trọng yếu, môn lộ 

trọng yếu, kính nghĩa là môn lộ,con đường. "thú giả,thú hướng,quy thú" chính là 

sau khi bạn học xong rồi sau đó nhận được quả báo như thế nào, đây chính là quy 

thú. "thể thị lý", nghĩa là lý luận, lý luận của Tịnh Độ Tông "tông thị hành" chúng 

ta làm thế nào để y theo cái lý luận này mà tu hành. "thị cố y kinh tông chỉ,minh kỳ 

sở vi, ( cho nên nói mới nói rằng tôn chỉ của kinh này,hiểu mà làm theo) thức kỳ sở 

cầu, (nhận biết được thì phải tìm cầu) cứu kỳ sở chí,danh chi vi thú." (kết quả cuối 

cùng sẽ đến,nên gọi nó niềm vui hứng thú) ở đây nói rất là rõ ràng, thể là lý, nghĩa 

là đạo lý tông là hành môn,là phương pháp. nhất định phải y theo tôn chỉ của kinh, 

hiểu rõ tại vì sao chúng ta phải tu. tu học cái pháp môn này rốt cuộc có lợi ích gì? 

hiện tiền có lợi ích gì? tương lai có lợi ích gì? tất cả chúng ta phải nên hiểu rõ 

ràng,hiểu tường tận, nếu như không có lợi ích thì học nó để làm gì? cái lợi ích 

này,trong kinh có nói, tôi có thể nhận được không? cái này là quan trọng hơn tất cả 

thứ gì. nếu như lý của nó quá sâu,quá cao, tôi không làm được phương pháp tu 

hành quá khó,tôi cũng không làm được, tôi muốn học cái pháp môn này,thì có học 

cũng như không. kinh không có sai,phương pháp cũng không có sai, ta làm không 

được. cái của Huệ Năng đại sư làm ta làm không được, biểu pháp mà Phật Thích 

Ca Mâu Ni biểu diễn chúng ta cũng không làm được chúng ta không đầy đủ cái 

điều kiện đó. biểu pháp mà mấy vị pháp sư ở Lai Phật tự biểu diễn chúng ta có thể 

làm được, họ có thành tựu như thế tin rằng chúng ta cũng có thể đạt được cái thành 

tựu này. ưu điểm của họ chúng ta phải chăm chỉ mà học tập ưu điểm của họ chính 

là chân thật,nghe lời,làm thật. nếu như ba điều kiện này không đầy đủ, thì biểu 

pháp của ba người ở Lai Phật tự biểu diễn chúng ta cũng sẽ làm không được. làm 

không được thì phải làm sao? sẽ tiếp tục ở trong lục đạo luân hồi. ở trong lục đạo 

luân hồi nhất định là khó tránh khỏi oan oan tương báo oan oan tương báo là 

chuyện rất đáng sợ. nếu như chúng ta không muốn lại tiếp tục ở trong lục đạo luân 

hồi vậy thì chỉ có một cách duy nhất chính là áp dụng cái đạo lý này, bộ kinh luận 

này thật sự tin tưởng có thế giới Cực Lạc thật sự tin tưởng thế giới Cực Lạc có 

Phật A Di Đà, không thể có một chút hoài nghi, ta phát nguyện thật sự là muốn đến 

thế giới Cực Lạc đến để thân cận cùng Phật A Di Đà,đây là phát nguyện, tiếp đó 

một sự việc là phải chân thật niệm Phật,thì bạn sẽ thành công. cái này chúng ta hãy 

nghĩ xem là có thể làm được. khó khăn nhất chính là thế duyên của thế gian này 

không buông xả được, đây là phiền phức lớn nhất. phải đến thế giới Cực Lạc vì 

những thứ của cái thế giới này không có cái nào có thể mang theo được, trong lòng 

bạn phải hiểu rõ,tất cả đều phải buông xả buông xả không phải chỉ là nói trên sự tất 

cả tôi đều không cần,cái này không hữu dụng phải trong tâm buông xả trên sự có, 

không sao,nhưng trong tâm không có, đây mới là buông xả thật sự trên sự buông 

xả, trong tâm vẫn còn nhớ,thì là chưa buông xả, cần phải buông xả cái ý niệm ở 

trong tâm. thân tình,công danh lợi lộc là cái khó buông xả nhất, tài sắc danh lợi tất 

cả đều là giả, nhất định không thể tiêm nhiễm. lúc còn sống,sức khỏe vẫn còn tốt, 

có thể vì đại chúng mà làm ra một ít việc tốt, cố gắng làm,không có sao, sau khi 

làm xong thì hãy xem như là chưa làm, không nên để nó ở trong tâm. ta không phải 

vì danh mà làm ta cũng phải vì lợi mà làm ta không vì bất cứ gì là tại sao? Là vì 

đồng thể đại bi, mọi thứ chúng ta đều hiểu rõ ràng đây tức là phải dùng khoa học 

giúp đỡ chúng ta quan sát? quan sát cái gì? Là giúp chúng ta nhìn thấu, biết được 

tất cả các hiện tượng bao gồm cà thân thể của chúng ta, và quả địa cầu mà chúng ta 

đang ở tất cả đều là ảo tướng  dưới sự sản sinh của chấn động tần số cao, giống 

như "một cái búng tay có 32 ức trăm ngày ý niệm" mà Bồ Tát Di Lặc nói. một giây 

có 1600 ngàn tỷ ý niệm ở ngay trước mắt chúng ta thiếu sự nhạy cảm,nên không 

nhìn thấy được. những ai có thể nhìn thấy được? Phật đã nói qua Bát Địa trở 

lên.bạn cố gắng tu cho tốt tu đến Bát Địa thì bạn sẽ nhìn thấy, không cần phải dùng 

dụng cụ khoa học lục thông của bạn cùng Phật sẽ như nhau. cho nên không phải 

chỉ một mình Phật nhìn thấy mà Bát Địa,Cửu Địa,Thập Địa Đẳng giác,Diệu Giác 

những người ở năm vị thứ này tất cả đều nhìn thấy được. cái này nhất định không 

phải là giả, Phật Thích Ca tuyệt đối không có gạt mọi người sau này vãng sanh đến 

thế giới Cực Lạc trong đời này,đích thực Phương Đông Mỹ tiên sinh không có gạt 

tôi cho nên tôi mỗi ngày đều đãnh lễ ông ấy,  ông ấy nói với tôi rằng "học Phật là 

sự hưởng thụ cao nhất của đời người" tôi đã nhận được.tôi cái gì cũng không có cái 

tôi có là sống rất là an vui rất là tự tại,không có áp lực không có áp lực về vật chất 

cũng không có áp lực về tinh thần, đây chính là cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn của 

con người không dễ mà có được nếu như không biết được Phật pháp thì cuộc đời 

này sẽ khổ không thể tả biết được Phật pháp rồi thì sẽ được an vui hạnh phúc thời 

gian hôm nay đã đến chúng ta tam học đến đây! 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 17) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi. 

Mời mọi người cùng tôi quy y tam bảo: “a xà lê tồn niệm, ngã đệ tử diệu âm, thỉ 

tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn; quy y đạt ma, 

ly dục trung tôn; quy y tăng già ,chư chúng trung tôn. A xà lê tồn niệm, ngã đệ tử 

diệu  âm, thỉ  tòng  kim  nhật,nãi  chí  mệnh  tồn, quy  y  phật đà, lưỡng  túc  trung  tôn; 

quy y đạt ma, ly dục trung tôn; quy y tăng già ,chư chúng trung tôn. A xà lê tồn 

niệm, ngã đệ tử diệu âm, thỉ tòng kim nhật,nãi chí mệnh tồn, quy y phật đà, lưỡng 

túc trung tôn; quy y đạt ma, ly dục trung tôn; quy y tăng già ,chư chúng trung tôn.” 

Mời xem <Đại Kinh Khoa Chú> trang 170,xem từ hàng thứ nhất: chú giải của lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là vì chúng ta mà nói rõ tôn chỉ của bộ kinh này. "Kinh chi 

sở  sùng  thượng  giả,danh  chi  vi  tông"  cái  mà  bộ  kinh  này  đề  cao  nhất  thì  gọi  là 

tông.  "tông  giả,yếu  dã"    chữ  này  trong  tiếng  Hoa  có  rất  nhiều  ý  nghĩa,  có  ba  ý 

nghĩa quan trọng nhất, nghĩa thứ nhất là chủ yếu, nghĩa thứ hai là quan trọng, nghĩa 

thứ ba là tôn sùng, là tôn trọng đề cao.  (mục đích của bộ kinh này là) (chỉ ra con 

đường tu hành trọng yếu) kính nghĩa là con đường,là con đường trọng yếu. "cố tri 

tông giả,vi toàn kinh chi cương lĩnh, cương cử mục trương,lĩnh đề y thuận, thị cố ư 

biện thể hậu,thủ ưng minh tông". Việc thứ nhất chính là phải hiểu rõ, biện thể phía 

trước là sự căn cứ của lý luận, minh tông nghĩa là phải thực thi nó như thế nào? 

Cũng chính là phải thật sự tu hành, căn cứ theo cái lý luận này mà tu sửa hành vi 

của chúng ta. Hành vi rất là nhiều,nhưng không ngoài ba loại, khởi tâm động niệm 

là hành vi của ý nghiệp, lời nói là hành vi của khẩu nghiệp, tạo tác của thân thể là 

hành vi của thân nghiệp, cho nên lấy thân,khẩu,ý làm sự tổng hợp bao gồm của tất 

cả các hành vi.  Nếu như hành vi đã phạm sai lầm,thì cần phải tu sửa mục tiêu của 

việc tu sửa chính là tôn chỉ của bộ kinh này cho thấy rằng tôn chỉ rất là quan trọng, 

cho nên là điều cần phải thực thi hàng đầu. "thể thị lý,tông thị hành". Điểm này rất 

quan  trọng,nếu  như  không  thể  thực  thi  không  thể  đem  nó  biến  thành  hành  vi  tư 

tưởng của chúng ta như vậy thì có học cũng vô ích. Vậy thì học còn có ích gì nữa? 

Bộ  kinh  giáo  này,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  giảng  vào  3000  năm  trước  cho  đến 

nay nó vẫn còn có ích. Quả thật rất có ích,ba người ở Lai Phật tự nhất tâm chuyên 

niệm A Di Đà Phật, bạn xem thành tựu một đời của họ,đây là lợi ích. 3000 năm về 

sau nữa nó vẫn hữu ích, không chỉ có 3000 năm thôi thời Mạt Pháp về sau nữa còn 

9000 năm, 9000 năm sau nó vẫn hữu ích. Pháp vận của Phật Thích Ca Mâu Ni là 

12.000 năm chánh pháp 1000 năm, tượng pháp 1000 năm tất cả đều đã qua đi, mạt 

pháp 10.000 năm 1000 năm lần thứ nhất đã qua đi, vẫn còn 9000 năm nữa,nó vẫn 

hữu ích. Không chỉ hữu ích trên đất nước Trung Hoa mà nó còn hữu ích với tất cả 

mọi nơi trên toàn thế giới. Cần phải giảng bộ kinh này cần phải giảng rõ ràng,cần 

phải  giảng  thấu  đáo,  không  chỉ  có  người  Trung  Hoa  cần  nó,mà  cả  người  ngoại 

quốc cũng cần nó. Những ai muốn rời khỏi lục đạo luân hồi, những ai muốn vĩnh 

viễn  lìa  khổ  được  vui  cũng  giống  như  cái  ly  cứu  cánh  khổ  đắc  cứu  cánh  lạc  mà 

trong kinh nói, bạn chỉ cần có được điều này thôi, thì bộ kinh này rất là có ích. Có 

thể giúp được bạn hoàn thành khát vọng, là thật không phải là giả. Chúng ta xem 

tiếp phía dưới, "thể giả,nãi tông sở y chi thể. Tông giả,tức thị hiển thể chi tông. Nhị 

giả  hỗ  tương  biểu  lý.  Tông  thị  hội  thể  chi  yếu  hành,cố  ưng  sùng  thượng"  đây  là 

phương pháp tu hành quan trọng. Trong <Hương tượng tâm kinh sớ" nói: "ngôn 

chi sở quý viết tông, tông chi sở quy viết thú." pháp sư Khuê Phong ở trong <Viên 

giác lược sớ> lại nói: "thú giả,ý thú,thú hướng, tức tâm ý sở quy thú chi xứ" "khả 

tri,thú giả,quy thú dã. Thị cố y kinh tông chỉ,minh kỳ sở vi, thức kỳ sở cầu,cứu kỳ 

sở  chí,danh  chi  vi  thú".  Thú  nghĩa  là thú hướng,quy  thú, kết quả  sau  cùng  là  thú 

hướng của  chúng ta,  chúng  ta  y  theo  cái này  mà  tu  hành, sau  cùng  chúng ta  đạt 

được những gì,thì đây gọi là thú. Đoạn phía dưới nói rất hay (bộ kinh này lấy phát 

tâm Bồ Đề,nhất hướng chuyên niệm làm mục tiêu) (lấy Viên sanh tứ độ,con đường 

tắt không lùi bước làm chí thú)  đây là điều từ vô lượng kiếp đến nay, chúng sanh 

trong  thập  phương  thế  giới  lục  đạo  thập  pháp  giới,    đều  đang  đeo  đuổi  ngay  cả 

trong giấc mơ, cầu cái gì? Cầu viên sanh tứ độ viên là viên dung,là viên mãn tứ độ 

là thế giới Cực Lạc Thường Tịch Quang Tịnh Độ, Thực Báo Trang Nghiêm Tịnh 

Độ,  Phương  Tiện  Tịnh  Độ,Đồng  Cư  Tịnh  Độ,bốn  loại.  Sanh đến  bất  cứ  một  Độ 

nào, thì Tứ Độ đều đạt được hết,đây gọi là viên. Hôm nay chúng ta ở cái thế giới 

Ta Bà này, thế giới Ta Bà là Tịnh Độ của Phật Thích Ca Mâu Ni, nhưng tâm của 

chúng ta không thanh tịnh, nên đã làm Tịnh Độ biến thành Uế Độ. Không phải là 

Phật Thích Ca Mâu Ni biến thành, là bản thân của chúng ta biến nó thành như vậy. 

Phật Thích Ca Mâu Ni thường trụ Tịnh Độ, Ngài trụ ở đâu? Trụ ở Thực Báo Độ,trụ 

ở Thường Tịch Quang Độ, pháp thân ở Thường Tịch Quang,báo thân ở Thực Báo 

Độ. Cho nên,Thập pháp giới, lục đạo luân hồi là do bản thân của chúng ta biến nó 

thành như vậy, không phải là do ngài biến ra. Cái mà ngài biến hiện chính là sự từ 

bi. Cái mà ngài biến hiện là Thực Báo Độ, là chính bản thân chúng ta đã biến nó 

thành lục đạo luân hồi, trách nhiệm này phải là do bản thân chúng ta gánh chịu. Tại 

sao nó lại biến thành lục đạo luân hồi? Phật ở trong Kinh Đại Thừa nói rất là nhiều, 

chúng ta muốn hiểu được thì trước hết phải có khái niệm rõ ràng. Chư pháp thực 

tướng là cái gì? Chư pháp thực tướng là ngày hôm nay tất cả các nhà khoa học,các 

nhà  triết  học  đang  nghiên  cứu  thảo  luận.  Khoa  học  20-30  năm  gần  đây  nhất  có 

thành  tựu  tương  đối  khả  quan,  lại  có  thể  tiếp  cận  được  với  A  Lại  Da  Tam  Tế 

Tướng mà trong Phật pháp Đại Thừa nói,  đây là thành tựu nổi bật, chúng ta không 

thể không tán thán,không thể không khâm phục. Nói cách khác,trong kinh giáo Đại 

Thừa có khoa học cao cấp và triết học cao cấp của thời hiện đại cho nên có người 

hỏi tôi, Phật rốt cuộc là nói những gì? Tôi trả lời là có 5 môn học, sự dạy học phổ 

thế mà Phật nói, là sự dạy học phổ biến đối với những chúng sanh trên thế giới có 

ba môn: luân lý,đạo đức,nhân quả nâng cao lên là triết học,khoa học  đều là  cao 

cấp.  Khoa  học  và  triết  học  là  thuộc  về  cao  cấp  vậy  thì  bạn  phải  tin  tưởng,luân 

lý,đạo đức nhân quả mà Phật nói cũng là cao cấp. Chúng ta làm sao có thể không 

cần nó được? Làm sao có thể không học nó? Bất kể là Đại Thừa Tiểu Thừa, Tông 

Môn  Giáo  Hạ  mà  Phật  nói  không  có  cái  nào  không  phải  là  cứu  cánh  viên  mãn. 

Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay, ( nhất tức thị đa,đa tức thị nhất,nhất đa bất nhị) vô 

lượng pháp môn nghĩa là nhất môn nhất môn cũng chính là vô lượng môn. Vấn đề 

là ở nơi đâu? Phật pháp là từ trong tự tánh tâm thanh tịnh biểu hiện mà ra nếu như 

kẻ  phàm  phu  không  dùng  tâm  thanh  tịnh,  không  dùng  tâm  chân  thành,tâm  cung 

kính thì nhất định sẽ không đạt được. Cho dù Phật Thích Mâu Ni có đến,Khổng Tử 

có tái lai thì bạn cũng sẽ không có cách nào để nghe hiểu, bạn cũng sẽ không nhận 

được sự ích lợi chân thật của Phật pháp. Nhưng, nếu như trong A Lại Da có gieo 

trồng một hạt giống của Phật pháp thì cái này bạn sẽ có thể nhận được. Hạt giống 

này khi nào sẽ nảy mầm, sẽ lớn mạnh,sẽ nở hoa,sẽ kết trái? Vậy thì phải cần thời 

gian rất dài rất dài. Chúng ta phải nhớ kỹ,lão pháp sư Ấn Quang thường nói "một 

phần thành kính được một phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi 

ích"; nói một cách khác, 100 phần thành kính thì sẽ được 100 phần lợi ích, không 

có thành kính thì lợi ích cũng sẽ không có được. Ý nghĩa của câu nói này rất sâu,rất 

rộng, sâu  rộng  không  có  bờ  bến,  học  Phật  thì  cần  phải  có  sẵn  điều  kiện, vừa  lúc 

người ở hiện tại thích phê bình cho rằng bản thân là đúng,  đối với Thánh Hiền thời 

xưa đều không tin tưởng. Phật pháp sẽ suy,suy ở đâu? Chúng ta cần phải biết rằng. 

Kiếp này của chúng ta rất may mắn gặp được Phật pháp, gặp được nhưng không có 

lòng thành kính, gặp được thiện tri thức thật sự cao minh người ta không dạy cho 

bạn là tại vì sao không dạy? Là vì bạn không thể tiếp thu được, họ có nói với bạn 

thì  cũng như không,vì bạn  nghe không hiểu, không  thể lãnh hội được,không thể 

tiêu hóa được, cho nên không cần nói nữa. Chư Phật Bồ Tát,nói lời thật họ thị hiện 

ở  nhân  gian  thêm  1  chuyện  chi  bằng  bớt  đi  1  chuyện,  bớt  đi  1  chuyện  chi bằng 

không  có  chuyện.  Quốc  sư  Hiền  Thủ trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói với  chúng ta 

Tứ  Đức  thị  hiện,  cái  thứ  nhất  là  tùy  duyên  diệu  dụng.  Quả  nhiên  thật  sự  là  pháp 

khí,  lão hòa  thượng nhìn  rất chuẩn xác  cần phải giúp  đỡ bạn đắc định,khai  ngộ. 

Bạn có phải là người như thế không? Là như người như thế nào? Chân thành đến 

cực độ, thêm vào đó là nghe lời,làm thật, đây là thiện tri thức thật sự là căn khí mà 

chư Phật Bồ Tát hoan hỷ nhất. Gặp được những người như vậy,những chúng sanh 

căn duyên đã chín mùi, vậy sẽ như thế nào? Nhất định sẽ giúp đỡ họ trong đời này 

thành Phật. Căn tánh của chúng ta đều là ở nửa lưng chừng không thể nói không 

có,có một ít như vậy chưa chín mùi,chưa chín mùi thì phải tốn rất nhiều công sức. 

Tôi thường khuyên các đồng tu lấy bản thân mình làm ví dụ tôi có chân thật,nghe 

lời và làm thật không? Có, nhưng so với cổ nhân thì không đủ tiêu chuẩn. Nếu như 

vào 200 năm trước, thì tôi đã bị thiện tri thức bỏ lại rồi, tại sao? Vì không đủ điều 

kiện,nên không dạy cho bạn. Sinh ra vào thời đại này, gặp được thiện tri thức họ 

vẫn còn chịu dạy tôi, đó chính là do tôi chân thật,nghe lời,làm thật nhưng không đủ 

tiêu chuẩn họ cũng dạy còn một điểm nữa cũng giống như là đi thi bài thi của tôi 

chỉ có thể lấy được 30 điểm so với người xưa,200 năm trước những người ở 200 

năm trước đều có 70-80 điểm cho nên thời đó thiện tri thức nhiều, những người có 

đạo đức,có học vấn,khai ngộ nhiều bây giờ thì rất ít. Tôi so với người khác,những 

bạn học khác sự chân thành,thanh tịnh,cung kính của những bạn học khác đại khái 

là chỉ có 3 hoặc 5 điểm 3 điểm 5 điểm đó so với tôi thì điểm của tôi cũng rất là cao 

tôi có 30 điểm,họ mới có 3 hoặc 5 điểm đây chính là điểm tôi mới được thầy chọn 

bây giờ thì điểm của tôi cũng gần 70-80 điểm rồi làm sao có được? Là 63 năm học 

tập  miệt  mài  ngày  ngày  đều  làm,không  có  ngày  nào  không  đọc  kinh    không  có 

ngày  nào  không  chia  sẽ  cùng  với  các  bạn  học  chia  sẽ  là  nâng  cao  trình  độ  dạy 

học,nâng  cao  bản  thân, rất nhiều  ngộ xứ đều là  từ trong  kinh mà  có được.  Giảng 

kinh đột nhiên hiểu rõ cái này trước đây chưa có nói qua trước đây có nói nhưng  

không có phân tích chọn lọc không có nói rõ ràng bây giờ thì nói rất tường tận,nói 

rất  rõ  ràng  cho  nên  phải  làm  thật  tức  là  phải  thực  thi  những  gì  đã  học  chúng  tôi 

mấy  ngày  nay  nói  với  các  bạn  học  về  vô  trụ  sanh  tâm  mấy  chục  năm  trước  kia 

không có nói rõ ràng, bây giờ hiểu rõ rồi, vô trụ và sanh tâm vốn là một không phải 

là hai vô trụ ở đâu? ở bên trong sanh tâm sanh tâm ở đâu, ở bên trong vô trụ. Quá 

tuyệt  diệu!  Vốn dĩ sanh tâm  chính  là vô  trụ  vô  trụ  chính là  sanh tâm  học  qua  63 

năm hiểu rõ như thế nào? Hiểu rõ thì sẽ nhận được lợi ích bạn không hiểu rõ,thì 

bạn sẽ không nhận được lợi ích. Cái lợi ích tự tại này trong cái lợi ích này có trí 

huệ cùng với việc biết chữ hay không biết chữ không có liên can cùng với việc dạy 

học  hay  không  dạy  học  cũng  không  có  liên  can.  Đây  là  cảnh  giới,  cảnh  giới  của 

những ai? Là cảnh giới của pháp thân Bồ Tát. Liên quan đến cái gì? Liên quan đến 

sự buông xả, Vốn dĩ buông xả chính là vô trụ. Gặp được chúng sanh có khổ có nạn 

nhất định khởi tâm vô điều kiện giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn này, đây gọi là 

sanh tâm. Sanh tâm gì? Là chúng sanh vô biên thệ nguyện độ là sanh cái tâm này. 

Mặc dù sanh cái tâm này,nhưng không bị sự ô nhiễm của cảnh duyên không bị sự 

ảnh hưởng của cảnh duyên,đây gọi là vô trụ. Bạn bị sự ảnh hưởng của ngoại cảnh, 

thì  bạn  hữu  trụ  hữu  trụ  chính  là  có  sự  khởi  tâm  động  niệm  có  phân  biệt  chấp 

trước,đây là phàm phu đây là lục đạo luân hồi. Kiến sắc,thanh văn lục căn duyên 

tới lục trần không khởi tâm không động niệm,không phân biệt không chấp trước, 

đây gọi là vô trụ từ vô trụ tâm sanh ra đại từ bi,đại trí huệ giúp đỡ tất cả những 

chúng sanh khổ nạn giúp đỡ họ phá mê khai ngộ,giúp họ lìa khổ được vui, đây gọi 

là sanh tâm. Đây chính là cái đức thứ nhất tùy duyên diệu dụng của tứ đức trong 

Hoàn Nguyên Quán của quốc sư Hiền Thủ, oai nghi hữu tắc,nhu hòa chất trực, đại 

chúng sanh khổ toàn tại kỳ trung. Khả tri,thú giả,quy thú dã. Y kinh tông chỉ,là y 

nhờ  tôn  chỉ  của  nó. Minh  kỳ  sở  vi,minh  là  hiểu  rõ,  biết  nó  là  vì  cái  gì?  Nó  là  vì 

giúp đỡ bản thân, giúp đỡ chúng sanh ly khổ được vui. Thức kỳ sở cầu, nhận thức 

sự cầu mong của pháp môn này là gì? Phát tâm Bồ Đề,nhất hướng chuyên niệm. 

Cứu kỳ sở chí, sau cùng nó đi đến đâu.đến nơi nào? Đến thế giới Cực Lạc,gặp Phật 

A Di Đà, dưới hội của Di Đà thành tựu viên mãn Phật quả. Tất cả đều hiểu rõ,tất cả 

đều  tường  tận.  Cho  nên  đoạn  phía  dưới  này  là    (bộ  kinh  này  lấy  phát  tâm  Bồ 

Đề,nhất  hướng  chuyên  niệm  làm  mục  tiêu)  (lấy  Viên  sanh  tứ  độ,con  đường  tắt 

không lùi bước làm chí thú)  ở đây đã nói rõ. Viên là viên mãn, không giống chúng 

ta ngày nay,chúng ta ngày nay sinh vào phàm thánh đồng cư độ của Phật Thích Ca 

Mâu Ni, phương tiện độ của Phật Thích Ca,nhưng chúng ta không nhìn thấy, thực 

báo độ của Phật Thích Ca cũng không nhìn thấy Thường Tịch độ càng không cần 

phải nói nữa khác với Thế giới Tây Phương Cực Lạc, nó là viên sanh bất kể là sinh 

đến Độ nào? Tứ Độ đều đến được, bạn đều nhìn thấy được,bạn đều tiếp xúc được. 

Cái này là không thể nghĩ bàn. Tiếp xúc được Tịch Quang Độ,Thực Báo Độ, chính 

là thượng cầu,thượng cầu Phật đạo, tiếp xúc được Phương Tiện Độ,Đồng Cư Độ hạ 

hóa chúng sanh. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc thì sẽ có bản lãnh thượng cầu hạ 

hóa, thực sự không thể nghĩ bàn. Chúng ta xem chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ,  "Ngụy  dịch<Vô  Lượng  Thọ  Kinh>  chi  tông  thú"  Ngụy  dịch  là  bản  in  của 

Khang Tăng Khải trong 5 loại bản dịch gốc là có lượng lưu hành lớn nhất nhất là ở 

Nhật Bản, Tịnh Độ Tông ở Nhật Bản là lấy kinh Vô Lượng Thọ của Khang Tăng 

Khải  làm  kinh  điển  tu  hành  chính.    Ở  Trung  Hoa  thì  không  có,  Tịnh  Độ  Tông  ở 

Trung Hoa kinh điển tu hành chính đó là kinh A Di Đà, lấy ba loại chú giải của 

kinh A Di Đà để tu hành là chính, <Sớ Sao> của Liên Trì đại sư, <Yếu Giải> của 

Ngẫu Ích đại sư, và <Viên Trung Sao> của U Khê đại sư, gọi là Di Đà tam đại bộ. 

Bản  dịch  của  Khang  Tăng  Khải,bên  trong  nói  tông  thú,    (  thời  xưa  có  nhiều  chú 

giải,những  ví  dụ  đều  không  như  nhau)  "  <Gia  Tường  Sớ>  vân:  thử  kinh  tông  trí 

phàm  hữu  nhị  lệ  nhất,  Di  Đà  tu  nhân,cảm  Tịnh  Độ  quả.  Nhị  giả,khuyến  vật  tu 

nhân,vãng sanh bỉ Độ." trong <Gia Tường Sớ> cũng nói rất là hay Phật A Di Đà tu 

nhân, cái tu nhân này là chỉ 48 nguyện, nhân viên quả mãn,cho nên cảm đắc được 

quả Cực Lạc, quả Cực Lạc chính là thế giới Cực Lạc. Đây chính là nói Phật Di Đà. 

Thứ  hai  là  nói  chúng  sanh,khuyên  vật,không  nói  khuyên  người,  nếu  như  khuyên 

người,trong  Thập  Pháp  Giới  chỉ  có  nhân  đạo,  thì  những  đạo  khác  sẽ  không  bao 

gồm; khuyên vật thì bao gồm tất cả chúng ta nói động vật,thực vật,khoáng vật, toàn 

bộ đều là vật Thập Pháp Giới y chánh trang nghiêm tất cả đều bao gồm hết, khuyên 

mọi người tu nhân. Tu theo cái gì? Tu theo 48 nguyện, giữ tâm đại từ bi như Phật 

A Di Đà vậy, và cũng giống như Phật A Di Đà phát 48 nguyện tốt,giống như Phật 

A  Di  Đà  vậy,  nhất  tâm  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật,đây  mới  là  tốt  phát  tâm  cầu 

vãng  sanh  thế  giới  Cực  lạc,cái  này  là  thú  (chí  thú)  "Hải  Đông  Nguyên  Hiểu  Sư 

<Tông  Yếu>"  ông  ấy  cũng  là  dùng  bản  Ngụy  dịch,bản  của  Khang  Tăng  Khải, 

<Tông Yếu> là chú giải của ông ấy, ông ấy nói (kinh này)  (cái chánh là lấy Tịnh 

Độ là tôn chỉ) nhiếp vật", chính là nhiếp thọ tất cả chúng sanh, "vãng sanh dĩ vi ý 

trí" cái này nói rất hay. Bây giờ kinh Vô Lượng Thọ ở Trung Hoa tất cả có 9 bản 

khác nhau, lão cư sĩ Hạ Liên Cư nói rất hay, bản nào cũng đều rất tốt, tôi thích bản 

nào  thì  dùng  bản  đó  trước  tiên  đem  9  bản  đều  đọc  qua  1  lần,  sau  đó  tự  bạn  lựa 

chọn,  thích  bản  nào  thì  dùng  bản  đó.  9  bản  này  lúc  trước  chúng  tôi  in  chung  in 

chung trong quyển sách, tiện cho mọi người học tập,tiện cho mọi người lựa chọn 

bản nào cũng đều có giá trị,đều tốt cả. Chúng tôi làm cách nào để lựa chọn? Tiêu 

chuẩn lựa chọn là tôi phải thật sự có thể xem hiểu được ý nghĩa  tôi thật sự có thể 

hiểu được rõ ràng, tôi cũng có thể làm được vậy thì mới hợp với điều kiện của bản 

thân, thì học bản này mới tốt, bản thân chúng ta mới bắt đầu học,chưa có khả năng 

lựa chọn, có thể nhờ thầy cô, nhưng phải có lòng tin đối với thầy cô. Bổn hội tập 

của lão cư sĩ Hạ Liên Cư không phải là tôi chọn, tại vì lúc đó tôi chưa gặp được 

bản này 5 bản dịch gốc tôi thấy qua bổn hội tập của cư sĩ Vương Long Thư tôi thấy 

qua và bổn tiết hiệu của Bành Tế Thanh tôi có xem qua, bản của Ngụy Mặc Thâm 

tôi chưa thấy qua. Vào những năm chúng tôi học Phật kỹ thuật in ấn không có tiến 

bộ như bây giờ, lúc đó là sắp chữ in chữ bằng chì, số lượng in cũng có hạn, cho 

nên kinh văn lúc ấy không dễ dàng mà có được. Thường thường những quyển kinh 

văn  mà  mình  muốn  đọc,  đều  phải  đến  chùa  xem,  trong  chùa  có  kinh  Đại  Tạng, 

trong kinh Đại Tạng có một số bản này, phải tự mình chép xuống. Không giống 

như bây giờ,bây giờ quá tiện lợi, tôi muốn có một quyển nhà sách có thể in riêng 

cho tôi một quyển, vả lại giá tiền không cao. Người bây giờ có được sự tiện lợi của 

khoa  học  nhưng  họ  lại  lười  nhác,  tình  hình  học  tập  xuống  rất  thấp,  hơn  nửa  còn 

nóng nảy bồng bột. Đây là sự chướng ngại lớn nhất của việc tu học giáo dục của 

Thánh Hiền và Phật pháp Đại Thừa. Nếu như tôi không có những thiết bị tiên tiến 

này khoảng 20 năm trước chúng tôi đã dùng mạng internet rồi 20 năm trước chúng 

tôi đã bắt đầu sử dụng vệ tinh, nếu như không phải là cái này  tôi sẽ giống như lão 

hòa thượng Hải Hiền vậy,  khóa miệng lại chân thật niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Có cần phải dạy học giảng kinh không? Không cần. Tại sao không cần? Vì không 

tìm được học trò, Tôi muốn tìm một học trò một người học trò giống như bản thân 

tôi vậy mà cũng không tìm được. Tâm chân thành cung kính chỉ có 30 điểm, bây 

giờ tìm không ra. Thầy của tôi còn gặp được tôi, ngày nay tôi lại không gặp được 

một người học trò tốt vậy còn giảng cái gì? Dứt khoát chân thật mà niệm Phật cầu 

sanh  Tịnh  Độ,  cái  này  có  thể,có  thể  làm  được.  Chắc  chắn  có  thể  vãng  sanh!  Cái 

chắc  chắn  này  từ  đâu  có?  Từ  trong  kinh  giáo  mà  ra  cái  lý,phương  pháp  và  cảnh 

giới  mà trong kinh giáo nói tôi hiểu rõ,tôi đã tường tận tôi biết phải tu hành như 

thế nào? Tự độ bản thân không thành vấn đề có thiết bị khoa học này,tôi muốn có, 

có  người  không?  Có  người,tôi  không  có  nhìn  thấy,  họ  học  ở  đâu?  Họ  học  qua 

mạng  internet  họ  có  truyền  hình,học  từ  truyền  hình  vệ  tinh  có  thật,không  phải  là 

giả.  Chỉ  cần  có  một  người,thì  không  uổng  công  tôi  giảng,  trong  cửa  nhà 

Phật,không bỏ rơi một ai. Cho nên tôi giảng rất là vui,giảng rất là hoan hỷ, cũng 

như là có người học trò thật sự vậy, chân thật ,nghe lời,làm thật cụ túc viên mãn. 

Những người này thành tựu tương lai nhất định sẽ hơn cả tôi, người xưa dạy học 

thường nói " thanh xuất từ lam mà giỏi hơn lam" trí tuệ bẩm sinh của học sinh cao, 

có đủ điều kiện xuất sắc  tương lai họ nhất định sẽ hơn cả tôi. Bản thân tôi tại sao 

không thể nâng cao? Vì hoàn cảnh khác nhau,cả đời phiêu bạc, cái này nói nôm na 

thì là không có phước báo. Cả đời hi vọng có một chỗ ở yên ổn không phải bôn ba 

tôi rất ngưỡng mộ những đại đức thời cổ ,họ ở trên núi, ở trong một ngôi chùa sống 

ở đó mấy chục năm, thậm chí là cả đời họ không có rời khỏi chỗ đó,  đây là vì họ 

có phước báo lớn, tôi không có cái phước báo này. Cả đời trải qua cuộc sống phiêu 

bạc  đến khi tuổi già,lúc 85 tuổi thì ở Hồng Kông có một cư sĩ,ông ấy cúng dường 

chỗ ở của ông ấy cho tôi ông ấy đã vãng sanh rồi, ông ấy cúng dường cho tôi cái 

căn nhà nhỏ này. Cũng vừa lúc tôi lấy được giấy chứng minh thư là công dân vĩnh 

viễn của Hồng Kông tôi nghĩ những thứ này đều là do sự an bài của Phật Bồ Tát, 

để tôi sống ở Hồng Kông, ở nơi này để niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nguyên Hiểu 

người Hàn Quốc,sở dĩ được gọi là Hải Đông, vì lúc đó du học ở Trung Quốc ông 

ấy là học trò của đại sư Thiện Đạo, đại sư Thiện Đạo là tổ sư đời thứ hai của Tịnh 

Độ Tông. Nói  ( kinh này cái chính là lấy nhân quả Tịnh Độ làm tôn chỉ,) nhiếp 

vật". Nhiếp thọ tất cả chúng sanh vãng sanh thế giới Cực Lạc, đây chính là quy thú. 

Phía dưới," Đàm Loan sư vân: dĩ Phật danh hiệu vi kinh thể" ông ấy nói rất hay, sự 

tuyệt diệu của Tịnh Độ tuyệt diệu ở câu A Di Đà Phật, tin thật,nguyện thật không 

ai không thể vãng sanh, câu danh hiệu này có thể tiêu trừ nghiệp tội, có thể hóa giải 

tai  nạn  có  thể  giúp  bạn  bình  ổn  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  pháp  môn  đơn 

giản,quan trọng,nhưng rất khó tin tôi cũng là vì đã học qua hết 60 mấy năm thì mới 

có  lòng  tin  quyết  một  lòng  niệm  câu  Phật  hiệu  này,    từ  sáng  đến  tối  đừng  gián 

đoạn, miệng không niệm,thì niệm ở trong tâm. Bận công việc, bất kể làm việc gì 

trong  tâm  có  câu  danh  hiệu  này  nếu  như  làm  việc  phải  dùng  đầu  óc  suy  nghĩ,thì 

tạm thời ngừng niệm, làm việc xong rồi,câu Phật hiệu lại niệm tiếp. Sau khi niệm 

thuần thục rồi,khi ngủ nằm mơ đều là niệm Phật. Khi đạt đến cảnh giới này thì bạn 

sẽ  nắm  phần  chắc  được  vãng  sanh,  vì  công  phu  đã  thuần  thục,  khi  ngủ  cũng  sẽ 

không quên phía dưới Thiện Đạo đại sư nói, "niệm Phật tam muội vi tông nhất tâm 

hồi nguyện vãng sanh Tịnh Độ vi thể" thể chính là thú của tông thể. <Hợp tán >của 

pháp sư Quán Triệt Nhật Bản bên trong nói, "thử kinh niệm Phật vi tông,vãng sanh 

vi thể" thể chính là thú. Phía dưới lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ tổng kết cho chúng ta 

sự tôn sùng của bộ kinh này là "chuyên tại niệm Phật" là ý nghĩa quan trọng nhất 

của  cả  bộ  kinh,  khuyên  chúng  ta  niệm  Phật  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  "cố  dĩ 

niệm  Phật  vi  tông",  niệm  Phật  là  phương  pháp  tu  hành  chủ  yếu  nhất,  quan  trọng 

nhất,tôn  sùng  nhất  của  cái  pháp  môn  này.  "tông  chi  sở  thú  duy  tại  vãng  sanh", 

không  có  cái  nào  khác,chính  là  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc, "cố  dĩ  vãng  sanh  vi 

kinh thể", cái thể này là thú,chính là quy thú, sau cùng chúng ta quy thú là thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. (Tịnh Độ gọi kinh Vô Lượng Thọ là đại kinh)  (kinh A Di 

Đà là tiểu kinh)  (nói chung là 2 kinh này chỉ có sự khác biệt là chi tiết và sơ lược) 

cái này nhất định phải biết,nó là chung một bộ kinh, kinh Di Đà nói tóm lược, kinh 

Vô Lượng Thọ nói chi tiết. Tu theo kinh A Di Đà có được không? Được. Tại sao? 

Sớ Sao của đại sư Liên Trì bổ sung toàn bộ những chỗ nói tóm lược vào, nên nói 

rất  là  chi  tiết,  không  thua  gì  kinh  Vô  Lượng  Thọ.    (cho  nên  gọi  đại  kinh  là  bản 

lớn,tiểu kinh là bản nhỏ  (thực chất 2 bổn chính là một bộ kinh) cho nên,tông,thể 

của nó dùng hoàn toàn như nhau. (tông thú của kinh A Di Đà,cũng có nói nhiều) 

cách giảng của mỗi pháp sư không như nhau, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chọn lọc 

những phần quan trọng tinh tế của kinh, chính là tam đại bộ. Trước khi chưa tiếp 

xúc với kinh Vô Lượng Thọ, ba bộ này tôi đều đã học qua, lúc đó tôi còn trẻ,học 

rồi thì cũng có giảng qua, bản thân cũng chưa có niệm Phật, hứng thú vẫn là ở kinh 

Hoa  Nghiêm,Pháp  Hoa,Đại  Kinh  Đại  Luận  đây  chính  là  chứng  minh,  thiện 

căn,phước đức,nhân duyên của tôi chỉ có 30 điểm, không bằng với người xưa. Nếu 

như người xưa gặp được bộ kinh này, chỉ 60 năm nhất định họ sẽ khai ngộ, đại triệt 

đại ngộ,minh tâm kiến tánh, chúng ta làm sao có thể sánh kịp! Nguyên nhân là gì? 

Dụng tâm không chuyên, Mặc dù không có rời khỏi Phật pháp 60 năm tôi không 

có rời khỏi Phật pháp,nhưng không chuyên. Nếu như 63 năm dùng bộ kinh để tu 

học, thì sẽ thành công rồi, học quá nhiều,quá xen tạp,nên phải chịu thiệt thòi lớn. 

Cho nên tôi mới nói kinh nghiệm này của tôi cho mọi người biết, các bạn nếu như 

có thể chuyên tâm nhất trí, một bộ kinh ít nhất 10 năm, thì bạn sẽ hiểu được bạn 

nhất  định  sẽ  hơn  cả  tôi.  Chúng  tôi  hi  vọng  có  người  kế  thừa  Phật  pháp,  thì  Phật 

pháp  mới  có  thể  thịnh  vượng,chúng  sanh  mới  có  phước.  Bây  giờ  ở  tuổi  của 

tôi,không biết khi nào sẽ ra đi, cho nên nhất định phải cố gắng niệm Phật,buông xả 

vạn  duyên.  Bây  giờ  rất  nhiều  nơi  đều  có  người  đang  nghĩ  đến  học  viện  Hán  học 

đây  là  chuyện  tốt.  Nội  dung  trong  học  viện  Hán  học  là  gì?  Chính  là  Nho  Thích 

Đạo. Kinh điển mà nó căn cứ là Tam Tạng của thời nay chứ không phải là nhà Phật 

nói hay người bây giờ nói có kinh Đại Tạng của Phật có Nho Tạng,có Đạo Tạng 

kinh điển của ba nhà Nho Thích Đạo chuyện tốt,phải đào tạo truyền nhân của Nho 

Thích Đạo, phải đào tạo những chuyên gia học giả của Nho Thích Đạo, thì văn hóa 

truyền  thống  của  tổ  tiên  mới  có  thể  phục  hưng  văn  hóa  truyền  thống  của  tổ  tiên 

phục hưng không những có thể phục hưng được nước nhà mà cũng có thể làm cho 

thế giới đi đến con đường hài hòa và hòa bình. Khoa học kỹ thuật ngày nay phát 

triển, có thể có được 30-50 giáo viên mỗi ngày lợi dụng truyền hình vệ tinh mạng 

internet để dạy học,mọi người trên toàn thế giới đều nhận được lợi ích có thể mở 

một học viện Hán học như thế, bên trong các chuyên gia học giả này có thể thâm 

nhập  kinh  tạng,  thâm  nhập  không  phải  môn  nào  cũng  đều  thâm  nhập  nếu  thâm 

nhập không được,thì chỉ một môn học quá nhiều môn đều là trôi nổi,tâm sẽ không 

chuyên; học một môn,cả đời chuyên công một môn thì sẽ trở thành chuyên gia của 

một môn học thuật, một bộ sách. Từ đâu mà bắt đầu? Từ Quần Thư Trị Yếu mà bắt 

đầu, nguyên điển của Quần Thư Trị Yếu có 65 loại, trong 65 loại chọn một loại 

đây là của Nho gia,cũng có của Đạo gia, nội dung chọn bên trong cũng có của Lão 

Tử  và  Trang  Tử, có của  Đạo gia. Nội dung  bên  trong  không có  của  Phật,Phật  có 

thể thêm vào, những người học Phật cũng học một bộ kinh cả đời chuyên công một 

bộ kinh. Nếu như học viện Hán học khai trương thật sự có người mời tôi đi đảm 

nhiệm làm giảng sư làm giảng sư hơi khó,tại vì sao? Nho Thích Đạo bây giờ cũng 

không  có  nhân  tài  phải  đào  tạo.  Cho  nên  ,  học  viện  Hán  học  trước  tiên  làm  là 

không phải chiêu sinh, mà là phải chiêu nghiên cứu sinh. Tôi cung cấp môi trường 

học tập cung cấp sự sinh hoạt yên ổn thoải mái, để cho họ sống trong cái học viện 

này 10 năm nghiên cứu chuyên môn một bộ sách,sau 10 năm, họ sẽ là những nhà 

Hán học tuyệt đỉnh của thế giới. Tôi nói tôi có thể làm một nghiên cứu sinh, tuổi 

tác  không  thể  hạn  chế,  nếu  như  hạn  chế  thì  tôi  không  có  tư  cách  tham  gia.  Tôi 

nghiên cứu môn học gì? Chính là kinh Vô Lượng Thọ mà hiện tại mọi người cùng 

nhau  học  tập,  tôi  chuyên  học  môn  này,    cũng  ngày  ngày  chia  sẽ  cùng  với  mọi 

người.  Có  một  phòng  học  nhỏ,có  năm  ba  người  bạn  học,  chuyên  học  kinh  Vô 

Lượng Thọ, đây cũng giống như là có một nhóm nhỏ vậy. Không quá 5 người, Lúc 

Phật Thích Ca Mâu Ni lập đạo có 5 người tỳ kheo, 1 nhóm nhỏ có 5 người,chuyên 

công kinh  Vô Lượng Thọ là thân phận nghiên cứu sinh. Tốt! Tôi tin tưởng sẽ có 

thành tựu rất tốt, cũng sẽ mang lại sự khởi đầu rất tốt, thật sự làm được buông xả 

vạn duyên, nhất môn thâm nhập,trường thời huân tu, đọc sách ngàn lần tự hiểu ý 

nghĩa. Trong Sớ Sao nói: "Y chánh thanh tịnh,tín nguyện vãng sanh,dĩ vi tông thú." 

Viên Trung Sao nói: "dĩ tín nguyện tịnh nghiệp vi nhất kinh tông yếu."  "<Di Đà 

Yếu Giải> viết: dĩ tín nguyện trì danh vi tông"  cái này Ấn Quang đại sư rất là tán 

thán. Ngẫu Ích đại sư dùng chữ rất ít, có 4 chữ,tín nguyện trì danh,  bộ kinh này,  vì 

kinh Di Đà cùng với bộ này là cùng một bộ tôn chỉ của kinh Di Đà chính là tôn chỉ 

của kinh Vô Lượng Thọ, tông thú của kinh Vô Lượng Thọ, cũng chính là tông thú 

của kinh Di Đà nó là một không phải là hai, tin thật,nguyện thật,trì danh. Phát Bồ 

Đề tâm mà trong kinh này nói,chính là nhất hướng chuyên niệm, tín nguyện chính 

là  phát  Bồ  Đề  tâm  trì  danh  chính  là  nhất  hướng  chuyên  niệm.  Trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ dùng 8 chữ, Ngẫu Ích đại sư rút gọn lại thành bốn chữ, thật sự không 

thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  phải  ghi  nhớ,  mỗi  phút  mỗi  giây  đều  không  thể  rời  khỏi, 

mỗi phút giây đều phải tranh thủ. Tôi thật sự tin tưởng, thật sự bằng lòng đến thế 

giới Cực Lạc, bằng lòng thân cận với Phật A Di Đà, tất cả đều buông xả,không cần 

làm  những  việc  vô  bổ  nữa.  Chuyện  của  thế  gian,hữu  duyên,cái  duyên  này  là  gì? 

Cái  duyên  này  là  lợi  ích  chúng  sanh,  cái  duyên  này  không  phải  là  nhân  duyên 

nhỏ,có thể làm. Nếu như không phải chánh pháp cửu trụ, không phải lợi ích chúng 

sanh, duyên có thù thắng đến đâu tôi cũng không cần, chuyện này phải hiểu. Phía 

sau là sự tổng kết đoạn này của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, "tổng thượng", "đại tiểu 

nhị  bổn,  trung  ngoại  chư  gia  sở  minh  tông  thú,  giai  dĩ  tín  nguyện  trì  danh,vãng 

sanh Tịnh Độ vi bổn. Ư thị quảng tham chư gia chi thuyết, cứ bổn kinh chi văn,tiêu 

minh bổn kinh tông thú viết: bổn kinh dĩ phát Bồ Đề tâm,nhất hướng chuyên niệm 

vi tông, dĩ viên sanh tứ độ,kính đăng bất thối vi thú". Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở 

phía sau cùng cho chúng ta một kết luận như vậy, phía dưới còn nói rõ chi tiết cho 

chúng ta. "minh tông". "kinh vân: tam bối vãng sanh chi sanh, mạc bất dĩ phát Bồ 

Đề tâm,nhất hướng chuyên niệm vi nhân". Cái tam bối này,chúng ta xem phần chú 

giải, "kinh trung <tam bối vãng sanh phẩm> trung, sở hữu thượng trung hạ tam bối 

vãng sanh chi nhân, mạc bất dĩ phát Bồ Đề tâm,nhất hướng chuyên niệm vi nhân". 

Cái này chúng ta không thể không biết. Nếu như chúng ta muốn vãng sanh, thì tám 

chữ này phải khác cốt ghi tâm,nhớ mãi không quên, ở mọi lúc mọi nơi phải nhắc 

nhở bản thân. Hằng ngày chúng ta có 4 tiếng cùng nhau để học tập, sự nhắc nhở 

của bốn tiếng này hi vọng 20 tiếng kia đều luôn ghi nhớ. Phải làm thật,thì mới có 

thể nhận được lợi ích chân thật, mãi mãi đừng có rơi vào sanh tử luân hồi, mãi mãi 

đừng có gây ra oan oan tương báo. Kiếp này là kiếp sau cùng chúng ta ở cái thế 

giới  này,  sau  này  tái  lai,sẽ  đổi  thành  thân  phận  Bồ  Tát,  không  phải  là  phàm  phu 

nữa,đây mới là đúng. Chúng ta xem đoạn phía dưới này,  tôi sẽ đọc tiếp đoạn văn 

này  đây  là  lần đầu tiên tôi giảng  Đại  Kinh  Giải trích  lục từ  Đại  Kinh  Giải  Diễn 

Nghĩa của Kinh Vô Lượng Thọ  (nguyện thứ 19 là phát Bồ Đề tâm)  (nguyện thứ 

18 là nhất hướng chuyên niệm) (cho nên phải phát Bồ Đề tâm,nhất hướng chuyên 

niệm) thị Di Đà bổn nguyện chi tâm tủy,  ( cốt yếu của toàn bộ quyển đại kinh,) (là 

cái nhân cần thiết để tu vãng sanh) (là phương tiện từ bi độ chúng sanh)  (sự tôn 

sùng của kinh,toàn bộ đều nằm ở đây) (là con đường tu hành trọng yếu,chỉ có con 

đường này là mau lẹ)  (cho nên mới nói nó là tôn chỉ của bổn kinh) chúng ta xem 

tiếp nguyên văn của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. (lại nữa nguyện thứ 19 của Phật Di 

Đà nói:) (nếu nghe danh hiệu ta,phát Bồ Đề tâm,tu tất cả các công đức)  (làm theo 

lục ba la mật,vững vàng không lui)  (lại lấy thiện căn hồi hướng,nguyện sanh cõi 

ta)  (nhất  tâm  niệm  ta,ngày  đêm  không  ngừng,khi  lâm  chung  mạng  tận)  (Ta  cùng 

chúng  Bồ  Tát  sẽ  đến  hiện  tiền  tiếp  dẫn)    (chỉ  trong  chốt  lát,lập  tức  sẽ  được  sanh 

đến cõi ta,)  (thành A Duy Việt Trí Bồ Tát) nguyện thứ 19 này,là phát Bồ Đề tâm. 

Nguyện thứ 18,là nhất tâm chuyên niệm. Nguyện văn là Phật A Di Đà vô cùng từ 

bi, Ngài là vì thập pháp giới tất cả chư Phật trong sát độ và chúng sanh mê muội 

trong  lục  đạo  thật  sự  muốn  giúp đỡ  những  người này  ly  cứu  cánh  khổ, cứu  cánh 

khổ là luân hồi, thoát khỏi lục đạo luân hồi mới gọi là ly cứu cánh khổ, thật sự lìa 

khổ,  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  đắc  cứu  cánh  lạc.  Sự  giúp  đỡ  này  cho 

chúng sanh mới là sự giúp đỡ triệt để, không phải là đau đầu thì trị đầu,đau chân 

thì trị chân, là giúp đỡ chúng ta từ trong gốc rễ mà giải quyết, cái ân đức này rất là 

lớn! Chỉ có biết ơn thì họ mới biết báo ơn, người bây giờ không biết ơn, cho nên 

họ  không  có  biết  báo  ơn  là  việc  cần  phải  làm.  Tại  vì  sao  họ  không  biết  ơn?  Vì 

không có người nói với họ điều trước tiên là ơn cha mẹ,không có ai nói với họ, con 

cái và cha mẹ thường đối đầu với nhau,  không có ai dạy họ. Học trò và thầy cô, 

thầy cô cho chúng ta pháp thân huệ mệnh ân đức như của cha mẹ, không biết báo 

ơn, cho nên nếu không có thầy cô tốt thì chúng ta không biết hiếu kính cha mẹ, cho 

nên cũng sẽ không có cha mẹ tốt, cha mẹ không có làm hết trách nhiệm của cha mẹ 

đứa trẻ từ nhỏ cái gì cũng không có học được. Nó học cái gì? Những đứa trẻ thời 

nay, mỗi ngày không rời khỏi tivi,không rời khỏi mạng internet. Mạng internet và 

tivi dạy chúng nó những gì? Dạy chúng nó giết cướp dâm vọng. Bản tánh chúng nó 

vốn là hiền lành,không có ai dạy chúng nó những thứ mà chúng nó tiếp thu toàn là 

mặc  xấu, những  gì  chúng  nó  nhìn  thấy  ,nghe  thấy  tiếp  xúc  được  chỉ  toàn  là  mặc 

xấu, chúng nó đều học hết. Từ nhỏ đã học ,nên ăn sâu vào đầu, khi trưởng thành 

không dễ dàng sửa đổi. Nhưng chúng ta tin tưởng nhân tánh vốn thiện lành, diễn 

đàn giáo dục truyền thống ở các nơi của Trung Hoa đã triển khai, đích thực có thể 

cứu được không ít thanh thiếu niên. Chúng nó tiếp nhận sự giáo dục của diễn đàn 

này, mới hiểu được con người sống ở trên đời cần phải hiếu kính cha mẹ, cần phải 

tôn trọng thầy cô,phải tôn trọng trưởng bối, đây là đạo lý cơ bản để làm người. Đất 

nước  Trung  Hoa  mấy  ngàn  năm  trước,  tổ  tiên  nhiều  đời  giáo  dục  đời  sau,  ngũ 

luân,ngũ thường,tứ duy,bát đức. Chúng ta tổng kết 4 môn này thì là 12 chữ 12 chữ 

này có thể làm được thì đó chính là Thánh Hiền Quân tử, là người Trung Hoa tiêu 

chuẩn, là tiếp thu sự giáo dục truyền thống tiêu chuẩn nền giáo dục truyền thống 

của Trung Hoa là nền giáo dục Thánh Hiền, đất nước Trung Hoa từ xưa đến này 

mấy ngàn năm, những nhân tài được giáo dục đào tạo là Thánh Hiền Quân Tử cho 

nên xã hội thời đó yên ổn lâu dài, không giống như nước ngoài. Nước ngoài không 

có  sự  giáo  dục  về  luân  lý,đạo  đức,nhân  quả, trường  học  của  nước  ngoài.  Gắn  bó 

với xã hội gắn bó với sự an toàn của xã hội,họ có sự giáo dục của tôn giáo, cho nên 

nước ngoài rất là xem trọng tôn giáo. Tại vì sao? Vì không có tôn giáo, thì luân 

lý,đạo đức,nhân quả  cũng sẽ không có, xã hội sẽ rối ren. Họ chỉ  có sự giáo dục 

khoa học kỹ thuật, khoa học ngay nay tiến bộ,con người đã lên đến mặt trăng, con 

người muốn hướng ra vũ trụ để phát triển. Tuyên bố rằng Thượng Đế đã chết. Tôn 

giáo không còn nữa,vấn đề xã hội sẽ nảy sinh, phải làm sao? Cho nên muốn cứu 

giúp nước nhà. Bên trong vấn đề này cũng rất là khó khăn, người Trung Hoa quay 

đầu lại,thì họ sẽ tin tưởng, thì sẽ có lòng tin đối với văn hóa truyền thống của tổ 

tiên.  Nếu  như  người  Trung  Hoa  không  biết  quay  đầu,  người  ngoại  quốc  nhìn 

vào,nói  rằng  các  bạn  đều  nói  những  thứ  của  Trung  Hoa  tốt  à  tốt,vậy  tại  sao  bản 

thân các bạn không cần? Các bạn lại đến chỗ chúng tôi mà học tập, phải ra nước 

ngoài  học  tập,  nói  như  vậy  vẫn  là  những  thứ  của  ngoại  quốc  tốt  hơn.  Cho  nên, 

Trung Hoa cần phải khôi phục lại luân lý đạo đức  khôi phục lại giáo dục truyền 

thống thì mới có thể cứu vãng được thế giới. Hôm nay bạn muốn hỏi cái thế giới 

này vẫn còn có thể có được sự hòa bình không? Không ai có lòng tin. Tôi gặp qua 

rất nhiều người,tất đều thất vọng. Phải làm sao? Chúng ta cũng rất là may mắn tìm 

được quyển Quần Thư Trị Yếu. Tôi rất cảm tạ người bạn học đã thay tôi mà tìm ra 

bộ sách này, tôi chỉ là nói qua ở trên mạng có loại sách này, nhưng tôi chưa thấy 

qua,  lại  có  người  bạn  học  thật  sự  tìm  được.  Gửi  cho  tôi  xem.tìm  được  2  bộ,tặng 

cho tôi. Tôi vừa xem,thì ra 2 bộ đều là của Thương Vị Ấn Thư Quán xuất bản in 

vào những năm đầu thời Dân Quốc, 80-90 năm trước. Giấy sách đều giòn cả, may 

mà sách này không có ai đọc qua, là sách mới,không có dấu vết bị gấp xếp lại, chữ 

rất  là  hoàn  chỉnh.  Tôi  giống  như  là  nhận  được  báu  vật  muốn  có  được  đã  nhiều 

năm,cuối cùng cũng có được nó. Tôi liền tặng cho nhà sách Thế Giới, tại vì 90 năm 

trước,không có bản quyền, tôi đưa cho giám độc của nhà sách Thế Giới, in 10 ngàn 

bộ chia ra tặng cho các thư viện của các trường đại học trên toàn thế giới, cho các 

thư viện quốc gia lưu giữ, thì quyển sách này sẽ không bị thất truyền. ở Trung Hoa 

đã thất truyền hết 1000 năm sau khi nhà Đường tiêu vong, thì du học sinh Nhật 

Bản du học ở Trung Hoa mang nó về Nhật Bản lúc đó còn chưa có in ấn, kỹ thuật 

in  ấn  là  phát  minh  vào  thời  Tống  không  có  kỹ  thuật  in  ấn,nên  chỉ  toàn  là  những 

quyển sách chép tay, cho nên số lượng không nhiều. ở Nhật Bản cũng thịnh hành 

1000 năm các đế vương, đại thần của Nhật Bản rất là xem trọng bộ sách này, cũng 

có tác dụng thái bình thịnh thế ở Nhật Bản 400 năm trước,khoa học Tây Phương 

bắt đầu, đầu tiên truyền vào Nhật Bản, thì Nhật Bản đối với văn hóa truyền thống 

của Trung Hoa tương đối nhạt dần, một mực đeo đuổi theo khoa học kỹ thuật. 200 

năm trước văn hóa Phương Tây truyền vào Trung Hoa,  từ Nhật Bản truyền sang 

đây, cho nên văn hóa Phương Tây du nhập vào Nhật bản sớm hơn Trung Hoa 200 

năm, chúng ta tiếp nhận văn hóa Phương Tây muộn hơn Nhật Bản 200 năm. Quyển 

sách  này  chúng  ta  nhìn  thấy  được,  đích  thực  giống  như  Thang  Ân  Tỷ  nói  là  giải 

quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21 chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp Đại 

Thừa.  Trong  Quần  Thư  Trị  Yếu  là  lấy  học  thuyết  Khổng  Mạnh  là  chính,    trừ 

Khổng Mạnh ra, chư tử bách gia,có kinh có sử, đích thực là bác đại tinh thâm, là 

tinh hoa của tinh hoa Tứ Khố,quả là rất có ích. Việc cấp thiết nhất là phải đào tạo 

giáo viên, đào tạo giáo viên dạy Quần Thư Trị Yếu, quan trọng hơn tất cả những 

gì.  Cho  nên  học  viện  Hán  học  ở  các  nơi,tôi  biết  cũng  khuyên  họ  đem  giáo  trình 

nghiên cứu,  đầu tiên là 10 năm này  phải hoàn thành dùng vào Quần Thư Trị yếu 

sách  gốc  của  nó  có  65  loại.  Nếu  như  có  65  người,  mỗi  người  chuyên  công  một 

môn, hoặc là 2,3 người chuyện công 1 bộ, sau 10 năm,thì trên thế giới này  sẽ có 1 

bộ Quần Thư Trị Yếu sống, ai ai cũng là chuyên gia học giả. Những người trong 

họ  sẽ  lợi  dụng  mạng  internet  ,lợi  dụng  truyền  hình  mỗi  ngày  giảng  bộ  sách  này, 

giảng rõ ràng,giảng thấu đáo,giảng tường tận, để cho mọi người trên thế giới đều 

nghe thấy, thì cái thế giới này sẽ thái bình, vấn đề gì cũng đều có thể hóa giải. Cho 

nên có người nói thế kỷ 21 là thế kỷ của người Trung Hoa người ngoại quốc đều lo 

lắng, sợ rằng Trung Hoa sẽ nổi dậy phục thù, vì trong quá khứ họ đã ức hiếp người 

Trung Hoa,nên họ sợ, nên mới liên kết lại đối phó người Trung Hoa. Tôi nói với 

họ,sự hưng khởi của Trung Hoa không phải là quân sự,không phải là vữ lực cũng 

sẽ không có chuyện phục thù, thế kỷ 21 đúng là thế kỷ  của Quần Thư Trị Yếu của 

đất nước Trung Hoa. Các bạn đem quyển Quần Thư Trị Yếu này dịch thành nhiều 

ngôn ngữ khác nhau của các nước trên thế giới, lưu hành trên toàn cầu, đây chính 

là thế kỷ của văn hóa Trung Hoa, sẽ mang lại cho thế giới sự an toàn,hài hòa mãi 

mãi, thật sự là đại đồng chi trị trên trái đất. Bây giờ chúng ta nhìn thấy chủ tịch Tập 

Cận  Bình  một  số  ngôn  luận  của  ông  ấy,những  gì  ông  ấy  làm  chúng  ta  lật  quyển 

Quần Thư Trị Yếu ra, có giống ông ấy đang cố gắng thực thi Quần Thư Trị Yếu 

không? Chuyện tốt! Điều bây giờ chúng tôi nghĩ đến là làm sao nhanh chóng đào 

tạo một số giáo viên chuyên nghiệp để dạy Quần Thư Trị Yếu, quan trọng hơn tất 

cả những gì. Cho nên viện Hán học cái tên gọi này tốt, tại vì nó bao gồm cả Nho 

Thích  Đạo,  trong  Quần  Thư  Trị  Yếu  có  Nho  giáo,có  Đạo  giáo,nhưng  không  có 

Phật  giáo  Phật  giáo  phải  thêm  vào.  Phật  giáo  truyền  vào  Trung  Hoa,được  các  đế 

vương  Trung  Hoa  tôn  sùng  bạn  xem,Tiền  Thanh  vua  Càn  Long  soạn  <Tứ  Khố 

Toàn Thư>, Đạo giáo soạn vào,nhưng Phật giáo không có. Tại vì sao? Vì họ đối 

với  Phật  rất  là  tôn  trọng,    vì  Phật  mà  soạn  ra  một  bộ  <Đại  Tạng  Kinh>  gọi  là 

<Long  Tạng>,rất  là  tôn  sùng.    Ông  ấy  không  có  soạn  Đạo  Tạng,    Đạo  hòa  vào 

trong tử bộ của Tứ Khố kinh sử tử tập 4 bộ,trong tử bộ. Có kinh điển của Đạo giáo. 

Cho nên chúng tôi muốn,hậu nhân sau này chỉnh lý mới lại văn hóa truyền thống 

của Trung Hoa, tốt nhất là đem kinh Phật cũng soạn vào Tứ Khố, Tứ Khố là văn 

hóa hoàn chỉnh của Trung Hoa như vậy sẽ càng thêm hoàn mỹ. Chúng ta xem chú 

giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, nguyện thứ 19 nghe danh phát tâm,phát Bồ Đề 

tâm  cái  gì  là  Bồ  Đề  tâm?    Tứ  hoằng  thệ  nguyện  là  Bồ  Đề  Tâm,    tứ  hoằng  thệ 

nguyện chỉ có điều thứ 1 là nguyện, 3 nguyện sau thành tựu nguyện thứ 1. Nguyện 

thứ 1 là chúng sanh vô biên thệ nguyện độ câu nói này cùng với  "toàn tâm toàn ý 

vì nhân dân phục vụ "của  Tập chủ tịch nói là 1 ý nghĩa. Nhưng mà vì nhân dân 

phục vụ cái phạm vi này không lớn ở trong thập pháp giới chỉ có nhân đạo trừ nhân 

đạo ra chín đạo khác không có bao gồm bên trong. Cái tâm này của Phật rất lớn 

chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ,  chúng  sanh  bao  gồm  thập  pháp  giới.  Không 

những bao gồm trong thập pháp giới có chúng sanh hữu tình ngài ở trong đó không 

có  nói  chúng  sanh  hữu  tình  thệ  nguyện  độ,  chỉ  có  nói  là  chúng  sanh,cũng  là  bao 

gồm luôn cả chúng sanh vô tình. Chúng sanh vô tình, là thực vật hoa cỏ cây cối, 

núi sông đất đai, đây là thuộc về chúng sanh vô tình. Hữu tình và vô tình đều ở bên 

trong, cái tâm nguyện này phát ra rất lớn. Nguyện là phát,làm sao thực hiện? Làm 

sao  mới  có  thể  làm  được?  Chính  là  phải  giúp  đỡ  người  khác,  trước  hết  là  phải 

thành  tựu  bản  thân,  bản  thân  không  có  đạo  đức,  không  có  trí  huệ,không  có  đức 

năng, cái nguyện này là không nguyện,làm không được. Cho nên có cái nguyện thứ 

2 ,cái nguyện thứ 2,phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. Đoạn phiền não là thành tựu 

đức  hạnh  của  bản  thân,  cũng  chính  là  đạo  đức,  con  người  không  có  đạo  đức  là 

không được, trước hết phải thành tựu tu dưỡng đạo đức của bản thân. Có được sự 

tu dưỡng đạo đức rồi, cái này cũng phải có lớp lang không thể đảo lộn, phải theo 

trình tự chứ không thể đảo lộn. Chúng ta thực thi đạo đức là vì ai? Là vì độ chúng 

sanh.  Đạo  đức  là  thân  giáo,làm  ra  tấm  gương  cho  mọi  người  xem,  thực  thi  ngũ 

luân,thực  thi  ngũ  thường,  thực  thi  tứ  duy,thực  thi  bát  đức;  ở  trong  Phật  pháp  thì 

thực thi tam quy,thực thi ngũ giới, thực thi thập thiện,thực thị lục độ, thực thi lục 

hòa kính. Những cái này đều phiền não vô tận thệ nguyện đoạn có được đạo đức 

rồi,thì  phiền  não  sẽ  nhẹ,trí  huệ  sẽ  tăng  trưởng,  thì  lúc  này  có  thể  học  pháp  môn 

pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  là  Đại  Thừa, 

Tiểu  Thừa  (3  ngàn)  oai  nghi.  Làm  thế  nào  để  cầu  pháp?  Chúng  ta  hôm  nay  học 

Phật, không có y theo cái trình tự này, chúng ta không có phát cái tâm nguyện lớn 

này  lòng  dạ  nhỏ  nhoi,tự  tư  tự  lợi;  không  có  cắt  đứt  phiền  não,  trên  mặt  đạo  đức 

không có chuyên tâm. Do đó,bản thân bị mê hoặc điên đảo, khởi tâm động niệm là 

tự  tư  tự  lợi,  là  ích  kỷ  hại  người,đây  chính  là  đã  tạo  ác  nghiệp.  Quả  báo  của  ác 

nghiệp là tam đồ, ngạ quỷ,địa ngục,súc sanh,vậy là càng khổ thêm.  Vòng đời con 

người ở thế gian rất ngắn ngủi, 100 năm đích thực chỉ là một cái búng tay thì sẽ 

qua đi, sau khi chết rồi thì phải làm sao? Tuyệt đối không phải chết rồi thì là hết. 

Nếu như chết là hết kết thúc tất cả vậy thì cái gì cũng không cần học,  học Thánh 

Hiền,học Phật Bồ Tát đều là không có ý nghĩa rồi sau khi thật sự hiểu rõ  chết rồi 

thì  sẽ  rất  là  gây  go,phiền  phức  lớn,  trong  luật  nhân  quả  sẽ  tính  sổ  với  bạn.  Cho 

nên,con người không thể không giác ngộ, giác ngộ rồi,sẽ không dám không quay 

đầu.  Học pháp môn,học pháp môn là vì đối với tất cả chúng sanh mà cống hiến 

càng nhiều, cống hiến càng viên mãn không có cái gì là vì bản thân hết. Trong kinh 

Kim Cang nói, "ưng vô sở trụ,nhi sanh kỳ tâm", vô trụ nghĩa là gì? Là không khởi 

tâm,không động niệm, không phân biệt,không chấp trước, dùng cái tâm này mà vì 

tất cả chúng sanh mà phục vụ. Mao chủ tịch nói rất hay,vì nhân dân phục vụ mở 

rộng  đến  vì  nhân  dân  trên  toàn  thế  giới  mà  phục  vụ  đây  mới  là  tốt.  Trong  Đệ  tử 

Quy  nói,  "  phàm  là  con  người,đều  phải  biết  yêu  thương"  đây  là  văn  hóa  truyền 

thống của tổ tiên, thương người là cái đức thứ nhất. Học pháp môn,cũng cần phải 

nâng cao bản thân mình, bản thân nhất định phải đạt được địa vị của Phật, Phật đạo 

vô thượng thệ nguyện thành,tại sao? Như vậy mới có thể thật sự có năng lực phổ 

độ  tất  cả  chúng  sanh.  Không  có  thành  Phật,giúp  đỡ  chúng  sanh  vẫn  là  có  hạn, 

thành Phật rồi, giúp đỡ chúng sanh sẽ vô hạn. Tại sao? Vì bạn có trí huệ vô lượng, 

đức năng vô lượng,tài nghệ vô lượng, chúng sanh như thế nào, bạn cũng đều có 

cách để giúp đỡ họ.  Đây  gọi  là  phát  Bồ Đề  tâm.  Tu  chư  công  đức,làm  thật,thân 

hành ngôn giáo, khi Phật Thích Ca Mâu Ni ra đời đã biểu diễn cho chúng ta thân 

hành,ngài đã làm mẫu cho chúng ta xem, làm ra tấm gương tốt nhất; ngôn giáo,49 

năm giảng kinh dạy học, không có gián đoạn 1 ngày, công việc của ngài là giáo 

dục. Phụng hành lục ba la mật, lục ba la mật là Bồ Tát Đại Thừa nhất thiết phải tu, 

tu bố thí,tu trì giới,tu nhẫn nhục, tu tinh tấn,tu thiền định,tu trí huệ, sáu môn học tu 

chính  Bồ  Tát  của  Phật  giáo  vững  vàng  không  thối  lui.  (lại  lấy  thiện  căn  hồi 

hướng,nguyện sanh cõi ta) Phật nói với chúng ta rằng lấy công đức tu học cả đời 

của bản thân không cầu bất cứ điều gì, chỉ cầu vãng sanh thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, thân cận với Phật A Di Đà,đây gọi là hồi hướng. Ta không cầu công danh lợi 

lộc, ta không cầu sự thụ hưởng của thất tình lục dục, cũng không muốn thăng quan 

phát tài, chỉ muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, vì thế đây mới là thiện nhân thật sự, 

Tại sao? Vì họ không có tranh giành với mọi người,không cầu những gì ở thế gian 

này. Những thứ người thế gian cầu mong,ta đều không cần, cái mà ta cầu mong thì 

người thế gian cũng không cần, không có xung đột với người thế gian, thì tự nhiên 

sẽ cư xử hòa nhã. Họ muốn tranh giành,ta buông xả, không tranh giành với họ, thì 

cái xã hội này sẽ hài hòa. Thiên hạ sẽ hòa nhã. Những người niệm Phật tiếp nhận 

sự giáo huấn của Phật tất cả các kinh giáo của Đại Thừa đến sau cùng tất cả đều 

hồi  quy  Tịnh  Độ, kinh  Hoa  Nghiêm  đến  phần  cuối  cùng,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Thập 

Đại Nguyện vương đạo quy Cực Lạc. Cho nên nhất tâm niệm ta,ngày đêm không 

ngừng, đến khi lâm chung mạng tận Phật và Bồ Tát sẽ đến tiếp dẫn bạn. Nhất định 

sẽ đến tiếp dẫn bạn, Nếu như ngài không đến tiếp dẫn,  thì làm sao tìm đến được 

thế giới  Cực  Lạc, nhất  định  sẽ  đến  tiếp  dẫn  bạn, trước  khi đến  tiếp dẫn  bạn  sẽ  ở 

trong mộng,trong thiền định nhất định sẽ thấy được Phật, Phật sẽ nói với bạn khi 

nào đến tiếp dẫn bạn, Ngài biết, cho nên,những người vãng sanh sẽ biết trước ngày 

giờ, rất nhiều người vãng sanh trước ba tháng thì biết ngày giờ, biết được ngày nào 

trước  6-7  ngày  những  người  biết  trước  6-7  ngày  vãng  sanh  cũng  rất  nhiều.  Lúc 

trước tôi ở Singapore lâm trưởng Trần Quang Biệt của Cư Sĩ Lâm Singapore trước 

khi vãng sanh trước ba tháng ông ấy biết. Có một hôm ông ấy viết ngày tháng trên 

một tờ giấy, viết đến 10 mấy lần như nhau, viết ngày tháng viết đến 10 mấy lần. 

Không có ai hiểu ý của ông ấy là gì? Cũng không có ai dám hỏi ông ấy. Kết quả là 

ngày ông ấy vãng sanh là vào ngày đó, mới hiểu ra là trước ba tháng ông ấy đã biết 

trước. Ông ấy làm sao biết được? Nhất định là đã thấy Phật, Phật đã cho ông ấy 

hay. Ba  vị trong  Lai Phật  Tự  vãng sanh  nếu như họ không  thấy  Phật  thì làm  sao 

biết được ngày nào? Hình như sự nhất tâm chuyên chú của họ những người không 

có tạp niệm khác thì sớm sẽ đắc tam muội,sớm đã thành tựu. Đó là Phật A Di Đà 

muốn họ làm biểu pháp, muốn họ làm ra một tấm gương của người niệm Phật để 

cho  những người đồng tu  niệm  Phật nhìn  thấy, các  bạn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh 

Độ giống như tôi vậy là được, là cái ý nghĩa này. Nếu như chúng ta muốn xem, 

muốn nhìn thấy được manh mối bên trong của nó  thì chúng ta phải chăm chỉ học 

tập,  khi  ra  đi  nhất  định  sẽ  giống  như  họ  ung  dung  tự  tại.    Tự  nhiên  mà  vãng 

sanh,không có  một  chút đau khổ, hoan  hỷ  mà  vãng sanh, và cùng với  mọi  người 

nói lời giã biệt,ta đi đây. Một tiếng ta đi đây, là sẽ đi thật sự, không có đau bệnh. 

Mẹ của ngài Hải Hiền trước khi vãng sanh còn mời con cháu cả nhà ăn cơm,đích 

thân gói sủi cảo. Sau khi ăn xong, bà ấy ngồi lên ghế,xếp bằng lại nói lớn 1 tiếng,ta 

đi đây. Thì là đi thật các vị nghĩ xem,làm sao bà ấy có thể không vãng sanh được? 

Tại  vì  nói  đi  thì  Phật  sẽ  đến  tiếp  dẫn  bà  ấy,  những  người  khác  không  nhìn  thấy 

được,bà ấy nhìn thấy được. Sanh đến thế giới Cực Lạc, làm A Duy Việt Trí Bồ 

Tát, câu nói này quá tuyệt vời. A Duy Việt Trí,viên chứng tam bất thối pháp thân 

Bồ Tát, đại triệt đại ngộ,minh tâm kiến tánh,  mà trong Thiền Tông của Trung Hoa 

nói mới gọi là A Duy Việt Trí vãng sanh thế giới Cực Lạc khi sanh đến đó chính là 

A Duy Việt Trí Bồ Tát, cũng tức là nói công phu của chúng ta chưa đến mức đó, 

đến thế giới Cực Lạc, thì được sự gia trì của cái nguyện này của Phật A Di Đà, bạn 

sẽ là pháp thân Bồ Tát. Cho nên thế giới Cực Lạc có tên gọi là Tứ Độ Tam Bối, 

trên  thực tế là thế  giới bình  đẳng, tất  cả đều  là  pháp thân  Bồ Tát. Đắc pháp thân 

tánh thân, cùng với thân của chúng ta không như nhau,  hoàn cảnh cư trú là Pháp 

Tánh Độ. Thân và độ của chúng ta ở nơi này, là tướng phần của A Lại Da có sanh 

có diệt; thân pháp tánh không có sanh diệt,bất sanh bất diệt, đến được thế giới Cực 

Lạc thì chứng đắc bất sanh bất diệt thời gian hôm nay đã hết, chúng ta tạm học đến 

đây. 

Tịnh độ đại kinh khoa chú  (tập 18)      2014/3/30       

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 18) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 

Tên file : 02-041-0018   

Xin mời xem "đại kinh khoa chú"  trang thứ 172   chúng ta bắt đầu xem từ dòng 

thứ sáu  [ nguyện thứ 18]  tiếp nối theo chú giải của phía trên (lần trước)  [nguyện 

thứ  18  nói:  nghe  danh  hiệu  tôi,  chí  tâm  tín  lạc  (toàn  bộ)  thiện  căn,  tâm  tâm  hồi 

hướng  nguyện sanh cõi tôi. Thậm chí mười niệm, nếu không vãng sanh  bất thành 

chánh giác, chỉ trừ ngũ nghịch, phỉ bảng chánh pháp]  Ở phía trên nguyện thứ 19 

chú trọng ở bồ đề tâm  tu chư công đức, phụng hành 6 bà la mật  nguyện thứ 18 

chú  trọng  ở nghe danh hiệu tôi    chí  tâm  tín  lạc, thậm  chí  mười  niệm    nếu  không 

vãng sanh, bất thành chánh giác mười niệm tất sanh  đây là cốt lõi của nguyện thứ 

18  chúng ta giảng từng nguyện từng nguyện một  cổ đại đức, 48 đại nguyện  vậy 

nguyện nào mới là đệ nhất?  Hầu như mọi người đều công nhận  nguyện thứ 18   là 

đệ  thứ  nhất  trong  48  đại  nguyện    là  nguyện  quan  trọng  nhất    cho  chúng  ta  biết 

mười niệm tất sanh  nhưng chúng ta cũng không thể để  sơ suất nguyện thứ 19 tại 

sao?  Nguyện  19  là  phát  tâm  bô  đề  [tam  bối  vãng  sanh,  vãng  sanh  chánh  nhân] 

trong đó  thì tám chữ, [  phát tâm bồ đề , nhất hướng chuyên niệm] đây là tám chữ 

mà xưa giờ rất nhiều  tổ sư đại đức cũng cho là tông yếu của bổn kinh  nguyên tắc 

chỉ đạo quan trọng nhất        ngẫu ích đại sư ở trong 《yếu giải 》 nói đến 4 chữ  

lấy  8  chữ  chuyển  thành  4  chữ    đại  đạo      chí  yếu  chí  giản    hoàn  toàn  không  chút 

phức tạp, đơn giản dễ hiểu đại sư nói [ tín nguyện trì danh]  chân tín thiết nguyện 

chính là đại bồ đề tâm   trì danh, chấp trì danh hiệu  chính là nhất hướng chuyên 

niệm bốn chữ này trong《yếu giải 》  làm cho Ấn quang đại sư nể phục đến 5 vóc 

sát đất nói được rất hay, rất đơn giản   mỗi người đều có thể hiểu, đều nghe hiểu   

mỗi người đều làm được  nếu bạn không chịu làm thì cũng hết cách rồi  bạn phải 

chịu  làm,  không  có  1  người  nào  làm  không  được    chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  quan  sát 

người tiền nhân  trong《tịnh độ thánh hiền lục》có liệt ra những vị đại đức niệm 

Phật được vãng sanh  trong  quá  khứ trong《vãng sanh  truyền》có  liệt kê bây  giờ 

chúng ta tận tai nghe được tận mắt thấy được đều chứng minh sự việc này là chân 

thật   không hề giả nhưng mà những người không tin vẫn còn khá nhiều  vẫn rất 

nhiều người không tin, tại sao?  Phiền não tập khí chướng ngại trí tuệ của chúng ta  

chướng ngại lòng tin của chúng ta  cho dù tận mắt chứng kiến  nhìn thấy người ta 

có thành tựu  nhưng đối với mình vẫn không có lòng tin  thậm chí đối với chính 


mình  không có sinh ra cảnh giác thật thụ tại sao như vậy? Trong cuộc sống hàng 

ngày  vẫn cái lối tôi làm theo ý tôi tánh nết tập khí không chịu thay đổi loại người 

này  có  bao  nhiêu?  Quá  nhiều.           Lúc  trước  tôi  theo  thầy  lý  học  tập  ở  đài  trung  

thầy lý lập ra Phật Giáo Liên Xã Đài Trung  năm đó tôi học tập theo thầy lần đầu 

tiên đến đài trung  nhân lúc Phật Giáo Liên Xã Đài Trung kỷ niệm 10 năm thành 

lập    lúc  đó  các  liên  hữu  của  liên  xã  đài  trung  đăng  kí  trên  danh  sách  có  200.000 

người   tại đài loan là 1 xã đoàn   Phật Giáo rất quy mô ,có rất đông người  thầy lý 

thường lấy ví dụ này nói với chúng tôi  liên hữu, tất là liên hữu của đài trung liên 

xã  trong số 10.000 người thì nhiều lắm chỉ khoảng 3 đến 5 người được vãng sanh  

không phải vạn người tu vạn người được vãng sanh  các liên hữu cũng nghe kinh, 

cũng niệm Phật  vì sao trong số 10.000 người chỉ khoảng 3 - 5 người ? Kinh có 

nghe hiểu chưa?  Trông giống hiểu nhưng thật sự vẫn chưa hiểu  Phật có niệm rồi 

chưa? Cũng là trông giống niệm nhưng thật sự vẫn chưa phải niệm mỗi ngày niệm 

mấy  tiếng  Phật  hiệu  thậm  chí  niệm  mấy  trăm  tiếng    niệm  mấy  ngàn  tiếng,  niệm 

mười ngàn tiếng  không muốn vãng sanh thế giới cực lạc  cho dù nhìn thấy thoại 

tướng của việc niệm Phật vãng sanh  liêu hữu vãng sanh của thành phố đài trung  

tại liên xã làm nghi thức cáo biệt  mọi người tận mắt nhìn thấy thoại tướng đều tán 

thán  nhưng tiếc rằng đối với chính mình họ lại tiếp tục cái lối tôi làm theo ý tôi 

không có cảnh giác, không có phát nguyện làm thật những việc này đều do chúng 

tôi tận mắt thấy    hồi tưởng lại lúc đó  tôi nói trường hợp này trong đó bao gồm 

chính bản thân tôi  đối với tịnh độ không khơi dậy lòng tin, rất tôn kính  cũng rất 

xem  trọng  nó,  không  hề  dám  khinh  thị    nhưng  tâm  của  mình  cứ  không  thể  phát 

khởi tôi thường lấy cái ví dụ này  chúng ta đối với tịnh tông  có 90% tin tưởng  vẫn 

còn 10% hoài nghi  thậm chí có 99% lòng tin  chỉ còn 1% nghi hoặc  cái 1% nghi 

hoặc  này  cũng  quá  đủ  để  chướng  ngại  vãng  sanh  vậy  đây  là  nguyên  nhân  gì? 

Nguyên nhân chính là chính chúng ta  bởi vì mình là một phần tử tri thức  cái tật 

của phần tử tri thức  chính là muốn (truy ra đến cùng)  phải triệt để làm rõ , hiểu rõ 

mới chịu tin tưởng  không làm cho rõ ràng minh bạch  nghi vấn là không thể tránh 

khỏi  thầy lý, và trong chú giải của những tổ sư đại đức xưa nay  có giảng cho rõ 

ràng, giảng cho thấu triệt cái vấn đề này không? Có  vậy vì sao chúng ta vẫn chưa 

làm rõ?  Nói thật   thầy giảng kinh chúng tôi nghe chưa hiểu những chú giải được 

chỉnh lý do tổ sư đại đức để lại     xem không hiểu  vì sao xem không hiểu, nghe 

không hiểu sự việc chỉ ngây trước mặt chúng ta?  Đọc xong  《Ấn quang đẠi sư 

văn sao》  đây thực sự mới tìm ra những khuyết điểm của chúng ta nguyên nhân 

gì? Thành kính chưa đủ  không phải không có thành kính, có đấy  có,  nhưng vẫn 

nghe không hiểu, có thật  nếu không có thật(lòng thành kính), liệu có thể mỗi ngày 

nghe kinh không? Một buổi giảng cũng không nở bỏ qua có tâm thành kính  nhưng 

tâm thành kính chưa đủ, vẫn chưa đạt đến tiêu chuẩn  (Ấn quang đại sư) nói, một 

phần thành kính  bạn chỉ được 1 phần lợi ích  chúng ta chia tâm thành kính ra làm 

100 phần  tôi có khoảng 30% tâm thành kính  tâm thành kính của các vị đồng tu 

thông thường  theo dự đoán của tôi, cỡ 10% tâm thành kính  tôi nhiều hơn họ nhiều 

hơn thì sao, cũng nghe không hiểu  cũng không thật sự đoạn trừ được nghi hoặc  

vậy cần phải có bao nhiêu phần tâm thành kính  lấy tiêu chuẩn của người xưa phải 

cở khoảng 70% - 80%  có sức mạnh rồi, sản sinh ra sức mạnh rồi  có thể đạt đến 

90%  thì  chắc  chắn  được  sanh  tịnh  thổ  người  mà  đạt  đến  tiêu  chuẩn  này  thì  tìm 

không  ra  phải  cậy  nhờ  một  đời  này  bồi  dưỡng  (lòng  thành  kính)    nói  cho  chư  vị 

nghe  phải  trường  thọ    nếu  như  không  có  được  thọ  mạng  đủ  dài    tâm  thành  kính 

chưa được nâng đến một tiêu chuẩn nhất định  chúng tôi nói tiêu chuẩn nhất định  

cở  khoãng  60%,  70%    không  đạt  đến  tiêu  chuẩn  này    việc  vãng  sanh  thì  không 

đáng tin cậy 30%, 40% càng không chắc chắn  tôi dược sự gia trì của Phật bồ tát, 

thọ mạng được kéo dài có thể kiên trì bất di bất dịch  tuân thủ sự giáo huấn của các 

thầy    nhìn  thấu  buông  xả,  buông  xả  nhìn  thấu    đã  phải  tiêu  tốn  toàn  bộ  60  năm 

công phu  đại khái nâng lòng tin đạt đến mức 60%, 70% rồi  trong 60 năm đủ 1 cái 

giáp này không phải  một thời gian ngắn  nếu như không phải mỗi ngày  học tập 

cần mẫn, kiên trì không buông xuôi bỏ cuộc không đạt đến cái tiêu chuẩn này  mà 

không  đạt  đến  tiêu  chuẩn  này  thì  việc  vãng  sanh  không  chắc  chắn    không  phải 

không nghiêm túc  nghiêm túc học tập nhưng đời này vẫn không được vãng sanh 

vậy  sẽ  đi đến  đâu ?   Xét  đến  cùng  vẫn tại  đời  này  thiện  nhiều  ác  ít    có  cơ sở  để 

sanh trời, dục giới thiên  cái này thì có cơ sở  được thân người đương nhiên càng 

có cơ sở  nhưng tại vì nhân gian khổ quá  kiếp sau không còn muốn đến nhân gian 

nửa  đương nhiên không bị đọa 3 đường ác  tham sân si có không? Có tập khí tài 

sắc danh lợi. Ngũ dục lục trần nếu thật sự buông xả rồi  quả thật không màng đến 

những thứ này nửa  đây chính là lục đạo  thiên đạo trở xuống  cái nghiệp nhân này 

thì chúng ta ít đi  thiên đạo còn không thể nói lên hướng lên chúng ta còn chưa làm 

nổi    sắc  giới  thiên  phải  tu  thiền  định    vô  sắc  giới  thiên  cũng  phải  tu  thiền  định  

chúng  ta  không  có  khả  năng  đó    dục  giới  thiên  nhờ  vào  thượng  phẩm  thập  thiện 

nghiệp đạo  thượng phẩm thập thiện nghiệp đạo cái này chúng ta có thể làm được  

học tập kinh giáo, niệm Phật  lấy công đức này hồi hướng  các tầng này trong sắc 

giới thiên theo chúng ta nghĩ  đao lợi thiên, dạ ma thiên, đâu suất thiên  đại khái 

chúng ta cũng có thể tranh thủ được  nội viện của đâu suất khó, chúng ta đi không 

nổi  đâu suất thiên có thể đi  tự mình thường phải tự xem xét mình  tất cả nghiệp 

nhân kiếp này tạo ra  sau đó thì có thể thấy được quả báo của kiếp sau   có được cái 

nghiệp nhân này  dùng nó để chuyên tu tịnh độ,  nhất tâm niệm Phật  chúng ta vãng 

sanh thế giới cực lạc phàm thánh đồng cư độ thì hoàn toàn có cơ sở  ngẫu ích đại 

sư nói rất hay  ngài ấy đã làm một biểu pháp cho chúng ta xem  đồng cư độ hạ hạ 

phẩm vãng sanh thì rất mãn nguyện rồi  câu nói này rất hay  ngài ấy có phải hạ hạ 

phẩm  vãng  sanh?    Đối  với  phẩm  vị  của  thẾ  giỚi  cỰc  lẠc  cũng  không  tranh  rồi  

thật vậy ( pháp còn phải xả, huống chi phi pháp) phẩm vị của thế giới cực lạc còn 

không tranh nửa như vậy còn tranh danh lợi với người thế gian không ? Tuyệt đối 

không thể  chỉ một mực lão lão thật thật,   vãng sanh đến thế giới cực lạc  48 đại 

nguyện  là  bảo  đảm    đọc  xong  48  đại  nguyện    thì  biết  được  quả  báo  là  thù  thắng 

không thể sánh được cực kỳ  thù thằng thù thằng đến nổi chúng ta không dám tin  

nhưng mà chúng ta phải biết  thích ca, di đà tuyệt đối không có 1 câu vọng ngữ  

toàn là thật thật tại tại  chúng ta dám tin tưởng  đây chính là có phước báo  cho nên 

trong  nguyện  thứ  18  này    chúng  ta  phải  thật  sự  thực  hiện,  chí  tâm  tín  lạc  (lòng 

thành tin vui)  lạc là vui vẻ hoan hỷ, thật sự tin tưởng  thật sự yêu thích thế giới cực 

lạc thật sự yêu thích a di đà phẬt  chúng ta đem mọi thứ thiện căn mà mình đã tạo 

ra  tất cả thiện căn  thiện căn là bất tham, bất sân, bất si   ba thiện căn của pháp thế 

gian  thiện căn bồ tát của pháp xuất thế gian là tinh tấn  trong lục độ phía sau bao 

quát phía trước  nhưng phía trước không bao quát phía sau  thí dụ nói bố thí ba la 

mật  nó không bao quát năm thứ ở phía sau  trì giới ba la mật nhất định bao quát bố 

thí  bao quát phía trước, nhưng nó không bao quát phía sau   phía sau nhẫn nhục 

tinh tấn, nó không bao quát  nếu như tu hết tất cả trong lục độ  đặc biệt chú trọng 

đến bát nhã ba la mật  biết được lục độ là nhất thể(một thể)  ngũ độ phía trước đều 

dạy cho chúng ta buông xả  cuối cùng bát nhã là nhìn thấu  nhìn thấu cái gì? Toàn 

bộ  là  giả hết trong 《kinh kim  cang》nói [phàm  sở  hữu tướng, giai  thị  hư vọng]  

buông  xả  mới  là  thật,  trí  tuệ  chân  thật    không  có  trí  tuệ  chân  thật  bạn  không  thể 

buông  xả  tại  sao  buông  xả  khó  đến  thế?    Là  do  không  có  trí  tuệ    trí  tuệ  đã  biến 

thành  phiền  não    trí tuệ đã  biến  thành  tập  khí    đối  với  tất  cả  pháp  trong  thế  gian  

thậm chí bao gồm cả Phật pháp  cái pháp trên kinh còn nên xả  cho nên chúng ta 

chỉ lấy một pháp trong tất cả pháp  hải hiền lão hòa thượng chỉ lấy một câu danh 

hiệu  ngoài ra không biết cái gì hết một là tất cả, tấ cả là một  đại thừa là viên dung, 

(tuyệt không thể tả)  pháp này mà thành tựu rồi  tất cả pháp đều thành tựu hết  học 

một, một môn  cái đạt được là tám vạn bốn ngàn pháp môn  vô lượng pháp môn đạt 

được hết  đạt được bằng cách nào?  Kiến(thấy) tánh đạt được đấy   kiến tánh bằng 

cách  nào?  Đắc  định  (được  định)    bạn  được  tâm  thanh  tịnh,  được  tâm  bình  đẳng  

trên tiêu đề kinh này của chúng ta  thanh tịnh bình đẳng là định  thanh tịnh là tiểu 

thừa định   bình đẳng  là đại thừa  định   sử  dụng  câu   danh hiệu  này  thì  có thể đạt 

được  đích thực không thể nghĩ bàn  đại nguyện 18, (lòng thành tin vui)  câu này 

cực  kỳ  quan  trọng    chí  tâm,  nó  không  có  nói  thành  tâm    không  có  nói  chân  tâm  

chân thành đến mức cực độ chính là chí tâm  nói cách khác, không những không có 

sự  phân biệt  chấp  chước    đối  với tất cả  pháp  trong thế xuất thế  gian không phân 

biệt, không chấp chước  kể cả khởi tâm động niệm cũng không có  không có phân 

biệt chấp chước, tâm thanh tịnh hiện ra  không có khởi tâm động niệm, tâm bình 

đẳng hiện ra  chí tâm,  chân thành đến cực độ đây là cảnh giới gì?  Đại triệt đại 

ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh    chính  là  chữ  cuối  trong  tiêu  đề  của  kinh,    [giác]  dùng 

pháp môn niệm Phật  thành tựu thanh tịnh bình đẳng giác  giác là đại triệt đại ngộ 

minh tâm kiến tánh, đấy gọi là giác  giác chính là bồ đề  giác từ đâu đến?  Giác là 

từ thanh tịnh bình đẳng đến, từ định mà đến  bình đẳng là tự tánh bổn định (tự tánh 

đáng lẻ là tịnh)  lúc mà lục tổ huệ năng đại sư kiến tánh  nói ra năm câu nói  chính 

là bản tâm đắc báo cáo của ngài là luận án tiến sĩ của ngài  chỉ đơn giản như vậy 

thôi  sau khi ngài nói ra, ngũ tổ (hoằng nhẫn) vừa nghe  thật sự đã minh tâm kiến 

tánh rồi  rất vui vẻ mà giao y bát cho ngài(lục tổ)  lập ngài làm vị tổ thứ sáu (trong 

thiền tông)  câu nói thứ tư của ngài là tự tánh bổn định  [hà kỳ tự tánh, bổn vô động 

dao] bổn vô động dao chính là bình đẳng  dao động tât là không bình đẳng  công 

phu  của  ngài    cái  định  của  ngài  không  phải  là  ngồi  thiền  mặt  hướng  tường    vậy 

định ở đâu? Chính là trong cuộc sống hàng ngày (đi đứng ngồi nằm) toàn bộ đều là 

định (đi đứng ngồi nằm) lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần  không khởi tâm không 

động niệm, không phân biệt không chấp chước  đây gọi là tự tánh bổn định  cho 

nên  ngài  có  thể  tùy  duyên    Phật  thích  ca  mâu  ni  tự  tánh  bổn  định  thị  hiện  ở  bát 

tướng thành đạo đây không phải chính là trong cuộc sống sao?  Thị hiện ở 49 năm 

giảng kinh dạy học  toàn bộ trong định hết  không có 1 phút 1 giây rời khỏi  thanh 

tịnh bình đẳng giác  thanh tịnh bình đẳng giác là tự tánh bổn định  ngài biểu diễn 

cái này cho chúng ta xem  chúng ta xem  không hiểu  nếu thật sự xem hiểu, phải 

giống đại sư như vậy  cái gì gọi là thế pháp Phật pháp  vẫn còn cái phân biệt này 

thì không bình đẳng  thì ra thế pháp chính là Phật pháp  thì ra Phật pháp chính là 

thế pháp  đây chính là thanh tịnh bình đẳng giác vì sao bạn vẫn còn khởi tâm động 

niệm?  Khởi tâm động niệm chính là sai đấy  đó là chuyện của bên a lại da thức  

không phải bên tự tánh  nguyện thứ 18 thật không đơn giản  nguyện thứ 18 thật sự 

chúng tôi tận mắt chứng kiến qua  chúng tôi ở mỹ,  vào thập niên 80 thế kỷ trước  

chúng tôi nhìn thấy chu quảng đại vãng sanh  đây là một hoa kiều  ở bên đó kinh 

doanh 1 tiệm bánh mì  mắc phải bệnh ung thư, đến giai đoạn cuối của bệnh  bệnh 

viện đã từ bỏ trị liệu  thông báo cho người thân mang anh về  nói với anh, thời gian 

còn lại của anh  có thể chưa đến 1 tháng, rất nghiêm trọng  cả gia đình không có tín 

ngưỡng tôn giáo  lúc này rất hoảng loạn  bệnh viện không cho ở lại  cho nên đi cầu 

thần lạy Phật khắp nơi  xem có kỳ tích xảy ra hay không  lúc đó chúng tôi  hội Phật 

giáo hoa phủ  thành lập khoảng được 1 năm  hội Phật giáo hoa phủ thành lập vào 

năm 1983  chúng tôi gặp được sự việc này  họ đến hỏi chúng tôi chúng tôi phái 4 

vị liên hữu đến xem anh ấy  liên hữu gọi điện thoại cho tôi  bệnh của anh ấy đích 

thật  rất  nghiêm  trọng    e  rằng  không  còn  sống  được  bao  lâu  nửa    tôi  nói  với  mọi 

người, các bạn cứ thử xem  khuyên anh ấy niệm Phật cầu vãng sanh coi anh ấy có 

đồng  ý  không    không  ngờ  anh  ấy  là  người  có  thiện  căn  chỉ  đơn  giản  giới  thiệu 

giảng giải về A Di Đà Phật, thế giới cực lạc cho anh ấy nghe  thật sự tin tưởng, thật 

sự  phát  nguyện    đến  lúc  lâm  chung    mười  tiếng  Phật  hiệu,    một  tiếng  Phật  hiệu 

cũng được vãng sanh  anh ấy nghe được rất vui  nói với người nhà anh ấy, đừng 

tìm bác sĩ nửa  đừng đi cầu thuốc nửa  toàn bộ tất cả mọi người hãy đến đây niệm 

Phật giúp đỡ tôi  anh ấy niệm chung với mọi người  cái tâm này một khi đã phát  

cái bệnh tình của anh hình như được giảm nhẹ  ung thư là rất đau đớn  niệm Phật 

thì không đau nửa  cho nên anh ấy rất vui  ngày đêm không ngừng, 3 ngày 3 đêm, 

anh ấy vãng sanh   các bạn xem cả đời người chỉ cho đến trước lúc lâm chung 3 

ngày 3 đêm  6 , 7 người trợ niệm cho anh chúng tôi điều 4 người thay nhau luân 

phiên    nhà  của  họ  có  2,  3  người    đây  coi  như  là  chúng  tôi  tận  mắt  nhìn  thấy  

nguyện này đã được kiểm nghiệm, 2 câu cuối cùng chỈ trỪ ngũ nghỊch, phỉ báng 

chánh pháp  loại người này dù niệm Phật cũng không được vãng sanh  2 câu này, 

chúng ta đợi đến phẩm thứ sáu  lúc 48 đại nguyện  sẽ tiếp tục báo cáo tường tận 

với chư vị  câu này cổ nhân cũng có cách giảng khác nhau  có người chủ trương  

họ  tạo  tội  ngũ  nghịch,  họ  phỉ  báng  chánh  pháp    họ  tất  nhiên  không  tin  tưởng  họ 

không  thể  chấp  nhận,  đương  nhiên  họ  không  thể  vãng  sanh    đây  là  1  dạng  giải 

thích  còn dạng giải thích khác  gây nên ngũ nghịch thập ác  lâm chung thật sự sám 

hối, về sau không làm nửa  như vậy niệm Phật thì được vãng sanh  trước đây phỉ 

bảng, bây giờ không phỉ bảng  bây giờ tin thật sự, nguyện thật sự  công đức của 

sám hối không thể nghĩ bàn  con người sợ nhất là không biết sám hối  không biết 

sửa sai cổ nhân trung quốc nói rất hay  người thật sự chịu sửa sai chính là người tốt  

cải quá tự tân, thiện mạc đại yên (sửa sai làm  mới, chính là thiện lớn)  cư sĩ chu 

quảng đại thị hiện cho chúng ta xem  lâm chung chỉ mới nói anh đã chấp nhận  anh 

ấy chịu tin tưởng, chân thật phát nguyện cầu sanh  đây  chính là sám hối  toàn bộ 

ác nghiệp đã tạo trong đời  toàn bộ ác nghiệp đã tạo trong vô lượng kiếp trước  tất 

cả ngưng lại hết, dừng lại hết, không còn tác dụng  pháp môn này gọi là đới nghiệp 

vãng  sanh    điều  kiện  của  vãng  sanh    chỉ  ở  một  niệm  chân  tín,  một  niệm  chân 

nguyện  lấy tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm cung kính  niệm câu Phật hiệu này  

thì sẽ được vãng sanh tịnh độ  sau khi vãng sanh hỏa thiêu còn có xá lợi nói cho 

chúng ta nghe sự việc không phải là giả trong nguyện thứ 19, phát tâm bồ đề  có [ 

nhất tâm niệm ngã, trú dạ bất đoạn]   có 2 câu kinh văn này  niệm Phật chú trọng 

tại nhất  tâm  nhất tâm này chính  là tâm chân thành   nhât tâm này chính là tâm 

thanh  tịnh    nhất  tâm  này  chính  là  tâm  cung  kính    hội  đủ  chân  thành  cung  kính  

thành kính mà Ấn quang đại sư nói  ngày đêm không ngưng, tâm tiếp nối này  bồ 

tát giác minh diệu hạnh nói cho chúng ta biết  bí quyết của niệm Phật  không hoài 

nghi, không xen tạp, không gián đoạn  nhất tâm chính là không hoài nghi, không 

xen tạp  ngày đêm không ngưng là tiếp nối không ngừng  điều kiện của niệm Phật 

toàn bộ hội đủ  đến lúc thọ chung, tôi  tôi ở đây là tự xưng của a di đà phẬt  a di đà 

phẬt và chư bồ tát chúng  hiện ra trước mặt để tiếp đón  thế giới cực lạc không có 

không gian   không có không gian tức là không có cự ly  không có thời gian  cho 

nên (chỉ trong chốc lát, tức sinh cõi tôi)   thật sự quá nhanh  a di đà phẬt đến rước 

bạn nhất định là Phật quang soi chiếu bạn trước nhờ Phật quang chiếu rọi công phu 

tu học của mình được nâng lên một lần  cho nên trên 《kinh di đà》  nói nhất tâm 

bất loạn  theo tiếng phạn gốc thật ra không có câu này   mà là nhất tâm hệ niệm( 

một lòng cột niệm), không phải nhất tâm bất  loạn nhất tâm bất loạn  là do ngài cưu 

ma  la  thập  đại  sư  sử  dụng    ngài  sửa  đổi  ý  nghĩa  của  cái  gốc    có  sửa  sai  không? 

Không có sai   nguyên nhân vì sao? Bạn đạt được nhất tâm hệ niệm rồi  nhờ Phật 

quang chiếu rọi nó sẽ được nâng cao  nâng cao đến mức nhất tâm bất loạn  chúng 

ta bình thường hay nói công phu thành phiến   là chỉ sự nhất tâm bất loạn thấp nhất  

có được điều kiện này chắc chắn vãng sanh  tự thân chúng ta tu đến cảnh giới này   

lâm  chung  Phật  quang  chiếu  rọi    sẽ  nâng  nó  lên  cảnh  giới  sự  nhất  tâm  bất  loạn, 

nâng cảnh giới rồi thời gian của chu quảng đại tuy rất ngắn  chỉ có 3 ngày 3 đêm  

công phu của anh nằm ở đâu? Chắc chắn ở thành phiến   Phật quang vừa chiếu thì 

anh được nâng cảnh giới lên  cho nên ngài cưu ma la thập đại sư không có dịch sai  

la thập đại sư phiên dịch rất có kỹ xảo để chúng ta được sự chân tín dối với tịnh 

tông  đối với thế giới cực lạc thật sự khao khát  người này được sự gia trì của tam 

bảo  có thể đạt đến nhất tâm bất loạn   nhất tâm bất loạn phải phân thượng trung hạ 

tam phẩm   hạ phẩm công phu thành phiến   mổi người đều có thể làm được  sự 

nhất tâm bất loạn khó vì sao? Vì phải đoạn kiến tư phiền não   sự nhất tâm bất loạn 

tương đương với a la hán  lý nhất tâm bất loạn tương đương với pháp thân bồ tát  

thật quá cao xa  trên kinh có ghi, phần cuối của nguyện thứ 19  [tác a duy việt trí 

bồ tát]   a duy việt trí bồ tát  là pháp thân bồ tát, là lý nhất tâm bất loạn  nói cách 

khác, người niệm Phật chúng ta   là công phu thành phiến vãng sanh  sanh đến thế 

giới cực lạc chính là sự nhất tâm bất loạn  đến bên đó nghe kinh tu hành  rất nhanh 

sẻ  chứng  được lý nhất  tâm  bất  loạn    tốc độ nhanh quá  một  đời  nhất  định    chứng 

được cứu cánh viên mãn chúng ta tuyệt đối không được sơ suất điều này  tuyệt đối 

không để bỏ lở cơ hội lần này  phía trước chúng ta có học qua  tinh hoa trên《kinh 

kim cang》 [vô trụ sanh tâm]  đều hàm chứa trong câu Phật hiệu này hết ai nói tịnh 

tông không phải bát nhã?  Tịnh tông đem thiền giáo, hiển mật  toàn bộ dung nhiếp 

vào trong, chỉ một câu Phật hiệu này thôi  một câu Phật hiệu là thiền, là mật  là bát 

nhã, là phương đẳng  là pháp tướng, là tam tụ tịnh giới   một thứ cũng không thiếu 

tất cả pháp thế xuất thế gian cũng trong câu Phật hiệu này hết  niệm câu Phật hiệu 

này  là  niệm  hết  tất  cả    chúng  ta  xem  đoạn  văn  phía  dưới    [khả  kiến  đệ  thập  cửu 

nguyện  trọng  tại  phát  bồ  đề  tâm,    nhất  tâm  niệm  ngã.  ,  đệ  thấp  thập  bát  nguyện 

trọng tại  chí tâm tín lạc, nhất hướng  chuyên niệm] như vậy thì chúng ta đã hiểu rõ 

[phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm,  là tâm tủy bổn nguyện cùa di đà] tiêu 

điểm  của 48  đại nguyện  toàn bộ  tông  yếu  của đại kinh  cương  lĩnh  chỉ đạo quan 

trọng nhất của tu hành  [vãng sanh tất bị chi chánh nhân, (chánh nhân cần hội đủ để 

vảng sanh) phương tiện độ sinh chi từ hàng]    vãng sanh tất bị chi chánh nhân  là 

từ tự thân chúng ta mà nói  chúng ta cầu sanh thế giới cực lạc  phương tiện độ sanh  

là từ hàng của bồ tát giáo hóa chúng sanh  bồ tát sử dụng pháp môn này  có khả 

năng phổ độ tất cả chúng sanh  chúng ta học pháp môn này chắc chắn được vãng 

sanh tịnh độ  [bổn kinh sở tông]  tông là tông thượng, [toàn tại ư thử, tu hành yếu 

kinh, duy thi tiệp yếu]  một con đường tắt quan trọng của sự tu hành  con đường 

tốc hành  đây là một tiệp yếu  nhanh chóng, pháp môn quan trọng  một con đường 

thành Phật quan trọng  [cố vi bổn kinh chi tông] cho nên là tông yếu của kinh này  

đây là đoạn thứ hai  dưới đây còn có đoạn thứ ba (sự phát tâm có 2 ý nghĩa)  trước 

tiên phải tránh xa 3 loại pháp đi ngược lại với bồ đề môn ở trong sinh hoạt hàng 

ngày  cái gì đi ngược lại với bồ đề tâm thì chúng ta phải tránh khỏi vậy 3 loại nào? 

Chúng ta xem chú giải của ngài hoàng niệm tổ  [đàm loan đại sư trong 《chú vãng 

sanh luận》 nói] 《luận chú》, là của đàn loan đại sư  《vãng sanh luận》là của 

thiên  thân  bồ  tát    nếu  như  nói  tam  chuyển  pháp  luân  《kinh  vô  lưỢng 

thỌ》、《kinh di đà》、 《kinh quán vô lưỢng thỌ》  di đà tam kinh này  tam 

kinh  là  thị  chuyển,  là  khuyến  chuyển  《vãng  sanh  luận》    thiên  thân  bồ  tát  làm 

chứng cho chúng ta  làm chứng chuyển, ngài đã vãng sanh  ngài thấy được thế giới 

cực lạc báo cáo cho chúng ta biết  thật sự có thế giới cực lạc  thật sự có a di đà Phật  

tín nguyện trì  danh là  thật  chứ không  phải là giả     ngài đã sử dụng phương pháp 

này để vãng sanh thành Phật rồi  sự thành Phật này tức là a duy việt trí bồ tát  thiên 

thai đại sư nói lục tức Phật  a duy việt trí là phần chứng tức Phật  là Phật thật chứ 

không phải Phật giả   xưng ngài là pháp thân bồ tát  bởi vì vô thủy vô minh tập khí 

của  ngài    vẫn  còn  chưa  đoạn  dứt  sạch  ngài  trụ  tại  thật  báo  độ  theo  chân  thập 

phương sát thổ  thập pháp giới của tất cả chư Phật như lai,  đặc biệt là chúng sanh 

của lục đạo luân hồi  vì sao vậy? Bởi vì quá khổ  a duy việt trí bồ tát có năng lực  

tùy loại hóa thân   giúp đỡ những người này thành Phật, tu nhân chứng quả  trí tuệ , 

thần thông, đạo lực của a duy việt trí bồ tát có thể nói so với quả địa cứu cánh như 

lai không có khác biệt  chỉ là vô thủy vô minh tập khí chướng ngại ngài  khế nhập 

thường tịch quang  ngoại trừ sự việc này ra  ngài không có bất cứ chướng ngại nào  

Ở thế giới cực lạc  ngài có thể phân vô lượng vô biên thân phân thân để làm gì? Đi 

cúng Phật  cúng Phật là tu phước  phải tu được phước báo viên mãn, đi giáo hóa 

chúng sanh  trên cúng chư Phật, dưới hóa chúng sanh, không chướng ngại  công 

đức sẽ viên mãn, cái gì gọi là viên mãn?  Vô thủy vô minh tập khí đoạn sạch hết 

rồi  thì gọi là viên mãn  đến lúc viên mãn thì thật báo độ không thấy nửa  thường 

tịch quang sẻ hiện ra  ngài đã trở về thường tịch quang  trở về thường tịch quang 

tức  là  cái  nói  trong  《kinh  hoa  nghiêm》    diệu  giác  như  lai    là  vô  thượng bồ đề 

thật thụ  Ở bên trên không còn gì nửa  ngài ấy đạt đến cực đỉnh rồi  đến lúc này 

theo chư Phật như lai   pháp thân dung thành một thể  một thể này chính là quang 

minh  trong quang minh không có hiện tượng vật chất  cũng không có hiện tượng 

tinh thần  không có khởi tâm động niệm cũng không có hiện tượng tự nhiên  cảnh 

giới này gọi là đại bát niết bàn  trên 《kinh kim cang》nói [ly nhất thiết tướng, tức 

nhất thiết pháp]   đây chính là cảnh giới này  bên trong nhất chân pháp giới  không 

có sinh diệt, có ẩn hiện  vô minh tập khí chưa được đoạn dứt  hiện, hiện tướng vô 

minh tập khí đoạn dứt  tướng sẽ không hiện nửa, sẻ ẩn đi  đấy là  một luồng tịch 

quang  tịch quang có tác dụng  không phải không có tác dụng  chúng sanh có cảm, 

thì tịch quang sẻ có ứng  bên trong tịch quang  trên kinh xưng là pháp thân của như 

lai  pháp thân không có tướng, pháp thân tỏa khắp mọi nơi  danh hiệu của pháp 

thân như lai  gọi là tỳ lô giá na, tiếng phạn  tỳ lô giá na có nghĩa là gì? Khắp mọi 

nơi, khắp mọi thời  quá khứ hiện tại tương lai là khắp mọi thời  thập phương pháp 

giới  là  khắp  mọi  nơi    nó  là  quang,  soi  sáng  khắp  hư  không  pháp  giới    nơi  nào 

chúng  sanh  có  cảm  thì  nó  sẽ  hiện  tướng    hiện  tướng  không  có  đến  đi,  không  có 

trước sau  cho nên gọi hiện tướng này là  [đương xứ xuất sinh, tùy xứ diệt tận]  có 

duyên sẽ hiện lên, không duyên sẽ ẩn đi    có ẩn hiện, không có sinh diệt  chúng ta 

xem  《chú  vãng  sanh  luận》của  đàm  loan  pháp  sư    [vô  lượng  thọ  kinh  tam  bối 

vãng sanh trung]   tam bối vãng sanh  thượng bối , trung bối, hạ bối  [tuy hành hữu 

ưu liệt]  tam bối là đại phân  trong tam bối lại có tiếp tam bối  thì trở thành cửu bối  

mỗi bối trong cửu bối lại có tam bối  cứ thế mà phân chia xuống, trùng trùng vô tận  

đây là nói tu hành có ưu liệt  nhưng  (đều phát tâm bồ đề vô thượng)  đây là điểm 

tương đồng   phát tâm là tương đồng, công đức tu hành thì không tương đồng [thử 

vô  thượng  bồ  đề  tâm]    tâm  vô  thượng  bồ  đề  là  tâm  gì?  (tức  là  tâm  nguyện  làm 

Phật)  đây chính là tâm vô thượng bồ đề  [nguyện tác Phật tâm, tức thị độ chúng 

sanh tâm]  mỗi một người vãng sanh thế giới cực lạc  đều hướng đến mục tiêu này, 

phương hướng này  dũng mãnh tinh tấn  cho nên tu hành tại thế giới cực lạc   sự 

việc  này  rất  nhanh  chóng  thành  tựu    a  di  đà  Phật    lấy  trí  tuệ  phước  báo  của  cứu 

cánh viên mãn  gia trì cho mỗi một người vãng sanh đến thế giới cực lạc    a di đà 

Phật thật quá vĩ đại  thập phương chư Phật đều tán thán ngài  xưng ngài là [quang 

trung cực tôn, Phật trung chi vương] (sáng nhất trong mọi cái sáng, vua của các vị 

Phật) đây là không phải là giả  đây không phải là sự tán thán thông thường  chúng 

ta vãng sanh đến thế giới cực lạc  tương lai thành Phật thì sẽ thành vị Phật như thế 

nào?  Học sinh thành tựu chắc chắn nhờ vào thầy  chúng ta thành Phật tức là thành   

vị Phật giống nhau với a di đà Phật  chúng ta cư ngụ tại cái xứ sở giáo hóa chúng 

sanh này cũng chính là thế giới cực lạc  chúng ta là một thế giới cực lạc độc lập  

hay là một thế giới cực lạc cùng chung?  Trên thực tế vấn đề này  người trên thế 

giới cực lạc là không tồn tại  vì sao ư? Họ không có khởi tâm động niệm thì làm 

sao còn có một hay nhiều?  Những vấn đề này là do vọng tưởng của những chúng 

sanh  hiện  tiền  chúng  ta  nhưng  vọng  tưởng  vẫn  phải  có  đáp  án    không  có  đáp  án 

chúng ta không phục  đáp án phải tương ứng với sự thật  trong đại thừa giáo đức 

Phật  thường  nói  [nhất  thiết  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh],    tất  cả  pháp  đều  là  giả  hết   

tâm  tưởng cũng không phải là thật  cho nên bên trong tự tánh không có tâm tưởng  

người trong thập pháp giới có những vọng niệm này  Ở trong thật báo độ của chư 

Phật không có thứ này  người trong báo độ không có khởi tâm động niệm thì làm 

sao họ có thể phát sinh vấn đề này?  Cho nên họ không có vấn đề khởi tâm động 

niệm  của họ toàn là trí tuệ   trên thực tế thì họ hoàn toàn không có khởi tâm động 

niệm      chúng  sanh  cảm,  họ  có  ứng    Ứng  nhưng  không  có  khởi  tâm  động  niệm  

giống như chúng ta gõ chuông  chúng ta gõ 1 cái thì nó sẽ vang  gõ càng mạnh, âm 

thanh càng lớn, thời gian dài  gõ càng nhẹ, âm thanh càng nhỏ, thời gian ngắn  nó 

không có khởi tâm động niệm  pháp thân như lai cũng như vậy  quang minh chiếu 

khắp tất cả chúng sanh  không 1 chúng sanh nào không nằm trong quang minh của 

ngài  chúng ta không biết được, còn ngài thì biết được hết   chúng ta cứ nghĩ 1 cái 

ý nghĩ nhỏ   thậm chí kể cả chúng ta cũng không nhận biết  nhưng Phật và pháp 

thân bồ tát đều nhận biết hết  cái chân tướng sự thật này chúng ta phải biết đến  sau 

khi nhận biết bạn sẽ nghĩ đến  khắp mọi thời, khắp mọi nơi  đừng có nói ngôn ngữ 

tạo tác  khởi tâm động niệm Phật đều biết hết  bồ tát của thế giới cực lạc  là a duy 

việt trí bồ tát ,  (họ) toàn biết hết không có 1 ai mà không biết chúng ta có thể che 

giấu được ai?  Giấu chính mình, giấu không được người khác  chẳng những Phật 

biết được  tận hư không khắp pháp giới vạn sự vạn vật đều biết hết  vì sao? Phật 

nói với chúng ta hiện tượng của toàn vũ trụ là bắt nguồn từ đâu?  Là bắt nguồn từ 

ngũ Ấm vậy ngũ ấm là gì?  Là nguồn gốc tạo lập ra cái vũ trụ này   cái nguồn gốc 

này  chính là cực vi sắc mà trên kinh Phật nói  cực vi sắc chính là ngũ Ấm  nó có 5 

loại tính chất  thứ nhất là sắc, hiện tượng vật chất thứ hai là thọ, nó có cảm nghĩ  

như cái thí nghiệm về nước do tiến sĩ giang bổn thắng thực hiện  nước có cảm nghĩ  

từ cái thí nghiệm về nước này  làm cho chúng ta nắm bắt được hết tất cả sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức     cái đơn vị nhỏ nhất cấu tạo nên toàn vũ trụ  bây giờ nói hạt 

(particle), hạt cơ bản (elementary particle)  hạt cơ bản nhỏ nhất  các nhà khoa học 

gọi nó là vi trung tử một hạt vi trung tử thì là một cái sắc, thọ, tưởng, hành, thức . 

Tức là ngũ Ấm   toàn bộ đều do ngũ Ấm cấu tạo nên  trên  《kinh kim cang》có 

nói nhất hợp tướng   tất cả hiện tượng trong tận hư không khắp pháp giới  cũng đều 

do cái ngũ Ấm cơ bản này cấu thành hết  cho nên mỗi một hiện tượng vật chất, 

hiện tượng tinh thần đều giống như cái thí nghiệm về nước của tiến sĩ giang bổn 

thắng  tất  cả  đều  có  cảm  nghĩ  nó  có  thể  nghe,  có  thể  xem,còn  có  thể  nhớ    nó  có 

phản ứng  chúng ta viết chữ cho nó xem, nó phản ứng lại  chúng ta tấu âm nhạc 

cho nó nghe  nó có phản ứng  chúng ta khởi tâm động niệm đối mặt với họ  tôi yêu 

thích bạn, nó biết được  tôi chán ghét bạn, tôi hận bạn, nó cũng biết được  nó cũng 

sẽ để phản ứng của mình biểu hiện ra  cho chúng ta thấy được  vật chất nhỏ nhất, 

nhỏ đến không thể nhỏ nửa  nếu tiếp tục chia tách nó thì sẽ không còn gì nửa  cái 

vật chất nhỏ đến như vậy  hội đủ sắc, thọ, tưởng, hành, thức    nói cách khác, vạn 

sự vạn vật của toàn vũ trụ  dùng ngôn ngữ hiện đại mà nói  nó là sống , nó không 

phải là chết cho nên tiến sĩ  ihaleakala hew len của mỹ  năm trước đến cái trường 

quay của chúng tôi  nói với chúng tôi  chúng ta ở nơi này  nhất cử nhất động, nhất 

ngôn nhất tiếu   bao gồm cả khởi tâm động niệm của bạn  ông ấy nói cái bàn biết 

được  cái ghế biết được, cái tường biết được cái trần nhà biết được, cái sàn nhà biết 

được  không có thứ gì không biết được bạn có thể giấu diếm được ai?  Chư Phật bồ 

tát đối với những sự tướng này hoàn toàn thông suốt hiểu thấu  cho nên tâm của họ 

thanh tịnh, tâm của họ bình đẳng  không có khởi tâm động niệm  không phân biệt 

chấp chước, đại công vô tư  đối đãi tận hư không khắp pháp giới  đều đối đãi bình 

đẳng  một mực chân thành từ bi  dùng sự chân thành từ bi này  để giúp đỡ những 

chúng sanh khổ nạn trong khắp pháp giới hư không giới chúng ta học pháp bằng 

cách nào ?  Nắm vững cương lĩnh của 《kinh kim cang》  [vô trụ sanh tâm]  sanh 

tâm  gì?  Sanh  cái  tâm  niệm  a  di  đà  Phật    không  sanh  thứ  tâm  khác,  chỉ  sanh  tín 

nguyện trì danh  chỉ sanh cái tâm này  trong tâm ngoại trừ cái ý nghĩ này  không có 

bất kỳ ý nghĩ nào khác  thì được gọi là [ ưng vô sở trụ], gọi là vô trụ  mục đích của 

chúng ta chính là đến tgcl  chính là thân cận a di đà Phật cái pháp môn này thật quá 

vi  diệu  cho  nên  nhất  định  phải  phát  vô  thượng  bồ  đề  tâm    vô  thượng  bồ  đề  tâm 

chính là chân tín chân nguyện  các bạn trong cuộc đời này có gia thân quyến thuộc  

những người mình yêu thích, hy vọng mãi mãi  ở bên nhau   có một cách rất hay  

cùng sanh cực lạc quốc thì vĩnh viễn cùng nhau  nếu không sanh đến tgcl  một cái 

luân hồi thì ly tán hết rồi  tái gặp nhau lần nửa thì cũng không nhận biết  chỉ có đến 

với  tgcl  chỉ  cần  mới  đến  tây  phương  tgcl    chúng  ta  liền  đắc  thân  pháp  tánh    quả 

thực là vô lượng thọ   bên trong thập pháp giới thọ mạng là vô thường  thọ mạng 

có  dài  ngắn    nhân  gian  thọ  mạng  ngắn,  cõi  trời  thọ  mạng  dài        dài  cũng  có  tận, 

không phải là vĩnh hằng   chúng ta quen thuộc nhất đao lợi thiên  đao lợi thiên chủ  

người trung quốc gọi là ngọc hoàng đại đế cái nơi đó có sự lệch múi giờ đối với 

chúng ta  một ngày của đao lợi thiên  bằng 100 năm của nhân gian chúng ta  thọ 

mạng của họ là 1000 tuổi  một năm cũng vẫn 365 ngày , 1000 tuổi  một ngày bằng 

100 năm của nhân gian  thọ mạng rất dài  trung quốc được tôn vinh là một văn 

minh  cổ  quốc  có  5000  năm  lịch  sử      ở  đao  lợi  thiên  50  ngày,  chưa  đến  2  tháng   

5000 năm văn minh cổ quốc  tại đao lợi thiên chỉ 50 ngày  một ngày 100 năm thọ 

mạng của họ 1000 tuổi, thực sự sống thọ  thực sự vô lượng thọ  nhưng họ vẫn có 

cái kỳ hạn đến  càng lên trên cao thì thọ mạng càng dài nên chỉ thực sự trường thọ, 

thực  sự  vô  lượng  thọ    chính  là  tgcl    tgcl  là  thật  vô  lượng  thọ    28  tầng  trời  là  vô 

lượng thọ của hữu lượng  chúng ta thấy được thọ mạng của họ rất dài  nhưng cũng 

phải có ngày đến hạn  [ nhược nhân bất phát vô thượng bồ đề tâm, đãn vấn bỉ quốc 

thổ thọ lạc vô gián,   vi lạc cố nguyện sanh, diệc đang bất đắc vãng sanh] nghe nói 

tgcl quá tuyệt diệu  tôi cũng muốn đi, cũng niệm Phật cầu sanh  có thể vãng sanh 

không? Không thể vãng sanh  vì sao? Không có bồ đề tâm  cái tâm bồ đề này rất 

quan trọng  đàm loan pháp sư nói rất hay  cái gì là bồ đề tâm?  Là cái tâm nguyện 

làm  Phật    tâm  nguyện  làm  Phật  chính  là  tâm  nguyện  độ  chúng  sanh    nguyện  độ 

chúng sanh đó chính là  nhiếp thủ chúng sanh vãng sanh các cõi có Phật   a di đà 

Phật là Phật vô lượng thọ  đây chính là nói rõ  phát tâm thành Phật vì cái gi?  Vì 

phổ độ chúng sanh  cái nguyện này mà Phật a di đà đã phát  a di đà Phật không có 

nói phát nguyện  nơi này của tôi là viện dưỡng lão  tiếp đón các bạn đến dưỡng lão  

tiếp đón các bạn đến hưởng phúc, không phải như vậy cho nên nếu mang cái tâm là 

đến đây dưỡng lão hưởng phước nơi này tuyệt vời quá  tôi có thể đến nơi này để 

sinh sống   có thể coi nơi này là nhà của tôi rồi  như vậy thì không vãng sanh được 

đâu không tương ứng với bổn nguyện của a di đà Phật   cho nên, 《an lạc tập》  y 

theo 《vãng sanh luận》của thiên thân bồ tát  trong đó có nói rõ  [phàm dục phát 

tâm hội vô thượng bồ đề giả]  cái hội ở đây, là tâm của chúng ta  phải tương ứng 

với vô thượng bồ đề tông môn thường nói [hội ma]  Ở đây có 2 ý nghĩa  [tiên tu ly 

tam  chủng  dữ  bồ  đề  môn  tương  vi  pháp]  (trước  tiên  phải  rời  khỏi  3  loại  pháp  đi 

ngược lại với cửa bồ đề) sau đó [tu  tri tam chủng thuận bồ đề môn pháp] ( phải 

biết 3 loại thuận theo bồ đề pháp môn)  cái này nói rất hay  phía trước cái thứ nhất  

[y trí tuệ môn, bất cầu tự lạc, viễn ly ngã tâm tham chấp tự thân cố] ( y theo cửa trí 

tuệ , không cầu vui sướng  cho bản thân, xa rời cái tâm tham chấp tư lợi)  trong chú 

giải nói [ hà đẳng vi tam]  3 loại nào? Loại thứ nhất [y trí tuệ môn, bất cầu tự lạc] 

tgcl  rất  hấp  dẫn      rất  muốn  đến  đó  hưởng  thụ    cái  tâm  này  không  tương  ứng,  đi 

không được  cho nên nhất định phải  [viễn ly ngã tâm tham chấp tự thân cố] phải 

buông xả cái này tôi cần phải học giống như a di đà Phật a di đà Phật phát đại tâm  

là  muốn  phổ  độ  khắp  pháp  giới  hư  không  giới    tất  cả  chúng  sanh  thập  pháp  giới 

trong sát độ của thập phương nhất thiết như lai  cái tâm này thật lớn  không phải 

chỉ độ 1 cái địa cầu  không phải chỉ độ 1 cái thái dương hệ cũng không phải chỉ độ 

1 hệ ngân hà  hệ ngân hà ở trong Phật giáo đại thừa mới chỉ là 1 cái đơn vị thế giới  

tam thiên đại thiên thế giới có thập ức cái hệ ngân hà   điều này chúng ta không thể 

không nhận biết  giống như có 1 vị dồng tu cho tôi xem 1 tài liệu có phải là thập ức 

không?    Thập  ức  đấy    giáo  khu  của  Phật  thích  ca  mâu  ni thập  ức  cái  hệ ngân  hà 

cũng không phải là quá lớn chúng ta xem trong 《kinh hoa nghiêm》 [hoa tạng thế 

giới phẩm]  trong [thế giới thành tựu phẩm] có thể thấy  trên kinh cho chúng ta biết  

mỗi một vị Phật nhân địa phát nguyện khác nhau  cho nên sau khi thành Phật  giáo 

khu của mỗi Phật đều lớn nhỏ khác nhau  tối thiểu là 1 cái tam thiên đại thiên thế 

giới  có 2 cái tam thiên đại thiên thế giới có 4, 5 cái tam thiên đại thiên thế giới, 

không giống nhau  cái thế giới ta bà này của đức Phật thích ca mâu ni  là một cái 

tam thiên đại thiên thế giới tiêu chuẩn  a di đà Phật phát cái nguyện quá lớn  vô 

lượng vô biên  tất cả chư Phật sát độ chư Phật vô lượng  thế giới vô lượng, ngài 

đều độ hết  một cái cũng không từ bỏ  chúng ta không có được cái tâm lớn như vậy  

không tương ứng với đức Phật a di đà  bởi vậy giải thích vì sao số người niệm Phật 

nhiều  số người vãng sanh quá ít, tâm lượng của chúng ta nhỏ quá  mưu toan tính 

toán từng  chút,tơ hào  cũng không  chịu buông  xả    cái tâm  như  vậy  dùng để  niệm 

Phật  làm  sao  được  vãng  sanh?    Cho  nên  1  câu  nói  trong  《chú  vãng  sanh 

luận》của đàn loan đại sư khá quan trọng   [ nhược nhân bất phát vô thượng bồ đề 

tâm, đán vấn bỉ quốc thổ thọ lạc vô gián, vi lạc cố nguyện sanh, diệc đang bất đắc 

vãng sanh]   cái này đã làm sáng tỏ nghi vấn của chúng ta rồi  tại sao các đồng tu 

trong liên xã khá đông  thật sự vãng sanh, đây là thầy lý nói đấy  10.000 người chỉ 

được khoảng 3 , 5 người đây là chuyện 60 năm trước ngày hôm nay sau 60 năm   

bạn muốn hỏi tôi, tôi sẽ cho bạn biết  trong 10.000 người chỉ có được khoảng  1, 2 

người 60 năm trước có được 3 , 5 người  bây giờ chỉ có 1 ,2 người vì sao không 

được  vãng  sanh?    Xem  cái  đoạn  khai  thị  này  của  đàm  loan  pháp  sư  là  hiểu  rồi  

không có phát bồ đề tâm  nguyên thứ 18 đương nhiên quan trọng  nguyện thứ 19 

không  thể  thiếu    nguyện  thứ  19  phát  bồ  đề  tâm  ngẫu  ích  đại  sư  trong  《yếu 

giải》nói rất hay  có thể vãng sanh hay không quyết định ở sự có hay không tâm 

tín nguyện tín nguyện tức là bồ đề tâm quyết định bạn có thể vãng sanh hay không  

bạn  theo  a  di  đà  Phật      tâm  có  tương  đồng  không    nguyện  có  tương  đồng  không  

không giống với tâm của Phật   cũng không  giống với nguyện của Phật  ngày ngày 

niệm  100.000  tiếng  Phật  hiệu  vẫn  không  được  vãng  sanh    kết  duyên  với  a  di  đà 

Phật đến lúc nào mới được vãng sanh?  Tâm giống tâm Phật, nguyện giống nguyện 

Phật  thì được vãng sanh  nguyện là 48 đại nguyện  tâm là phổ độ tất cả chúng sanh  

đối với tất cả chúng sanh  trông như người thân của mình  nhưng bây giờ nói người 

thân cũng vô dụng rồi vì sao ư? Bây giờ con người không có người thân  quan hệ 

giữa người với người đã trở thành mối quan hệ lợi hại  những người có lợi với tôi 

là người thân của tôi  những người không có lợi với tôi  ba mẹ cũng không phải 

người thân  ba mẹ nuôi dưỡng họ từ thuở nhỏ  đến khi họ biết tự lập rồi  ba mẹ đối 

với họ không còn cần nửa, nên vứt bỏ đi  đây là giá trị quan của phương tây  tôi ở 

nước mỹ lâu năm  xã hội nước mỹ chính là như vậy đấy  16 tuổi coi như đã trưởng 

thành  16 tuổi bắt đầu bỏ nhà ra đi  nếu bạn đến báo cảnh sát, cảnh sát không thụ lý  

vì sao? Họ có thể tự lập rồi  bạn còn tìm tôi để làm gì  cho nên cái thân tình ba mẹ 

không còn nửa  anh em cũng không còn nửa  vợ chồng lại không tin nhau  còn có 

chuyện mới buổi sáng kết hôn, bửa chiều đã ly hôn rồi  trên cái thế giới này có cái 

đô thị nào không có xãy ra ly hôn? Tỷ lệ ly hôn quá cao, mỗi năm đều tăng thêm  

vậy đây chính là cái gì? Tình thân tình không còn nửa  bởi vậy con người bây giờ 

trên cái xã hội này rất cô độc  thương tâm làm sao, đau xót làm sao  không còn lợi 

ích thì trở thành người lạ truyền thống văn hóa 5000 năm của trung quốc  văn hóa 

phương  tây  du  nhập  trung  quốc    người  trung  quốc  bị  mê  hoặc  bởi  những  công 

nghệ, những máy móc của họ  đã quên mất đi truyền thống văn hóa của mình rồi  

chúng  ta  phải  gặp  cái  kiếp  nạn  ngày  nay  truyền  thống  được  tiếp  nối  trong  mấy 

ngàn năm là cái gì?  Chư vị phải biết được   cái độc nhất vô nhị của trung quốc trên 

toàn  thế  giới,  chính  là  văn  tự,  văn  ngôn  văn(cổ  văn)    cái  thứ  này  đem  vứt  đi  rồi  

bây giờ cứ mù quáng nối gót theo người nước ngoài  nếu như không khôi phục lại 

được văn tự , văn ngôn văn truyền thống  truyền thống văn hóa là giữ vai trò quyết 

định . Không thể phát sinh hiệu quả vì sao? Tổ tông vứt hết đi rồi giống như cây 

không còn gân rễ nửa  sớm muộn cũng chết khô  có mấy người được giác ngộ thức 

tỉnh?  Đây là cái ý thức có được từ rất sớm của tôi  cả đời không có duyên,(1 bàn 

tay khó phát ra tiếng)  sau khi học Phật  có được 1 chút ảnh hưởng trong bấy nhiêu 

năm nay  nhưng ảnh hưởng vẫn rất mỏng yếu, chướng ngại nhiều quá  để ở phía 

trước chính là thực trạng hiện tại  có mấy người không cầu tự vui  có mấy người có 

thể  buông  xả  tham  chấp  thật  sự  buông  xả  tham  chấp      chính  là  tu  tịnh  độ  chân 

chính những người thực sự phát nguyện cầu sanh tịnh độ   họ có thể buông xả, tại 

sao?  Họ biết được nếu không buông xả tham sân si   thì không đến được tgcl cái 

thứ nhất phải buông xả cái này  thứ hai, [ y từ bi môn,   bạt nhất thiết chúng sanh 

khổ,  viễn ly vô an chúng sanh tâm cố] chú giải cùng với ý nghĩa câu nói này đều 

tương đồng  toàn bộ trích lục rồi chúng ta có tâm từ bi  hay không? Có cái tâm nhổ 

sạch đau khổ của tất cả chúng sanh hay không?  Không có cái tâm này  chúng ta 

nhìn không ưa người này  chỉ muốn tìm cách rời xa họ  mà không chịu phát tâm  

cảm  hóa  người  ta,  độ  hóa  người  ta    năm  2006  nhà  hán  học  của  trường  đại  học 

cambridge nước anh  giáo sư mạch đại duy đến hồng kông thăm tôi  mời tôi đến 

nước anh dạy học  đây là một ý nghĩ tốt  ông ta suy nghĩ rất chu đáo  muốn lập một 

cái đại thừa thư viện  tại luân đôn  trực thuộc trường đại học cambridge  theo mô 

hình  thư  viện  trường  học  ở  nước  anh    giống  như  oxford,  cambridge    có  xấp  xỉ 

khoảng  50  cái thư viện     để thành  lập  một  trường  đại học   tôi nói với  ông  ấy  tôi 

không thể đi ông ấy lưu lại đây 2 ngày  mỗi ngày 3 tiếng đồng hồ  chúng tôi nói 

chuyện 6 tiếng đồng hồ  tôi từng nói với ông ấy dùng phương pháp lý luận dạy học 

cổ xưa  của trung quốc để thảo luận hiện giờ ở phương tây là không có ông ấy là 

một nhà hán học 《luận ngữ》、《mạnh tử》ông ấy đều thuộc hết  chúng tôi nói 

đến  dạy  học  ông  ấy  hỏi  tôi  phải dạy  như  thế nào?  Tôi nói tôi  không có phương 

pháp    tổ  tông  của  chúng  tôi  có  phương  pháp,  ông  ấy  rất  ngạc  nhiện    ông  ấy  nói 

phương pháp của tổ tông xưa ông ấy chưa từng nghe, rốt cuộc là cái gì?  Tôi nói là 

《tam tự kinh》 có đọc qua chưa?  Ông ấy thuộc 《tam tự kinh》 tôi mới nói với 

ông ấy  tám câu nói đâu tiên của《tam tự kinh》  là phương pháp dạy học của tổ 

tông chúng tôi làm giáo dục mà không hiểu được 8 câu nói này  thì không phải là 

giáo dục truyền thống của trung quốc  bạn xem câu thứ nhất trong 《tam tự kinh》 

[nhân chi sơ, tánh bổn thiện] phải khẳng định bản tánh học sinh bổn thiện nói cách 

khác, học sinh đều hội đủ  cơ sở căn cơ của thánh hiền  chỉ xem bạn dạy như thế 

nào thôi  bạn sử dụng phương pháp của thánh hiền để dạy họ họ thành thánh hiền   

bạn sử dụng phương pháp của quân tử để dạy họ họ thành quân tử  nếu như nói học 

sinh không có vấn đề  vậy vấn đề ở giáo viên  học sinh này không thể chấp nhận, 

không nghe  lời   thì đuổi  người  ta  đi, như  vậy  là  thất  bại rồi   cổ nhân  trung quốc 

thường nói [hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ]  chỉ trách mình không biết dạy  

không thể trách người ta không biết học  khái niệm này nhất định phải có  đuổi học 

sinh đi là chứng tỏ sự thất bại trong dạy học của bạn  làm sao để học sinh, để họ  

dạy học là chuyển ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ  cái cách giáo dục này thì 

thành công rồi phải thừa nhận, bạn xem sự dạy học của nhà Phật  [nhất thiết chúng 

sanh bổn lai thị Phật]  vậy bạn phải dạy  họ không chịu học, không học tập nghiêm 

túc  phạm phải lỗi lầm, đuổi họ ra đi  như vậy đồng nghĩa đã phủ nhận câu   [nhất 

thiết chúng sanh bổn lai thị Phật] trước tiên chúng ta bắt đầu làm từ quan niệm tư 

tưởng   thành Phật bằng cách nào?  Buông xả khởi tâm động niệm , phân biệt chấp 

chước  thì thành Phật rồi  tâm của Phật là gì? Bổn thiện là gì?  Thanh tịnh bình 

đẳng giác là bổn thiện  tâm của mỗi người đều là thanh tịnh bình đẳng giác  tâm 

của mỗi người đều là Phật tâm  tự thân chúng ta bị sự ô nhiễm biến chất rồi   đồng 

thời giúp đỡ người khác biến chất, giúp đỡ người khác phạm sai lầm  vậy thì lấy 

cái bổn lai là Phật  biến thành lục đạo chúng sanh mất rồi, dạy sai rồi  chúng tôi nói 

chuyện rất vui vẻ  cuối cùng tôi nói với ông ấy tôi rất cảm kích  tôi không thể đến 

luân đôn được  cái nơi đó , châu âu, tôi không quen  đây là thật đấy  tương lai có cơ 

hội  ở  bên  châu  á  này    có  được  cơ  hội  thì  tốt  nhất    bây  giờ  chúng  tôi  châu  á 

malaysia  muốn  làm    indonesia  cũng  muốn  làm    indonesia  là  trường  đại  học  hồi 

giáo  đây thật sự là rất hiếm có  họ muốn mở hán học viện  họ muốn xây thư viện 

tứ khố  chúng tôi hy vọng họ có thể làm thành công  có 1 nơi nào đó có được thành 

tựu    dần  dần  thì  mọi  người  sẽ  suy  nghĩ, sẽ  mô  phổng      hán  học  nếu  có  thể  phục 

hưng  cái thế giới này là có hy vọng  xung đột có thể hóa giải  thế giới có thể hồi 

phục ổn định hài hòa  thật sự phải nương theo từ bi  nương theo trí tuệ , nương theo 

từ bi, nương theo phương tiện  tu thân được thành công, dạy học được thành công  

sự nghiệp được thành công  không có thứ gì không thành công  trước tiên phải bồi 

dưỡng trí tuệ, từ bi, phương tiện của chúng ta  mới có thể tự độ độ tha   trí tuệ là đệ 

nhất, trí tuệ chính là buông xả  người không thể buông xả không có trí tuệ  họ có 

phiền não, không có trí tuệ   buông xả phiền não, trí tuệ sẽ hiện ra  thời gian hôm 

nay hết rồi chúng ta học tập đến đây thôi   

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 19) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng tu,  xin mời ngồi mời mọi người cùng tôi quy y tam 

bảo “a xà lê tồn niệm,  ngã đệ tử diệu âm  thủy tòng kim nhật , nãi chí mệnh tồn 

quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn  quy y đạt ma, ly dục trung tôn quy y tăng già, 

chư chúng trung tôn a xà lê tồn niệm,  ngã đệ tử diệu âm thủy tòng kim nhật , nãi 

chí mệnh tồn quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn  quy y đạt ma, ly dục trung tôn quy 

y tăng già, chư chúng trung tôn a xà lê tồn niệm,  ngã đệ tử diệu âm thủy tòng kim 

nhật , nãi chí mệnh tồn quy y phật đà, lưỡng túc trung tôn  quy  y đạt  ma, ly dục 

trung tôn quy y tăng già, chư chúng trung tôn” 

Xin mời xem "đẠi kinh khoa chú"  trang thứ 173 dòng thứ 3 đếm ngược lên  lần 

trước chúng ta học đến  chỗ này  ý nghĩa vẫn chưa giảng hết, chúng ta vẫn bắt đầu 

học từ đây  3 loại trái ngược với bồ đề môn này  bắt buộc phải tránh xa cái thứ nhất 

phải [y trí tuệ môn, bất cầu tự lạc  , viễn ly ngã tâm tham chấp tự thân cố] đây là 

cái thứ nhất   thứ hai. [y từ bi môn, bạt nhất thiết chúng sanh khổ , viễn ly vô an 

chúng sanh tâm cố]   phật pháp, cổ nhân nói, nói rất hay   phật pháp là gì? Trả lời 

của tổ sư đại đức là từ bi làm gốc ,phương tiện làm cửa  đúng lúc cái nơi này từ bi, 

phương tiện đều có  từ bi là tâm, ái tâm (tâm yêu thương)  tôn giáo thế gian rất 

nhiều  mười mấy tôn giáo mà tôi tiếp xúc  đọc kinh điển của họ  không có một tôn 

giáo nào không nói ái   cho nên chúng tôi tổng kết  tôi sử dụng 4 chữ [ nhân từ bác 

ái]  mỗi một tôn giáo đều bao quát vào trong  tôn giáo có thể đoàn kết hay không? 

Có thể  đoàn kết ở chỗ nào? Đoàn kết ở nhân từ bác ái  trong này chúng ta cần thiết 

phải biết đến, ái của thần  trong《tân cựu ước》  thần yêu thế nhân, thượng đế yêu 

thế nhân trong《kinh koran》của hồi giáo  chúa quả thật là rất nhân từ  cái truyền 

đạt của phật pháp là đại từ đại bi, là ái tại sao không dùng ái để nói từ bi?  Ái dễ 

làm cho con người phát sinh tình cảm, chính là (tình yêu)  vì tránh gặp phải cái 

hiểu lầm này  phật đổi một danh từ khác, đổi từ bi  từ bi là có trí tuệ đấy  nói cách 

khác, lòng yêu thương có trí tuệ gọi là từ bi  so với cái ái tình cảm của người thế 

gian tạo một sự khác biệt rõ ràng  từ là vui chung với chúng sanh  bi là cứu khổ 

nạn của chúng sanh   trong bi chứa nhiều lòng thương xót, lòng thông cảm  nhìn 

thấy chúng sanh gặp tai họa nhất định phải nghĩ cách đoạn dứt khổ đau của chúng 

sanh  nhổ hết tất cả khổ đau của chúng sanh  an vui chung với chúng sanh  cho nên 

nói     tránh xa cái tâm không giúp đỡ cứu độ chúng sanh vô tâm vô cảm đối với 

khổ  nạn  của  chúng  sanh    như  vậy  là  không được    đây  không phải  là phật  bồ  tát, 

không phải là đệ tử phật  đệ tử phật phải học theo phật bồ tát  đối với tất cả chúng 

sanh khổ nạn  thời thời khắc khắc họ đều đưa tay giúp đỡ  giống như tướng thiên 

thủ thiên nhãn mà quan thế âm bồ tát hiện ra  đây nói lên điều gì?  Biểu thị  mắt 

đến tay đến  tôi chỉ cần nhìn thấy  bàn tay giúp đỡ bạn sẽ đưa ra  gọi là (không 

được chậm chễ), lấy ý nghĩa này  thiên thủ thiên nhãn biểu thị bồ tát  nhìn thấy rõ 

ràng, nhìn thấy chân thật  tâm từ bi là hiển thị ra từ chỗ này  dứt khổ vui chung, 

đây là đáng lẻ phải làm  bởi vậy vô cảm đối với khổ nạn của chúng sanh  cái này 

nhất  định  phải  tránh  xa  tâm  không  giúp  đỡ  cứu  độ  chúng  sanh,  bồ  tát  không  thể 

phạm  phải  điều  này  thứ  ba,  [y  phương  tiện  môn]      phượng  tiện  là  thủ  đoạn,  là 

phương  pháp    phải  sử  dụng  phương  pháp  nào  để  giúp  đỡ  chúng  sanh?    [viễn  ly 

cung kính cung dưỡng tự thân tâm cố]  chúng ta xem chú giải, [tam giả y phương 

tiện  môn,   lân  mẫn  nhất thiết  chúng sanh tâm,    viễn ly  cung  kính  cung dưỡng  tự 

thân tâm]  tuyệt đối không cầu sự an vui cho tự thân nếu chỉ cầu sự an vui cho tự 

thân    thì bạn  sẽ không thể  giúp  đỡ  người  khác    đặc biệt  là giúp đỡ  những  chúng 

sanh  khổ  nạn    cũng  là  một  việc  cực  kỳ  vất  vả    《vọng  tận  hoàn  nguyên  quán》 

quốc  sư  hiền  thủ  đề  ra  tứ  đức  cho  chúng  ta    trên  《kinh  hoa  nghiêm》có  nói  

《kinh hoa nghiêm》là 41 vị pháp thân đại sĩ cái tứ đức này họ đều làm được rồi  

câu nói cuối cùng, [đại chúng sanh khổ]  y phương tiện môn chính là thay chúng 

sanh chịu khổ, phải xả thân ---vì người         đọc lại  ở trong giáo dục truyền thống 

của trung quốc  có thể thấy được quan tâm che chở không gì hơn được mẫu thân 

đối với con cái  hoàn toàn là phụng hiến, không có bất kỳ yêu cầu gì  tất cả cũng vì 

con cái phụ mẫutạo nên sự hy sinh phụng hiến trong xã hội thời quá khứ phụ mẫu 

là thánh nhân, đặc biệt là thân mẫu  đều đem con cái dạy thành thánh hiền quân tử  

(cái) sự hy sinh của người mẹ  không những đối với gia đình này có được sự cống 

hiến to lớn nhất  con cái của họ là thánh hiền quân tử sau khi trưởng thành đối với 

xã hội tạo nên sự cống hiến cực lớn nguồn gốc  của sự cống hiến này là từ đâu?  Là 

bắt nguồn từ sự dạy dỗ của thân mẫu từ nhỏ nói cách khác  con cái của họ vì quốc 

gia, vì dân tộc  vì dân chúng tạo nên tất cả sự cống hiến  căn nguyên đều là do thân 

mẫu của họ   trung quốc từ cổ xưa đến nay  dạy nữ quan trọng hơn dạy nam  nhà có 

hiền thê, có hiền mẫu  đất nước mới có trung thần thế nhưng trong 200 năm trở lại 

đây  văn hóa truyền thống đã suy sụp rồi  mọi người đã quên nó đi rồi  cho nên xã 

hội  ngày  nay    không  còn  thấy  được  những  người  giống  như  thánh  hiền  quân  tử  

trong qúa khứ của trung quốc mỗi một triều đại đều có  bạn thử xem lịch sử, bạn 

xem 25 bộ sử trong triều đại nào mà không có  thánh hiền hào kiệt  đây chính là 

trung quốc lập quốc  5000 năm mà không suy , nguyên nhân là tại đây  toàn là dạy 

học  phật giáo là giáo dục  những gì đề cập trong giáo dục trung quốc  những thứ 

nghĩ đến, trên kinh phật đều có  xét trên cảnh giới phật cao hơn trung quốc chúng 

ta  giáo dục trung quốc chỉ dạy đến thế gian  giáo dục của phật đà dạy đến xuất thế 

gian  cho nên khi phật pháp đến với trung quốc  người trung quốc yêu thích, chấp 

nhận ngay lập tức  lý niệm giáo dục , phương pháp giáo dục của ngài nho gia chấp 

nhận được, đạo gia cũng chấp nhận được  cho nên mục đích học phật là để thành 

phật,  thành  bồ  tát    tối  thiểu  cũng  phải  thành  được  a  la  hán    học  nho  phải  thành 

người thánh, người hiền  tối thiểu cũng phải là bậc quân tử phụng công thủ pháp, 

hiếu đễ truyền gia  đạo,  đây là xuất thế, phải thành thần, thành tiên  thần tiên, phật 

bồ tát  thánh hiền đều là mẫu mực của thế nhân  đều là tấm gương của thế nhân dạy 

dỗ tốt xã hội, dạy dỗ tốt quần chúng  chúng ta đã đánh mất 200 năm  khoảng thời 

gian này không ngắn cũng không dài đến đời này của chúng ta  nếu như không thể 

phục hưng được văn hóa truyền thống  e rằng sau này sẽ càng khó hơn nửa  văn 

hóa  của  chúng  ta  nối  đứt  sống  còn  là  ở  ngay  trước  mắt    cho  nên,  đích  thực  có 

không ít người nhìn thấy chuyện này thật sự rất khó có được đã được tập chủ tịch 

thấy được  chúng ta xem ngài sau khi nhận chức  ngôn luận của ngài, những chính 

sách thực thi của ngài  muốn đem văn hóa truyền thống ưu tú của trung quốc  dần 

dần khôi phục lại, đây là 1 việc rất tốt  chỉ có văn hóa truyền thống trung quốc có 

thể cứu lấy đất nước  cứu lấy xã hội, cứu lấy trái đất này  kinh sách tồn tại, vả lại 

đã được in ra không ít  không thể mất lạc nửa , không thể thất truyền nửa  hiện giờ 

nhu cầu cấp bách là đầu tư vào đội ngũ giảng dạy  những giảng viên ưu tú của nho 

thích đạo   tôi xem lão sư(thầy giáo)  vì sao phải thêm 2 chữ ưu tú?  Thầy giáo bắt 

buộc phải làm được, sau đó mới đi dạy người  người ta sẽ phục họ, sẽ tình nguyện 

chấp  nhận      nếu  như  chỉ  là  dạy  người  làm,  tự  mình  không  làm    không  có  ai  tin 

tưởng cả  trong lịch sử có 2 nhà giáo dục vĩ đại  dạy học cực kỳ thành công  một là 

đức phật thích ca mâu ni, một là đức thánh khổng tử  những gì họ không làm được 

sẽ  không  dạy  người    những  gì  họ  dạy  người  khác  thì  họ  đã  làm  được  trước  tiên   

không  có  học  trò  nào  là  không  tôn  kính    không  có  học  trò  nào  là  học  tập  không 

nghiêm  túc  3000  đệ  tử  của  đức  khổng  tử,ngài  dạy  học  chỉ  có  5  năm,      trong  số 

3.000 đệ tử này có hiền nhân  toàn là quân tử, từ đâu mà ra?  Học trò của khổng tử  

không  có  một  ai  không  hiếu  thảo  phụ  mẫu    không  có  một  ai  không  tôn  trọng  sư 

trưởng  hiếu thân tôn sư họ toàn làm được hết  không có ai không tuân thủ đạo đức 

luận thường  ngũ luân ngũ thường, tứ duy bát đức  trên cơ bản họ đều làm được  

thời của đức khổng tử làm được  bây giờ vẫn được, không phải không được   năm 

2006, 2007  chúng tôi làm một thí điểm tại một thị trấn nhỏ tên thang trì  đã thành 

công rồi  chúng tôi đạt được 2 kết quả, kết quả thứ nhất  chúng tôi khẳng định được 

nhân tánh bổn thiện  đã thức tỉnh lương tâm của con người  cái thứ hai, cho chúng 

tôi phát hiện  con người là rất dễ dạy dỗ, mấu chốt là ở giáo viên  giáo viên không 

có làm được  việc dạy học của bạn có thể không đem lại hiệu quả  không thể  có 

được sự thành công thật thụ giáo viên giá như thật sự làm được  cái hiệu quả của 

việc  dạy  học  này  sẽ  làm  cho  bạn  ngạc  nhiên    đây  chính  là  sự  cống  hiến  vô  điều 

kiện  bạn cung kính người khác, bạn cung dưỡng người khác  người khác tự nhiên 

cung dưỡng bạn, tự nhiên cung kính bạn  bạn làm việc vất vả cơ cực cả đời  đến 

tuổi xế chiều mọi người nhìn thấy được, mọi người giác ngộ được  các bạn xem 3 

con người trong lai phật tự  pháp sư hải khánh  hòa thượng hải hiền và mẹ của ngài  

mẹ  tuổi  già  rồi,  không  có  ai  chăm  sóc    hải  hiền  đón  mẹ  về  chùa  của  mình  sống 

chung  cung dưỡng mẹ  (chùa) của ngài chỉ là một câu phật hiệu  cái gì cũng không 

có  hải hiền lão hòa thượng một câu phật hiệu  đã niệm 92 năm  phật hiệu của ngài 

ngày đêm không ngưng  khi ngủ thì ngừng, tỉnh dậy lại tiếp tục niệm  một người 

như vậy, lão thật, nghe lời, làm thật  đây chính là điều kiện thành công của ngài  

người nông thôn, một nông dân, không biết chữ  đến cuối đời được biết bao nhiêu 

người tôn kính  biết được ngài không có người nào mà không tôn kính ngài  tôi 

khuyên các đồng tu niệm phật của chúng tôi  những đồng tu tu học tịnh độ phải lấy 

ngài làm gương mẫu  cái tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng của ngài  con người nhân 

hậu hiền lành, bình dị gần gũi (dễ gần)  canh tác cẩn thận, cần cù, không ngại cực 

khổ  diện  tích  canh  tác  rất  lớn    trong  chùa  bình thường  chỉ  có  4  người    ăn  không 

được bao nhiêu  ngài đem thu hoạch của ngài phân chia cho các gia đình nghèo 

khó  cứu  tế  người  ta,  chăm  sóc  hàng  nghìn  hàng  vạn  người    công  đức  không  thể 

tưởng tượng, nội tài bố thí  những người phú quí(giàu sang) có tài sản thì là ngoại 

tài bố thí  ngài là nội tài  những lương thực cúng dường cho người khác  rau quả, 

trái cây cũng do tự thân mình trồng  gọi là nội tài bố thí  112 tuổi , khỏe mạnh  cơ 

thể giống y người trẻ tuổi  một ngày trước khi ra đi ---  làm việc tại ruộng rau cả 

ngày  từ sáng đến tối  ngày thứ hai thì ra đi rồi  những thanh niên khác  nhìn thấy 

ngài  làm  việc  rất  vất  vả    khuyên  ngài nghỉ ngơi. Ngài  nói  thế  nào?    Ngài nói  tôi 

làm hết những việc này, tôi sẽ không làm nửa  không ngờ đến, người ta tưởng đây 

chỉ là những lời nói thông thường của ngài ngài mới buông xuống mọi công việc  

buổi  tối  niệm  phật  đã  ra  đi  ngày  thứ  hai  thức  dậy,  lão  hòa  thượng  đã  vãng  sanh  

nhưng mà mọi người cảm thấy buổi tối hôm đó  hơi kỳ lạ  lão hòa thượng niệm 

phật  chưa  khi  nào  gõ    khánh    buổi  tối  hôm  đó  gõ    khánh    gõ  đến  nửa  đêm,  đèn 

trong phòng của ngài vẫn sáng buổi sáng ngày thứ hai đi xem ngài, đã ra đi rồi  biết 

trước ngày giờ, làm sao biết trước?  Ngài cũng đã bật mí, lão phật gia nói với tôi  

mấy  ngày  gần  đây  tôi  phải  chuẩn  bị  đi  rồi  ngài không  có  nói  là  ngày  nào thật  ra 

ngài biết được, ngài không nói  sợ người khác chướng ngại ngài  mẹ của ngài ra đi 

rất đáng khâm phục, 86 tuổi  bạn xem, trước khi vãng sanh còn làm sủi cảo   để 

người nhà cùng nhau sum vầy ăn cơm đoàn tụ sau khi ăn xong cụ ngồi xuống ghế  

2 chân xếp lại, nói với mọi người tôi đi đây  thì liền đi, tự tại làm sao, không phải 

người bình thường  làm thế nào tu được như vậy? Một câu phật hiệu  công việc 

không chướng ngại tu hành, sinh hoạt không chướng ngại tu hành  đối nhân xử thế 

không  ngại  tu  hành  trong  miệng  không  niệm  phật,  trong  tâm  phật  hiệu  không 

ngưng tránh xa tất cả sự cung kính cúng dường, tự mình biết đủ đây gọi là tránh xa 

3 loại pháp đi ngược với bồ đề môn phần dưới nói, ngoài ra cần biết 3 loại thuận 

theo bồ đề môn chú giải của niệm lão người thuận theo bồ đề môn, bồ tát  tránh xa 

3 loại đi ngược với bồ đề môn như vậy bạn tránh xa 3 loại này  thì bạn sẽ được 3 

loại  thuận  theo  bồ  đề  môn  pháp    pháp  chính  là  phương  pháp    cái  thứ  nhất,  tâm 

thanh thịnh không bị ô nhiễm  không vì mưu cầu sự an lạc cho tự thân bồ đề là nơi 

thanh tịnh vô nhiễm bắt đầu hạ thủ từ đâu? Từ trong tâm mà hạ thủ,  tâm thanh tịnh 

thì tất cả sẽ thanh tịnh  nhưng người tu hành nhất định phải biết được  thế gian này 

cái gì cũng là giả hết  không có thứ gì là thật  bao gồm cả thân thể của chính mình  

huống chi những vật ngoài thân  thật sự biết được thì thật sự buông xả  không có ý 

nghĩ của tham cầu,  tham đắc  không cầu sự an lạc cho bản thân  lão hòa thượng đã 

làm thử cho chúng ta  ngài là một người giống như phật pháp nói  một người tinh 

tấn  lao  động  làm  việc(công  tác)    ngài  toàn  buông  xả  hết    tâm  thanh  tịnh,  chân 

thành, từ bi  cung kính đối người  cho nên chổ ở của ngài  nơi làm việc của ngài 

đều là chốn thanh tịnh  chùa nhỏ rất nghèo  không có người đến thắp hương, không 

có người đến cúng dường  toàn bộ nhờ tự thân ngài lao động , chính là canh tác 

trồng lúa gạo,trông trái cây, trồng rau quả toàn nhờ vào tự mình canh tác, 92 năm 

như một ngày  tu hành chỉ là một câu phật hiệu  một câu phật hiệu không gián đoạn 

chúng  ta  nhìn  thấy  một  con  người,  cũng  là  ở  cận  đại  vào  khoảng  sáu,  bảy  mươi 

năm trước một người đệ tử của lão hòa thượng đế nhàn , qua lậu tượng  cũng là 

không biết chữ  cả đời sống cuộc sống nghèo túng  bốn mươi mấy tuổi, gặp được 

một người bạn thời thơ ấu  chính là lão hòa thượng đế nhàn họ sinh ra tại cùng một 

nông thôn nhìn thấy ngài xuất gia cũng không tệ, có nơi(chỗ) ở---  cơm nước đều 

không cần lo, rất ngưỡng mộ nhất định phải theo ngài xuất gia bốn mươi mấy tuổi, 

xuất gia hơi khó  không biết chữ  không thể đọc kinh, học kinh giáo không được  

khó khăn trong việc sống ở miếu trong miếu sáng chiều đều phải tu tập  kinh sách 

trong giờ tu tập sáng chiều không thể không biết tụng  người khác coi thường bạn  

ông ta lại đòi xuất gia cho bằng được  lão hòa thượng ra điều kiện cho ông ta, ông 

ta chấp nhận hết  ông ta nói: điều kiện gì của ngài tôi đều chấp nhận hết  chỉ cần 

ngài chịu thế phát xuất gia cho tôi lão hòa thượng nói: con nghe lời  không có vấn 

đề, thầy nói gì thì con nghe theo đó  lão hòa thượng chỉ dạy ông ta một câu  nam 

mô  a di đà phẬt đồng thời tìm được một ngôi miếu nhỏ ở trong nông thôn  một 

ngôi chùa nhỏ đã hoang phế không có người ở  gọi ông ta sống ở trong đó  chỉ cần 

niệm  suốt  một  câu  phật  hiệu  này    con  cứ  việc  niệm  suốt  hoài    niệm  đến  mệt  thì 

nghĩ ngơi, nghĩ ngơi xong lại niệm tiếp bất kể ngày đêm  ông ta niệm được ba năm, 

thì đã vãng sanh trong tư thế đứng  cũng là biết trước ngày giờ vãng sanh một ngày 

trước khi vãng sanh  ông ta 3 năm không có  rời khỏi ngôi chùa nhỏ  một ngày 

trước khi vãng sanh   đến thành thị thăm hỏi người thân bạn bè  đó là cái gì? Từ 

biệt, ông ta không nói cho ai biết  không ai biết được ông ta sẽ vãng sanh  buổi tối 

về đến ngồi chùa nhỏ  có một lão cư sĩ   bà cụ già  nấu 2 bữa cơm cho ông ta, chăm 

sóc ông ta ông ta nói với bà cụ  ngày mai bà cụ không cần phải nấu cơm cho tôi 

nửa  bà cụ còn tưởng hôm nay ông ta đi thăm bạn bè  có thể có bạn bè mời ông ta 

ăn cơm  trưa mai không cần nấu cơm  đến buổi trưa ngày thứ hai không an tâm  

đến ngôi chùa nhỏ xem sư phụ có ở đây không  đến chùa mới xem qua  sư phụ đã 

vãng sanh rồi, trong tư thế đứng  bà cụ chưa bao giờ nhìn thấy ai chết trong tư thế 

đứng  nói cho các bạn đồng tu học phật ở dưới nông thôn biết mọi người đến xem, 

thương lượng nên làm thế nào?  Gấp rút gửi thư cho lão hòa thượng  mời ngài đến 

xử lý   tức là lão hòa thượng đế nhàn không có phương tiện giao thông, đều là đi 

bằng chân  từ nông thôn đến quan tông tự   một đi một về phải đi 3 ngày  ông ta 

vãng sanh đã đứng 3 ngày  tư thế đứng vãng sanh chúng ta nghe qua  đứng 3 ngày 

sau khi vãng sanh chưa nghe qua  đại khái chỉ một mình ông ta  chúng ta có nghi 

vấn  lão hòa thượng hải hiền 20 tuổi xuất gia điều kiện của ngài  rất tương đồng với 

đệ tử qua lậu tượng của lão hòa thượng đế nhàn  đều hội đủ lão thật, nghe lời, làm 

thật  ngài 3 năm có thể vãng sanh hay không?  20 tuổi niệm phật  23 tuổi có thể 

vãng sanh hay không? Chắc chắn được  vì sao không thể vãng sanh!  Con người 

này  quá  chân  thật   thật nghe lời, mà  còn làm  thật   tôi tin tưởng ngài  ấy  trong 92 

năm  chắc chắn không chỉ 3 lần thấy phật, 92 năm  vì sao nói 3 lần? Đông tấn huệ 

viễn đại sư  đây là vị tổ sư thứ nhất của tịnh độ tông   trong cuộc đời ngài ấy 3 lần 

nhìn thấy a di đà phật   nhìn thấy thế giới cực lạc  lần thứ 4 thấy phật ngài nói cho 

người khác biết  3 lần trước ngài không nói cho ai biết  không có ai biết được  lần 

thứ 4 phật đến rước ngài vãng sanh  ngài mới đem thông tin này nói cho mọi người 

biết  người  khác  hỏi:  tgcl  cảnh  tượng  là  như  thế  nào    giống  hoàn  toàn  những  gì 

được nói trên 《kinh vô lượng thọ》  nói xong thì ra đi  hơn nửa nói với mọi người  

mười  mấy  người đồng tu  vãng  sanh  sớm  hơn  trong liên xã   vãng sanh sớm  hơn 

ngài  tất cả ở ngay kế bên a di đà phật  cùng nhau đến rước ngài  tên của mỗi người 

ngài đều đọc được ra  không phải giả  bởi vậy lão hòa thượng luôn luôn khuyên 

người  chỉ có niệm phật cầu sanh tịnh độ là thật  những lời nói của ngài tha thiết 

làm  sao    một  chút  ít  nghi  hoặc  cũng  không  có    vì  sao?  Ngài  nhìn  thấy  rồi    viễn 

công đại sư nhìn thấy 3 lần trong đời người  tính luôn lần cuối cùng, tổng cộng 4 

lần  tôi  tin  tưởng  lão  hòa  thượng  hải  hiền  chắc  chắn  vượt  hơn  số  đó    vì  sao  phật 

không  dắt  ngài  đi  ?    Phật  phải  để  ngài  lại  làm  biểu  pháp,  dụng  ý  của  biểu  pháp  

củng  cố  tín tâm, nguyện  tâm  của  người niệm  phật  tu tịnh độ   để ngài  làm  ra  cho 

mọi người xem  hiện giờ có rất nhiều người  phản đối bản hội tập biểu pháp cuối 

cùng mà ngài thị hiện  có quan hệ với cái này  với việc chúng ta dựa theo bản này 

tu  tất cả đều có quan hệ ngài không biết được có cuốn sách này (nếu muốn phật 

pháp hưng, chỉ có tăng khen tăng)  ngài không biết được  3 ngày trước khi vãng 

sanh  đệ tử của ngài đem cuốn sách này đến lai phật tự  nói cho ngài biêt có một 

cuốn sách như vậy  lão hòa thượng không biết chữ, ngài không biết xem  người ta 

nói  với  ngài,  cuốn  sách  này  là  gì?  (nếu  muốn  phật  pháp  hưng,  chỉ  có  tăng  khen 

tăng) ngài vừa nghe được thì cực kỳ vui mừng  như được  chí bảo  giống như trông 

đợi bao nhiêu năm, cuối cùng đã xuất hiện  vui mừng đến không thể tả, mặc áo đắp 

y những y phục mà ngài yêu thích nhất mặc áo đắp y  nói với mọi người, các con 

đến chụp ảnh cho thầy  chủ động yêu cầu đâu mà biết được sau khi chụp xong bức 

ảnh này  ngày thứ 3 lão hòa thượng đã vãng sanh rồi  có phải a di đà phật  để ngài 

biểu cái pháp cuối cùng  trong tâm ngài hiểu rõ điều này  thật đấy, không có chút 

giả  tạo nào  cái biểu pháp này chính là khẳng định  bản hội tập của lão cư sĩ hạ 

liên cư là thật  không có vấn đề  khẳng định chú giải của lão cư sĩ hoàng niệm tổ là 

thật  đồng thời khẳng định chúng ta dựa theo bộ kinh này trong mười mấy năm  mà 

ngài hoàng niệm tổ chú giải để học tập là không sai  có thể hoàn toàn yên tâm  đến 

giải  quyết  vấn  đề  này  thay  cho  chúng  ta    vấn  đề  đến  tận  bây  giờ  vẫn  chưa  giải 

quyết  cái biểu pháp này, giải quyết rồi  nếu như bạn muốn đi đàm phán, lý luận 

lần nửa với ngài  ngài đã vãng sanh đến tgcl rồi chỉ khi nào đến tgcl mới tìm được 

ngài tuyệt diệu làm sao !  Tự thân ngài đã nói vài lần   sở dĩ ngài chưa được vãng 

sanh  ngài nói phật, ngài gọi phật là lão phật gia   gọi a di đà phật là lão phật gia  

lão phật gia muốn tôi biểu pháp  biểu thập thiện pháp, biểu tam quy ngũ giới pháp  

biểu  lục  ba  la  mật  pháp    thực  tế  đó  cũng  chỉ  là  suy  nghĩ  thông  thường  của  mọi 

người  biểu pháp thật sự là cái biểu pháp cuối cùng  khẳng định nếu muốn phật 

pháp hưng, chỉ có tăng khen tăng  toàn thể tăng đoàn hòa khí, hòa mục với nhau  

mọi người đừng có phê bình, đừng có chia rẻ  đoàn kết với nhau, phật pháp thì sẽ 

hưng  thịnh    《kinh  vô  lượng  thọ》có  tổng  cộng  9  loại  bản  dịch  khác  nhau    có 

người từng hỏi tôi  họ nói hiện nay có người bài xích bản hội tập  không thành vấn 

đề  bài xích, bạn không học nó thì được rồi  bạn thích học loại nào thì học loại đó  

vẫn tốt, chúng ta tất cả đều tán thán  đừng có nói bản này tốt hơn  bản kia không tốt 

bằng  chúng ta còn chưa có cái điều kiện này  phàm là có khả năng hội tập, công 

phu  tu  hành  của  các  ngài    văn  tự  của  các  ngài  đều  hơn  hẳn  chúng  ta    chúng  ta 

không  bằng  các  ngài    các  ngài  đều  có  tư  cách  làm  thầy  của  chúng  ta    học  sinh 

không thể phê bình thầy giáo được  huống chi là để lão hòa thượng hải hiền làm 

biểu  pháp    ngài  không  biết  chữ    cả  đời  không  có  nghe  qua  kinh  lần  nào    cũng 

không có tụng qua kinh lần nào  vậy ngài tu cái gì?  Chính là một câu a di đà phật, 

chỉ đơn giản như vậy thôi  112 tuổi   tình trạng sức khỏe giống y như người trẻ tuổi  

các bạn thấy rồi đấy, mắt không mờ, tai không lãng tư duy cực kỳ nhạy bén  112 

tuổi vẫn leo cây  có 2 cảnh quay, một cảnh là tỉa cắt cành cây  một cảnh là lên cây 

hái trái hồng  leo lên đỉnh cây hái cả sọt hồng  đem xuống chia cho mọi người ăn   

ai  có  thể  làm  được?    A  di  đà  phật  để  ngài  biểu  pháp  có  dụng  ý  rất  sâu    tự  thân 

chúng  ta phải hiểu được      phật  pháp  hưng  thì đất nước  sẽ  hưng thịnh    phật  pháp 

hưng  tôn  giáo  mới  đoàn  kết  trước  đây  tôi  đi  viếng  thăm  nhật  bản  tôi  tổng  cộng 

viếng thăm nhật bản 7 lần  hình như là lần thứ 3  gặp mặt 1 vị lão hòa thượng của 

nhật bản, 100 tuổi trung thôn khang long  ngài nói với tôi rằng  [ người sáng lập ra 

của mỗi tôn giáo trên toàn thế giới  đều là hóa thân của quan thế âm bồ tát]  nói 

cho tôi nghe 1 câu nói như thế này trong lúc tôi ra về  đệ tử của ngài kiều bản tiễn 

tôi ra trước cửa nói với tôi, cả cuộc đời lão hòa thượng  chưa bao giờ nói qua câu 

nói này  vì sao lão hòa thường lại nói với ngài như vậy?   Chúng tôi mười mấy năm 

nay  đều làm những công tác đoàn kết tôn giáo  làm rất thành công  khẩu hiệu mà 

chúng tôi đề ra  tôn giáo toàn thế giới là một nhà   trước tiên tôi học các kinh điển 

của họ  như vậy thì sẽ tạo nên tình cảm thân thiết  tôi không phải là người ngoài 

đạo, kinh điển của các bạn tôi đọc qua  tôi còn có sổ ghi chú  những điều hay tôi 

đều có ghi lại  tôi lấy nó để in thành một cuốn sách  《thế giới tôn giáo là một 

nhà》  kinh điển của mỗi một tôn giáo   đều dạy cho chúng ta phải làm người tốt  

không có dạy chúng ta làm điều ác  người sáng lập của mỗi một tôn giáo đều dạy 

bạn yêu người  không có một tôn giáo nào mà không yêu người  yêu bản thân, còn 

phải yêu chúng sanh  phật giáo từ bi, phải yêu thương tất cả động vật  yêu thương 

cỏ cây hoa lá, yêu thương núi sông đại địa  từ bi đến cực độ cho nên phải nhớ lấy, 

bồ đề tâm là gì?  Chính là trên tiêu đề của kinh [ thanh tịnh bình đẳng giác]   bạn 

xem tại đây, bồ đề tâm là vô nhiễm  thanh tịnh tâm tâm tịnh thì cõi nước tịnh, đây 

là  thuận  bồ  đề  môn    thứ  hai,  [  an  thanh  tịnh  tâm]      thứ  ba,  [lạc  thanh  tịnh  tâm]  

trong tâm thanh tịnh không có ô nhiễm  có sự an toàn, có sự khoái lạc  ngày nay xã 

hội động loạn bất an  phát bồ đề tâm thì an rồi  xã hội ngày nay ô nhiễm cực kỳ 

nghiêm trọng  không những sự ô nhiễm của vật chất  sự ô nhiễm tâm lý so với ô 

nhiễm vật chất còn nghiêm trọng hơn   tâm rời khỏi tất cả sự ô nhiễm  thân thể của 

chúng ta cũng sẽ rời khỏi theo các nhà lượng tử lực học cho chúng ta biết  ý nghĩ 

của chúng ta  có thể thay đổi môi trường của chúng ta  môi trưởng vật chất là từ ý 

nghĩ biến hiện mà ra  bởi vậy tâm thanh tịnh rồi thì thân sẽ thanh tịnh  môi trường 

sinh  sống  của  chúng  ta  sẽ  thanh  tịnh    đây  là  sự  thật,  không  phải  giả  an  trụ  tâm 

thanh tịnh, vì chấm dứt khổ nạn của tất cả chúng sanh chúng sanh có khổ chúng ta 

phải giúp đỡ họ  lão hòa thượng hải hiền làm được   3 loại này đều làm được  ngài 

ở nông thôn, cả đời sống ở nông thôn  cái nông thôn rất nghèo khó những nông dân 

sinh sống ở nơi đó  không có ruộng đất để cày, lão hòa thượng cũng không có  lão 

hòa  thượng  không  có  ruộng  đất,  toàn  là  khai  hoang    sườn  đồi,  không  có  chủ  sở 

hữu, ngài đi khai phá  khai khẩn ra để làm canh tác  trồng lương thực, trồng lúa gạo  

chúng ta đều nhìn thấy cảnh quay, ngài gánh nước tưới ruộng  đích thực rất cực 

khổ  nếu như chỉ vì tự cấp tự túc  khai khoảng vài mẫu thì đủ rồi trong miếu nhỏ 

chỉ có 4 người, 5 mẫu đất là đủ rồi  tại sao phải khai khẩn đến hơn 100 mẫu (1 畝= 

667 m2 ) nhìn thấy nông thôn, thanh niên của nông thôn ra đi đến thành phố làm 

công(thuê)  đàn bà phụ lão ở lại nhà, đời sống rất cơ cực  ngài dựa vào những thứ 

này để cứu tế họ  giúp đỡ họ, đây là tâm từ bi  vi bạt nhất thiết chúng sanh khổ(vì 

nhổ sạch khổ nạn của chúng sanh), ngài đã làm được như vậy  [tam, lạc thanh tịnh 

tâm. Muốn khiến cho tất cả chúng sanh được đại bồ đề sinh ở cõi phật. Đây là lạc 

chân thật thế gian này không có cái lạc thật sự tgcl là chân lạc  chúng ta xem chú 

giải của niệm lão  [tam giả lạc thanh tịnh tâm, (thứ ba là lạc  thanh tịnh tâm ) muốn 

khiến cho tất cả chúng sanh được đại bồ đề đại bồ đề là gì?  Chính là chân tâm của 

chính mình, tự tánh của bản thân  đây gọi là đại bồ đề  người đắc đại bồ đề thì sẽ 

thành phật  thành phật kiểu gì? A di đà phật  bạn ngày ngày niệm a di đà phật  phật 

mà bạn thành chắc chắn là a di đà phật  đến tgcl thì thấy a di đà phật  a di đà phật 

giảng kinh thuyết pháp cho bạn nghe  bạn được 48 đại nguyện oai thần gia trì   của 

phật a di đà  không những hoàn toàn có thể nghe hiểu, nhớ được  trí tuệ của bạn sẽ 

mở  bạn đem những giáo lý của phật a di đà  trở thành(biến thành) sinh hoạt của 

bạn, trở thành(biến thành)  tư tưởng của bạn  trở thành (biến thành) công đức chân 

thật của sự thượng cầu hóa tha của bạn hướng thượng(lên) cầu phật đạo  đến tgcl 

sẽ có năng lực  có năng lực có thể phân thân  phân bao nhiêu thân? Vô lượng vô 

biên  trong《tây du ký》tôn ngô không không thể  ngài ấy chỉ có 72 biến  người 

vãng sanh đến tgcl  bản lãnh thật sự rất lớn, biến hóa vô cùng vô tận  thập phương 

có  bao  nhiêu  sát  thổ    có  bao  nhiêu  chư  phật  như  lai,  họ  sẽ  hiện  bấy  nhiêu  thân   

cùng một thời gian  họ có thể  hiện thân khắp tất cả chư phật sát thổ  đi lạy phật, đi 

cúng  dường,  tu  phước    nghe  phật  giảng  kinh  thuyết  pháp  cầu  trí  tuệ  phước  huệ 

song tu  trong cùng một thời gian họ sẽ đạt được viên mãn  ngày ngày viên mãn, 

thời thời viên mãn  thành phật tại tgcl  cho nên thời gian cực kỳ nhanh  phật không 

có vọng ngữ, chúng ta phải tin tưởng lạc thanh tịnh tâm ( tâm thanh tịnh vui sướng) 

muốn khiến cho tất cả chúng sanh được đại bồ đề nhiếp thu(thủ) chúng sanh vãng 

sanh đến cõi phật  nhiếp là nhiếp thọ, thu(thủ) là dẫn họ  dẫn dắt họ cùng nhau đến 

thế giới tây phương cực lạc  [bồ đề thị tất cánh thường lạc xứ]   bồ đề dịch thành ý 

nghĩa trung quốc là giác ngộ  giác ngộ chân chính, sự giác ngộ viên mãn  cho nên 

là tất cánh, tức là nơi cứu cánh thường lạc  thoát khổ phải thoát khổ cứu cánh  khổ 

cứu  cánh  là  lục  đạo  luân  hồi,  cái  khổ  thật  sự    thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi  gọi  là 

thoát cứu cánh khổ  vãng sanh  tg tây phương cl được cứu cánh lạc lìa khổ được 

vui nhược bất lệnh nhất thiết chúng sanh đắc tất cách thường lạc giã tắc vi bồ đề 

môn  bạn đi ngược lại với bồ đề  nhất định phải giống như chư phật như lai  phải 

giống  pháp  thân  bồ  tát,  phải  làm  thật    phần  dưới  nói  cái  thường  lạctất  cánh  này, 

dựa vào đâu có thể có được?  Thoát cứu cánh khổ, đắc cứu cánh lạc  dựa vào gì có 

thể đạt được  nương tựa vào gì? Phải dựa vào cánh cửa đại nghĩa cái gọi là cửa đại 

nghĩa, chính là quốc thổ an lạc  trung quốc của chúng ta tại thời cổ đại  có không ít 

triều đại đều có được thái bình thịnh thế  lễ nghĩa chi bang   người của thời đó có 

phước báo  không giống như chúng ta sống trong thời đại loạn thế hiện nay mức độ 

nghiêm trọng của sự động loạn trên lịch sử là chưa từng có   lịch sử trung hoa, lịch 

sử  nước ngoài   trước  giờ chưa  từng  có sự  hỗn  loạn nghiêm  trọng  giống hiện nay  

con người bây giờ mỗi ngày tự tử rất nhiều vì sao họ lại tự tử?  Sống không bằng 

chết, con người mới tự tử  những người này không hiểu, cứ tưởng chết rồi là xong 

chuyện  họ không biết được chết xong càng khổ  còn khổ hơn sống tại thế gian này  

chết không thể giải quyết vấn đề  thế nào mới giải quyết được vấn đề?  Cầu bồ đề 

có thể giải quyết vấn đề  nói một cách khác, học phật có thể giải quyết vấn đề  học 

văn hóa truyền thống trung hoa có thể giải quyết vấn đề  học phật có thể giải quyết 

vấn đề căn bản  đó chính là mãi mãi thoát ly lục đạo luân hồi vãng sanh đến tgtpcl  

tgcl  là đất nước nhân nghĩa trong toàn vũ trụ  bởi vậy gọi là đại nghĩa môn  lễ 

nghĩa chi bang chính là quốc độ an lạc  quốc độ an lạc chính là tgcl  a di đà phẬt 

phát đại từ bi tâm  dùng thời gian của 5 kiếp để tu hành  thành tựu được tgcl  cái 

này trong kinh văn phần sau  chúng ta toàn bộ đều học được hết  xem xem a di đà 

phật  xây dựng tgcl như thế nào  cái thế giới hiện nay xây dựng thành công rồi  thật 

sự  độ  vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh    số  người  vãng  sanh  đến  tgcl  trong  mỗi  một 

ngày  không thể tính đếm(toán, hết, xiết)  vậy tgcl có chứa được hết không? Được  

vì sao? Nó là pháp tánh độ  nó so với thế gian này của chúng ta không giống nhau  

địa cầu bên này của chúng ta có lớn nhỏ  nhân khẩu hiện nay trên địa cầu muốn 

đến điểm bảo hòa  nhiều thêm không thể dung nạp, không có đủ lượng tài nguyên  

tgcl  tài  nguyên  phong  phú,  không  có  lớn  nhỏ    thêm  nhiều  hơn  nửa  cũng  có  thể 

dung nạp, sẽ không thể hiện sự chật chội  pháp tánh này sự tuyệt diệu của thân thể 

con người trong tgcl không thể tả  chúng ta không thể tưởng tượng  cái địa cầu này  

người Ấn độ xưa nói tướng mạo con người rất đẹp 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp đây là 

do  người  Ấn  độ  nói    a  di  đà  phật  giới  thiệu  cho  chúng  ta  tgcl    《kinh  quán  vô 

lượng thọ》  giới thiệu cho chúng ta a di đà phật  a di đà phật có 84.000 tướng  

không phải 32,   84.000 tướng mỗi một tướng có 84.000 cái tùy hình hảo mỗi một 

cái tùy hình hảo phóng 84.000 quang minh trong   mỗi  một quang  minh đều nhìn 

thấy phật bồ tát  trong giảng kinh dạy học hoằng pháp lợi sanh  từ trong một thân 

thể có thể nhìn thây toàn vũ trụ  hiện nay chúng ta sống tại thời đại này  khoa học 

kỹ thuật rất phát triển  chúng ta nhìn thấy truyền thông, truyền hình, mạng internet  

đối với những thứ này được nêu trong phật pháp cũng có một chút khái niệm  70 

năm trước trên thế giới không có những thứ này vì sao cổ nhân xem kinh phật có 

thể tin tưởng  không hoài nghi, chúng ta không thể hình dung  chỉ có thể nói rằng  

cổ  nhân  thành  thật(thật  thà,lão  thật,  chân  thật,  chất  phát)  hơn  chúng  ta,  nghe 

lời(vân lời) hơn chúng ta  họ không hoài nghi  hôm nay chúng ta hoài nghi  biết 

bao nhiêu công cụ khoa học ở trước mắt  khoa học kỹ thuật   đem những thứ nêu 

trong phật pháp đều chứng minh được  chúng ta nghĩ xem, chúng ta có khả năng ở 

nơi đây  nói chuyện với người dân trên toàn thế giới không?  Làm được, hiện nay 

có  truyền  hình    sự  tiến  bộ  của  truyền  hình  hiện  giờ    không  những  họ  nhìn  thấy 

chúng ta  chúng ta có thể nhìn thấy họ  họ ở mỹ, họ ở châu âu  chúng ta có thể mặt 

đối mặt nói chuyện  nhìn thấy rõ ràng, nghe thấy rõ ràng  cái này là mơ cũng không 

thể  nghĩ  đến  trong  sáu,  bảy  mươi  năm  trước    tpcltg  có  cần  công  cụ  này  không? 

Không cần y phục mặc trên thân người trong tgtpcl  đều có khả năng hiện tướng  

bạn xem  đức thế tôn nói cho chúng ta nghe  thân có 84.000 tướng mỗi một tướng 

có 84.000 cái tùy hình hảo trong mỗi một cái tùy hình hảo phóng 84.000 ánh quang 

minh trong mỗi một ánh quang minh có khắp pháp giới hư không giới  hoạt động 

giảng kinh dạy học của chư phật như lai toàn bộ thấy được hết  các công cụ này 

của chúng ta   đem  đến tgcl không  ai  cần,  nó  quá  lạc hậu  đến tgcl nhìn thấy  thập 

phương chúng sanh  là lập thể, không phải một cái hình ảnh bằng phẳng  bạn nói 

chuyện với họ họ đều nghe được, có thể đối thoại  cho nên học khoa học phải đến 

tgcl  khoa học công nghệ nơi này của chúng ta  so với tgcl thì quá lạc hậu  chúng ta 

đi nước ngoài còn phải đáp máy bay  phiền phức làm sao  đến tgcl, muốn đến nơi 

nào  ý nghĩ mới động, thân thể đã đến  như vậy chúng ta còn không đi sao?  Cho 

nên chúng ta nhất định phải hiểu được, phải rõ ràng(hiểu rõ)  không thể không đi  

[cố lệnh nhất tâm chuyên chí]  chuyên chí là chuyên đến cực độ  [nguyện sanh bỉ 

quốc], không có ý nghĩ thứ hai  tôi chính là muốn sanh đến tgcl (muốn khiến cho 

sớm gặp được vô thượng bồ đề) cái này thì sẽ đạt được, là khế nhập  thực tế mà nói 

vô thượng bồ đề là có sẵn trong chúng ta  không phải đến từ bên ngoài ngoài tâm 

không có pháp,ngoài pháp không có tâm  chỉ là chúng ta tự  mê  mất tự tánh  hình 

như mất đi rồi, thật ra không có mất đi  chỉ cần quay đầu, buông xả chướng ngại  

nó sẽ hiện tiền  3 loại thuận theo bồ đề môn này  chúng ta chỉ học đến đây  chúng 

ta tiếp tục xem đoạn văn phía dưới  (sư nguyên hiểu nói: phát tâm bồ đề là minh 

chánh nhân) lại nói: phát tâm có hai loại thứ nhất, tùy sự phát tâm, như tứ hoằng 

nguyện  thứ  hai,  thuận  lý  phát  tâm,    (người  tin  hiểu  thật  tướng  của  chư  pháp  mà 

phát tâm) phần dưới là nguyên văn của chú giải  chữ màu đen ở phần trên là lần 

thứ  nhất  tôi    căn  cứ  theo  cái  chú  giải  giảng  《kinh  vô  lượng  thọ》này    chính  là 

《tịnh độ đại kinh giải diễn nghĩa》  trong lược yếu tôi không có sử dụng toàn bộ  

tôi đem nó trích ra,  những phần quan trọng trích ra  những chữ màu đen là do tôi 

trích  ra    hiện  nay  đều  lưu  tại  nơi  đây    cung  cấp  cho  mọi  người  làm  tham  khảo  

chúng  ta  xem  nguyên  văn  của  niệm  lão    [hựu  hải  đông  nguyên  hiểu  sư  《tông 

yếu》vân],   《tông yếu》là chú giải trong 《kinh vô lượng thọ》của pháp sư hải 

đông chính là hàn quốc của ngày nay  nguyên hiểu pháp sư là người hàn quốc lúc 

triều đại đại đường đến trung quôc để du học  theo thiện đạo đại sư  thiện đạo là vị 

tổ sư thứ hai của tịnh độ tông chúng ta  ngài là học trò của thiện đạo đại sư  sau khi 

về nước đem tịnh độ tông truyền bá qua trong chú giải 《kinh vô lượng thọ》của 

ngài [phát bồ đề tâm, thị minh chánh nhân].  Chánh nhân của vãng sanh là phát tâm 

bồ đề  cái này xin đừng lãng quên  cái tâm này phải phát như thế nào? Chân tín, 

chân  nguyện    đối  với  tgtpcl    tuyệt  đối  không  có  chút(tơ  hào)  hoài  nghi    lời  của 

phật, của tổ sư có thể tin  đây là điều kiện cơ bản  tuyệt đối không hoài nghi  tôi tin 

tưởng tây phương có tgcl  tgcl có a di đà phật  a di đà phật phát 48 đại nguyện  phổ 

độ thập phương chư phật sát thổ  chúng sanh khổ nạn trong lục đạo, trong đó bao 

gồm tôi   tôi chỉ cần tin tưởng thật sự  chỉ cần mong muốn vãng sanh thật sự  đây 

chính  là  bồ  đề  tâm    cái  chánh  nhân  để  vãng  sanh  tgcl  của  chúng  ta  sẽ  có  được  

tuyệt đối không thể hoài nghi  hoài nghi chánh nhân sẽ phát sinh vấn đề  sẽ không 

thể vãng sanh  phía dưới lại nói, phát bồ đề tâm có 2 loại  một loại là tùy sự, một 

loại là thuận lý  tùy sự,(phiền não vô lượng, nguyện đoạn dứt tất cả) tất là toàn bộ, 

đoạn dứt đến sạch sẽ  cái điều này là đoạn phiền não  điều thứ hai, (thiện pháp vô 

lượng, nguyện tu hết tất cả) đây là học pháp môn, pháp môn vô lượng thề nguyện 

học điều thứ ba,(chúng sanh vô lượng, nguyện độ hết tất cả)  phải giống như a di 

đà phật  phải giống như chư phật như lai pháp thân đại sĩ  chúng ta có cùng chung 

một nguyện vọng  chính là độ vô lượng vô biên chúng sanh, độ chúng sanh  phía 

sau là thành phật đạo  phật đạo vô thượng thề nguyện thành  đây gọi là tứ hoằng 

thề nguyện  thập phương tam thế nhất thiết chư phật như lai  tại nhân địa lúc chưa 

thành phật  giống như thân phận này của chúng ta hiện nay  không có một ai không 

phát cái đại nguyện này  [quả báo của tâm này tuy ở bồ đề mà hoa báo của tâm này 

là ở tịnh độ) đây chính là vì sao phải cầu vãng sanh  nếu như không cầu vãng sanh, 

toàn bộ nhờ vào  mình   phiền não đến bao  giờ  mới  có  thể đoạn  sạch?   Pháp  môn 

phải đợi đến bao giờ  bạn mới có thể học được hết?  Thật vậy,  vô lượng kiếp cộng 

thêm  vô  lượng  kiếp  cũng  chưa  chắc  thành  công    cái  pháp  môn  này  là  một  con 

đường tắt, là con đường cao tốc  không có chướng ngại, chỉ cần bạn tin tưởng  vì 

sao? A di đà phật giúp đỡ bạn  cái này không nhờ tự lực, nhờ tha lực  tất cả nhờ 

vào a  di đà phật  đối với a di đà phật không thể không tin tưởng  tất cả chúng sanh  

trong  một  đời  này  có  thể  gặp  được  pháp  môn  này    có  thể  nghe  được  《kinh  vô 

lượng thọ》  nghe được mà tin, tin rồi chịu phát nguyện  một đời chắc chắn vãng 

sanh  sanh đến tgcl là hoa báo  sanh tại tịnh thổ tức là tgcl  sau khi đến tgcl, gần gũi 

đức phật a di đà  chứng vô thượng bồ đề, đó là quả báo khai hoa kết trái sanh tgcl 

thì khai hoa  đến tgcl thì kết trái, cái này phải biết được  [sở dĩ nhiên giả, bồ đề tâm 

lượng quảng đại vô biên]  đây là vượt qua thời gian và không gian  [trường viễn vô 

hạn], vượt qua thời không   nó không có chướng ngại  cái thế giới này của chúng ta 

bị  giới  hạn  trong  thời  gian  và  không  gian      ai  có  năng  lực  đột  phá  thời  gian  và 

không gian?  Người niệm phật có khả năng đột phá thời gian và không gian  niệm 

đến công phu thành phiến cái này là mỗi người chúng ta đều làm được  cái gì gọi là 

thành phiến?  Trong tâm chỉ có a di đà phật  ngoại trừ a di đà phật ra   tất cả mọi 

thứ đều vứt bỏ hết  đều thoát khỏi hết, đây gọi là công phu thánh phiến  trong tâm 

chỉ chứa a di đà phật  không có vọng tưởng, không có tạp niệm  cái tâm này là tâm 

thanh tịnh  nếu như có vọng tưởng, tạp niệm  cái tâm này gọi là tâm ô nhiễm  tâm 

bị ô nhiễm rồi, không thanh tịnh  không thanh tịnh đương nhiên không bình đẳng  

đây là vọng tâm của lục đạo phàm phu  cái tướng mà nó hiện ra chính là tướng lục 

đạo luân hồi  chúng ta đem những thứ ô nhiễm trong tâm thanh tịnh  tất cả quét 

sạch  ra(thanh  trừ)  hết  chỉ  lưu  lại  a  di  đà  phật    vãng  sanh  tgcl,  hoa  báo    bởi  vậy 

thanh tịnh bồ đỀ tâm  [năng cảm đắc quảng đại vô tế y báo tịnh độ  trường viễn vô 

lượng chánh báo thọ mệnh].  Cái này đã nói rõ  vì sao tgcl rộng lớn đến như vậy  

lớn  đến  chúng  ta  không  thể  tưởng  tượng  chúng  sanh  của  thập  phương  thế  giới  

cũng có khả năng dung chứa, không có cảm giác chật chội cái đạo lý này đã nói ra 

cho chúng ta biết   nó vượt ra khỏi thời gian  và không gian, không có sự hạn chế 

của không gian dài xa vô lượng, không có sự hạn chế của thời gian  cho nên họ vô 

lượng thọ, chánh báo là vô lượng thọ  y báo quảng đại vô biên tế (trừ tâm bồ đề ra, 

không gì có thể làm được như vậy)  đây là nói lên  để đốt phá sự hạn chế của thời 

gian và không gian là tâm bồ đề  chỉ có bồ đề tâm là chân tâm  thời gian, không 

gian có sự giới hạn ràng buộc tất cả có trong  bồ đề tâm bồ đề tâm mới phát  thời 

gian, không gian sẽ không thấy nửa  đây là tùy sự phát tâm thứ hai, [thuận lý phát 

tâm] (thuận theo chân tướng mà phát tâm)  lý là nói sự thật chân tướng  [tín giải 

chư pháp, giai như huyễn mộng]   tất cả pháp giữa vũ trụ khi huệ năng đại sư khai 

ngộ  câu nói cuối cùng  [hà kỳ tự tánh, năng sanh vạn pháp]  vạn pháp tất là tất cả 

pháp  chính là chư pháp mà chỗ này nhắc đến chúng ta có thể tin, có thể giải đối 

với tất cả pháp đây là trí tuệ chân thật những thứ chư pháp này là chuyện như thế 

nào? Đều giống như ảo mộng  trên 《kinh kim cang》nói với chúng ta   [phàm sở 

hữu tướng, giai thị hư vọng]  [nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào Ảnh, 

như lộ diệc như điện, ưng tác như thị quán]  hữu vi tất là hữu sinh hữu diệt  những 

thứ hiện nay mà chúng ta nhìn thấy  động vật có sinh lão bệnh tử  thực vật có sinh 

trụ dị diệt  khoáng vật có thành trụ hoại không   nói một cách khác, tất cả pháp mà 

chúng ta tiếp xúc  đều là giả, đều là không thật cũng giống như ảo mộng  chúng ta 

có kinh nghiệm của việc làm mơ  trong giấc mơ hình như có chuyện đó thật  sau 

khi tỉnh dậy  cái vết tích của giấc mơ này cũng tìm không thấy  chúng ta hiện giờ ở 

trong mộng, đang mê  cái mộng này của chúng ta là lục đạo luân hồi  nếu như sau 

khi tỉnh dậy  không thấy lục đạo luân hồi, vết tích cũng tìm không thấy  là thật đấy, 

không phải là giả  người nào có thể tỉnh dậy? A la hán  a la hán đã phục hồi được  

tâm thanh tịnh  từ đây có thể biết được  cái tâm ô nhiễm này tạo thành một cái cõi 

mộng giá như tâm hồi phục thanh tịnh giấc mơ sẽ thức tỉnh, sẽ không còn làm mơ 

nửa  a la hán thật sự sẽ không làm mơ nửa a la hán có cần ngủ hay không? Không 

cần  họ có thể không cần cái nhục thân này  nhục thân là cái gánh nặng, nhục thân 

không phải tôi  nhục thân hoàn toàn là hư ảo ngày nay các nhà lượng tử lực học đã 

làm sáng tỏ, làm thông suốt   câu chuyện này  giống y như những gì phật nói chứng 

minh trong phật pháp đại thừa có khoa học cao siêu  không những hiện tượng vật 

chất là giả  hiện tượng tinh thần cũng không phải thật  vật chất là ảo tướng do tinh 

thần biến hiện mà ra  hiện tượng tinh thần chính là tư tưởng, ý nghĩ  từ đầu đến? 

Phật  nói  là  đến từ  nghiệp tướng của a  lại da thức   nghiệp tướng  là  gì?  Nhà khoa 

học  hiện tại  nói hiện  tượng  tự  nhiên, hiện  tượng  của  sóng(vật  lý)   trong  đại  thừa 

giáo gọi nó là nghiệp tướng  nghiệp tướng của a lại da thức  khởi tâm động niệm, 

chuyển tướng của a lại da thức  vật chất là cảnh giới tướng của a lại da thức  phật 

pháp phân làm ba, khoa học cũng phân làm ba  toàn bộ ba thứ này đều không phải 

là thật nếu bạn đem nó coi như thật thì trật rồi  nó là cái gì?(không  phải có cũng 

không phải không có)  bạn không thể nói nó có, cũng không thể nói nó không có  

làm mơ, trong giấc mơ rất rõ ràng, có  sau khi tỉnh dậy thì không có, thật sự tìm 

không  thấy    cho  nên  tất  cả  các hiện  tượng đều là phi  hữu phi  vô   tuyệt  đối đừng 

xem nó là thật  chúng ta mới có thể siêu việt  phàm tất cả tướng tất thảy đều là phi 

hữu phi vô  tgcl là có  tgcl là thật, chắn chắn không phải là giả  vì sao vậy?  Nó 

không phải là 3 tướng nhỏ của a lại da thức biến hiện ra  vậy nó từ đâu mà đến? 

Nó là từ tự tánh biến hiện ra  cũng chính là  nó là biến hiện ra từ thanh tịnh bình 

đẳng giác đây là sự thật  [ly ngôn tuyệt lự] ly ngôn, ngôn ngữ nói không ra  lự là tư 

duy    tâm  của  bạn  không  nghĩ  ra,  không  nghĩ  đến    ý  thức  thứ  sáu,  thức  thứ  bảy 

duyên không tới ngôn ngữ thay thế cho ngũ căn, ngũ trần  ngũ căn duyên ngũ trần, 

duyên không tới tự tánh  duyên không tới tuy rằng không thấy có phiền não, pháp 

thiện)  (mà  không  bài  trừ  có  thể  đoạn  có  thể  tu)  đây  là  chánh  tri  chánh  kiến  biết 

được tất cả pháp phi hữu phi vô, ly ngôn tuyệt lự thanh tịnh tâm hiện tiền  lự là suy 

tư  chính là vọng tưởng, tạp niệm mà ngày nay chúng ta nói   họ đoạn tuyệt rồi, cho 

nên tâm thanh tịnh hiện tiền  [y thử tín giải], là dựa vào tâm thanh tịnh  tôi đã tin 

tưởng, tôi đã lý giải, hiểu rõ  tuy không thấy có phiền não, thiện pháp  phiền não, 

thiện pháp phi hữu phi vô, ly ngôn tuyệt lự  nhưng mà họ cũng không phản đối có 

phiền não để đoạn có bồ đề đạo để tu, như vậy rất khả ái  bạn xem, bất bạt vô chính 

là không bài trừ (bạt tức là bài, vô tức là trừ)  nên ý nghĩa của câu nói phía trên là 

(tuy  rằng  không  thấy  có  phiền  não,  pháp  thiện)  (nhưng  vẫn  có  thể  tu  và  có  thể 

đoạn)  chúng ta xem ví dụ của lão hòa thượng hải hiền  cái này ngay trước mắt, đĩa 

mọi người đã xem qua  ngài có biết được tất cả pháp đều là giả  biết được, ngài nói 

với mọi người, do chính ngài nói  chỉ có niệm phật cầu sanh tịnh độ mới là thật còn 

ngoài ra đều là giả hết  bạn xem ngài  ấy  ngày ngày niệm phật, phật hiệu không 

gián đoạn  đây chính là có thể tu  cái gì cũng không để trong tâm,có thể đoạn  vẫn 

có thể tu có thể đoạn  cái này gọi là phật pháp tại thế gian không rời thế gian pháp  

(cho nên tuy nguyện toàn bộ đoạn toàn bộ tu) (mà không trái ngược với vô nguyện 

tam muội) tương ứng với vô nguyện tam muội  vô nguyện tam muội là gì?  Chính 

là  đại  tam  không  tam  muội,  tam  giải  thoát  môn    không,  vô  tướng,  vô  tác    [tuy 

nguyện giai độ vô lượng hữu tình,   [nhi bất tồn năng độ sở độ]  nếu có năng độ sở 

độ,  bạn vẫn  là  bậc  phàm  phu    bạn  không  có  khả  năng  có  thể độ  người  nếu như 

người mà bị bạn độ là căn tánh lợi  họ thoát khỏi lục đạo, bạn không thoát khỏi  vì 

sao bạn không thoát khỏi? Bởi vì bạn chấp tướng chấp tướng thì không thoát khỏi 

được  đại tam không tam muội, tam muội chính là thiền định  tam muội chính là 

nhất tâm bất loạn, chính là nhất tâm  độ vô lượng vô biên chúng sanh  không độ, 

một người cũng không độ   độ rồi hay chưa?  Thật độ rồi  trong tâm của độ chúng 

sanh không để lại dấu vết của việc độ chúng sanh tâm địa thanh tịnh,một bụi không 

nhiễm  nếu có cái ý nghĩ của việc độ chúng sanh  thì cái ý nghĩ này đã ô nhiễm tâm 

thanh tịnh rồi  tâm thanh tịnh bị ô nhiễm, bạn là lục đạo phàm phu  bạn không phải 

là a la hán  a la hán dù có làm bao nhiêu việc tốt đi chăng nửa cũng không chấp 

tướng họ không có chấp chước  phát nguyện phải độ chúng sanh  thấy được chúng 

sanh  thật  sự  chịu  giúp  đỡ  nhưng  không  hề  có  vết  tích  trong  tâm  thanh  tịnh    [cố 

năng tùy  thuận  ư  không  vô  tướng]      không, vô tướng,  vô  nguyện    vô  nguyện  là 

trong  tâm  không  có  khởi  tâm  động  niệm    có  khởi  tâm  động  niệm  là  sai  rồi    lọai 

người nào khởi tâm động niệm khi độ chúng sanh?  Quyền giáo bồ tát, tất thẩy họ 

đều chấp tướng  họ không có cách nào kiến tánh  chính là những gì nêu trong pháp 

hoa  tông  biệt  giáo  thập  trụ,  thập  hành(hạnh),  thập  hồi  hướng    họ  không  có  được 

tam giải thoát môn  cái vấn đề này chúng ta sẽ lưu lại   học tập trong 《đại kinh 

giải》  ở đó để thảo luận, để nói chi tiết  cùng một đạo lý đó  chúng ta trong sinh 

hoạt  thường  ngày    ứng  phó  rất  nhiều  sự  việc    nhưng  mà  rắc  rối  ở  chổ  nào?    Nó 

thường xuyên được nhớ trong tâm? Trái ngược với phật pháp  phật dạy chúng ta  

bất kể làm việc gì cũng không để trong tâm  sau khi làm song vết tích để trong tâm 

cũng  không  chấp    sạch  sạch  sẽ  sẽ    đây  là  thứ  mà  phật  làm  làm  mà  không 

lảm,không  làm  mà  làm    chính  là  [vô  trụ  sanh  tâm]  được  nêu  trong  《kinh  kim 

cang》  khởi  tâm  là  làm,  mặc  dù  làm    trong  tâm  không  có  một  chút(tơ  hào)  ảnh 

hưởng  không hề có một chút phân biết chấp chước  không những không có phân 

biệt chấp chước  kể cả khởi tâm động niệm cũng không có  đó chính là pháp thân 

bồ tát  có khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp chước  quyền giáo bồ tát, 

cao hơn 1 cấp so với a la hán  a la hán không có chấp chước, có phân biệt  đây 

chính là cảnh giới không tương đồng giữa các cấp  (như kinh nêu, nhứ thế diệt độ 

vô lượng chúng sanh) (thật sự thì không có chúng sanh được diệt độ)  đây là lời 

trên《kinh kim cang》 như thị, giống như ở trên có nói  nó tương ứng với đại tam 

không tam muội  nói một cách khác  nó tương ứng với thanh tịnh bình đẳng giác 

những gì mà được nêu trong  tiêu đề bộ kinh này của chúng ta  cái giải thích  này 

xác đáng hơn  trong cuộc sống sinh hoạt thường ngày  đây là nguyên tắc chỉ đạo 

cao nhất  sinh hoạt của bạn tương ứng với cái này  công việc cũng tương ứng với 

cái này  đối nhân xử thế  hoàn toàn tương ứng với thanh tịnh bình đẳng giác  chính 

là không để mất thanh tịnh bình đẳng giác   thanh tịnh bình đẳng giác trong sinh 

hoạt  trong công việc, trong đối nhân xử thế  đây là pháp thân bồ tát  chính là [vô 

trụ sanh tâm] được nêu trong 《kinh kim cang》 [ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm]  

bên trong thanh tịnh bình đẳng giác không có bất cứ thứ gì  sanh tâm là sanh trí tuệ  

mỗi  một  sự  việc  đều  giải  quyết  thỏa  đáng  giải  quyết  rất  viên  mãn,  vết  tích  trong 

tâm cũng không để lại  đây gọi là vô trụ sanh tâm  đây là công phu, đây là cảnh 

giới  cho nên trong 《kinh kim cang》nói  [diệt độ vô lượng chúng sanh, (thật sự 

thì không có chúng sanh được diệt độ) các bạn thử xem thanh tịnh bình đẳng giác 

mới hiện tiền  nếu như có chúng sanh để độ  có thể độ, có cái để độ cái tâm này bị 

ô nhiễm rồi, không thanh tịnh  cái tâm này dao động rồi, không bình đẳng  tôi có 

thể độ, bạn  là  do tôi  độ  tôi  đối  với  bạn  có  ân  huệ, tôi luôn  cao  hơn  bạn  một  bậc  

bình đẳng mất đi rồi cần phải biết được, tất cả chúng sanh  tâm của mỗi một người 

đều là thanh tịnh bình đẳng giác  hoàn toàn giống nhau, đây là tâm thật!  Huệ năng 

đại sư nói rất hay năm câu nói mà ngài nói khi khai ngộ  chính là nói về sự việc 

này  tự tánh là thanh tịnh  (chính là thanh tịnh bình đẳng giác đang nói ở chỗ này)  

là  bất  sanh  bất  diệt,  là  bổn  tự  cụ  túc    là  vốn  không  có  dao  động,  năng  sanh  vạn 

pháp  chúng ta đem 5 câu nói này  để quan sát (quán xét)chi tiết đoạn kinh văn này, 

có tương ứng không?  Bạn sẽ hiểu được cái gì gọi là thật sự thì không có chúng 

sanh được diệt độ tất cả chúng sanh bổn lai là phật phát tâm như vậy, công đức vô 

biên) giả sử(như) chư phật diễn thuyết hết kiếp những công đức này cũng kể không 

hết  thập phương tam thế nhất thiết chư phật  nói công đức này mà nói không hết  

vì  sao?  Nó  là  xứng  tánh    nó  là  công  đức  của  tự  tánh  chảy  ra  còn  chấp  tướng  thì 

sao? Chấp tướng là a lại da  a lại da thì có thể kể, kể ra được  những gì mà tương 

ứng với tự tánh, không thể kể  kể không ra  thời gian hôm nay hết rồi chúng ta học 

tập đến đây thôi  

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú 

(Tập 20) 

Người giảng: Lão pháp sư Tịnh Không.  

Địa điểm: giảng tại Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà HongKong. 

 (Đây là bộ khoa chú giảng lần thứ 4 khi ngài ở độ tuổi gần 90) 



Chư vị pháp sư. Chư vị đồng học. Xin mời ngồi Mời mọi người cùng tôi quy  y 

Tam  Bảo  “A  Xà  Lê  tồn  niệm,  Ngã  đệ  tử  Diệu  Âm  Thủy  tùng  kim  nhật,  Nãi  chí 

mạng  tồn  Quy  y  Phật  Đà,  Lưỡng  túc  trung  tôn  Quy  y  Đạt  Ma,  Ly  dục  trung  tôn 

Quy y tăng già, Chư chúng trung tôn A Xà Lê tồn niệm, Ngã đệ tử Diệu Âm Thủy 

tùng kim nhật, Nãi chí mạng tồn Quy y Phật Đà, Lưỡng túc trung tôn Quy y Đạt 

Ma, Ly dục trung tôn Quy y tăng già, Chư chúng trung tôn A Xà Lê tồn niệm, Ngã 

đệ tử Diệu Âm Thủy tùng kim nhật, Nãi chí mạng tồn Quy y Phật Đà, Lưỡng túc 

trung tôn Quy y Đạt Ma, Ly dục trung tôn Quy y tăng già, Chư chúng trung tôn” 

Mời xem đại kinh khoa chú Trang một trăm bảy mươi bảy, hàng thứ nhất Chú giải 

của Niệm lão Nguyên Hiểu đại sư lấy Phát Bồ Đề Tâm làm nhân chánh lấy niệm 

Phật làm nhân phụ Thiện Đại đại sư,Linh Chi đại sư của Trung Hoa cùng với các 

đại sư Tịnh Độ Tông của Nhật Bản thì lấy trì danh làm chánh hạnh phát tâm làm 

trợ hạnh,lấy cả hai làm hỗ trợ cho nhau chủ trương hai phái này không như nhau 

Cách nói của hai phái đều có đạo lý May thay Liên Trì đại sư Trong "Sớ Sao" đã 

đem những điều này hòa hợp thống nhất lại Cách làm này thật quá cừ khôi Liên Trì 

đại sư trong " Sớ Sao" có nói vẫn lấy việc trì danh làm chánh hạnh lại lấy việc trì 

danh làm phát bồ đề tâm lấy cả hai phái hòa hợp lại thành 1 nghĩa Việc phát tâm 

này thực tế mà nói thì Trong "Yếu Giải" của Ngẫu Ích đại sư nói rất hay, Ngài nói, 

Có được sanh về hay không Toàn là do tín nguyện có hay không Có thể vãng sanh 

hay không, thì điều kiện tiên quyết là Bạn có tin hay không, có nguyện hay không 

mà  thôi   tin  thật,  nguyện  thiết  thì  liền  có  được  điều  kiện  vãng  sanh  Phẩm  vị  cao 

thấp đều do trì danh sâu hay cạn Điều này nói được rất hay So với Liên Trì đại sư 

thì cách giảng này Còn rõ ràng hơn, còn minh bạch hơn Phía dưới là Niệm Lão nói 

"kim sùng" sùng là cao cả Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm làm tông của 

kinh này. Như vậy rất hay Chánh thị song thủ lưỡng gia Phục hựu nhiếp quy danh 

hiệu  Chánh  dữ  Liên  Trì  Đại  Sư  chi  ý  tương  khế  Thư  thử  bát  tự  Triển  chi  tắc  vi 

Triệt  Ngộ  thiền  sư  chi  giáo  viết  Thật  vì  sinh  tử,  Phát  Bồ  Đề  tâm  Dĩ  thâm  tín 

nguyện, trì Phật danh hiệu Hẹn chi tắc vi Ngẫu Ích Đại sư Sở xướng chi tín nguyện 

trì danh vị thiền sư triệt ngộ này Dùng 4 câu nói gồm 16 chữ, nói được rất hay Nếu 

như chúng ta thật sự vì Việc liễu sanh tử, xuất luân hồi Vậy thì không thể không 

phát Bồ Đề Tâm Cái gì gọi là phát Bồ Đề Tâm? Bồ Đề Tâm thì làm sao mà phát? 

Chính là 2 câu phía sau Dùng tín nguyện sâu, trì danh hiệu Phật Đây chính là phát 

Bồ Đề Tâm Trì danh hiệu Phật chính là vãng sanh Tịnh Độ rút gọn lại,nói 1 cách 

đơn giản  thì chính là Ngẫu ích đại sư Trong "Di Đà kinh yếu giải" Có nói về việc 

tín, nguyện, trì danh "Di Đà yếu giải"  lấy tín, nguyện, trì danh làm tông tông chỉ 

của việc tu hành Là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của việc tu hành dùng Kinh Di Đà 

làm bổn kinh chủ tu Phương pháp chính là tín nguyện trì danh vả lại còn nói,"tín 

nguyện  trì  danh  vi  nhất  kinh"  Chính  là  yếu  chỉ  của  bộ  kinh  này  Tông  chỉ  quan 

trọng  là  "  Tín, nguyện  vi huệ  hạnh"  Trì danh  vi hạnh hạnh  Tín  nguyện  là trí  huệ 

chân thật Không có tín nguyện, thì việc trì danh làm không được Không trì danh 

cầu vãng sanh Thì công đức tín nguyện này bị lãng phí rồi, bị luống uổng rồi. Cho 

nên Đại sư nói "Đắc sanh dữ phủ" có nghĩa là có thể vãng sanh hay không Toàn do 

tín nguyện có hay không Câu nói này thật quan trọng Phẩm vị cao thấp, toàn do trì 

danh sâu hay cạn không phải nói là bạn niệm được bao nhiêu Mà là nói công phu 

của bạn sâu hay cạn Công phu sâu cạn là do nơi tâm của bạn thanh tịnh, bình đẳng, 

giác  đây có thể nói đem cái tâm của chúng ta sự sâu cạn của việc dụng tâm chia ra 

thành ba đẳng cấp Thấp nhất là tâm thanh tịnh Được tâm thanh tịnh thì có thể vãng 

sanh Công phu còn cạn là thanh tịnh Thanh tịnh là cái gì? Là trong tâm không có 

tạp niệm không có vọng tưởng,không có chấp trước,thật sự buông xả Thật sự biết 

được cái thế gian này và lục đạo luân hồi Là quá khổ rồi. Biết khổ rồi!  Đọc được 

kinh điển Tịnh Độ Đây là do Thế Tôn từ bi vô tận Vì chúng ta giới thiệu thế giới 

Cực Lạc nhất định không có nói dói dứt khoát không có lừa gạt chúng ta  Chúng ta 

đối với Phật Thích Ca Mâu Ni có lòng tin Ngài không gạt ta Đọc được bổn kinh 

giống như là Phật Thích Ca Mâu Ni Đang ở trước mặt chúng ta Đối diện mà đem 

sự việc này giới thiệu cho chúng ta Chúng ta cảm ân Ngài. Y giáo tu hành Y giáo 

tu hành là chúng ta thật sự tin tưởng ta thật sự bằng lòng đi Ta thật muốn rời khỏi 

lục đạo luân hồi Đến Cực Lạc thế giới làm cái gì? Thành tựu trí huệ, thành tựu đức 

năng, thành tựu thần thông Thành tựu để làm gì? Vì sau khi thành tựu. Ta sẽ có 

năng lực giống y như A Di Đà Phật Đến mười phương chư Phật sát độ Vào trong 

lục đạo để độ chúng sanh Muốn dùng thân gì để độ Liền có năng lực hiện thân đó 

Tám mươi bốn ngàn pháp môn Môn nào cũng đều có nội dung giống nhau Nhưng 

mà đi theo những pháp môn đó thì khó, mà con đường thì rất dài Không biết đến 

lúc nào mới có thể thành tựu được Chúng ta niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ Có thể 

nói chúng ta nhìn thấy được Có thể nhìn thấy được mục tiêu, rất là ngắn Nếu công 

phu chân thật đắc lực  thì 3 năm liền thành công rồi Nếu sau 3 năm mà vẫn còn thọ 

mạng thì Thọ mạng có thể không cần nữa. Thật sự có thể ra đi! 0 0 Trong "Tịnh 

Độ thánh hiền lục" có ghi chép lại Trong "Vãng sanh truyện" cũng có ghi chép lại 

bao gồm một  số đồng tu trước mắt chúng ta có thể nhìn thấy được quả thực là có 

những vị đồng tu thọ mạng chưa hết,nhưng họ không cần nữa. Một khi thấy Phật, 

họ liền vãng sanh họ liền nắm chặt cái cơ hội này Cái cơ hội này thật không phải 

dễ  dàng  Nhìn  thấy  A  Di  Đà  Phật  Có  thể  không  cầu  vãng  sanh  sao?  Giống  như 

Doanh  Kha  vậy,Phật  nói với ông ấy  Con vẫn  còn 10 năm  dương  thọ 10 năm  sau 

lúc con mạng chung Ta sẽ đến đón con Ngài Oánh Kha nói với A Di Đà Phật 10 

năm dương thọ, con không cần nữa Bây giờ đi ngay với Ngài Phật liền đồng ý với 

ông ấy Được, 3 ngày sau Ta  đến đón con Tại vì sao ngay lúc đó không mang ông 

ấy đi? Lúc đó mà mang ông ấy đi  được lợi ích chỉ có một mình ông ấy 3 ngày sau 

thì  những  người  được  lợi  ích  sẽ  có  hàng  ngàn  hàng  vạn  người  Tại  vì  sao?  Vì  để 

ông ấy biểu pháp cho người ta nhìn thấy Cho nên Phật để 3 ngày cho ông ấy tích 

lũy công đức Để ông ấy làm gương cho mọi người xem Người khác một khi nhìn 

thấy  thì  sẽ  tin  tưởng  Ngay  cả  ông  ấy  niệm  3  ngày  3  đêm  cũng  được  vãng  sanh 

Huống hồ chúng ta Tại vì sao? Vì Oánh Kha là Pháp sư phá giới Là pháp sư tạo tác 

ác nghiệp Nhưng ông ấy có trí huệ, ông thông minh Nếu như ông ấy sống thêm 10 

năm 10 năm thì không biết tạo thêm biết bao nhiêu tội nghiệp Nói không chừng 

còn không được vãng sanh Cái cơ hội này rất là hiếm có Ông ấy 3 ngày 3 đêm  làm 

thế nào mà niệm được Phật A Di Đà đến? Chính là trên "Kinh Vô Lượng Thọ" có 

giảng đến Phát Bồ Đề tâm. Nhất hướng chuyên niệm Cũng chính là những gì mà 

Ngẫu Ích đại sư nói  Chân tín thiết nguyện. Nhất tâm chuyên niệm nếu không phải 

là cái nguyện vọng chân tâm tha thiết thì sẽ không thể cảm động được Tâm chân 

thành mới có thể cảm động người Chắc chắn không phải là giả   Vào năm trước, 

năm 2012 Trong nước, cư sĩ Lưu Tố Thanh  phát tâm biểu pháp cho chúng ta Làm 

gương cho chúng ta xem Làm ra tấm gương gì?  Là Tự tại vui vẻ vãng sanh Bà ấy 

vào lúc đó có bệnh Những năm cuối đời sức khỏe không được tốt những vào ngày 

vãng sanh bà ấy không có 1 chút đau đớn gì Còn nói còn cười.  Mọi người đang trò 

chuyện cùng nhau Bà nói với mọi người : "Thời gian đến rồi" A Di Đà Phật đến 

tiếp dẫn tôi Người khác nhìn không thấy còn bà thì nhìn thấy Bà nói: "Tôi đi đây". 

Liền thật đi rồi  Giống  như  mẫu  thân  của Hải  Hiền  lão hòa  thượng  Mẫu  thân  của 

Hải Hiền lão hòa thượng không có đau bệnh Trước khi ra đi Còn tự mình xuống 

bếp gói sủi cảo triệu tập tất cả người nhà đến Cùng ăn bữa cơm đoàn viên. Sau khi 

ăn xong Bà ngồi xếp bằng ngay ngắn trên ghế Nói: "Ta đi đây". Là đi thật. Thảnh 

thơi biết bao Cư sĩ Lưu Tố Thanh kỳ thực  sức khỏe không tốt, bà bị bệnh Nhưng 

cái ngày bà ấy ra đi Một chút cũng không giống người bị bệnh Hoan hoan hỷ hỷ, 

còn nói còn cười Thời gian vừa đến, nói với mọi người "Tôi đi đây!". Liền thật ra 

đi Đây là hiện thân thuyết pháp cho chúng ta Cư sĩ Lưu Tố Thanh bà ấy vẫn còn 

thọ mạng 10 năm Nhưng bà không cần nữa, bà vì chúng ta mà biểu diễn làm chứng 

cho chúng ta trong tam chuyển pháp luân làm chứng chuyển cái duyên khởi này là 

em  gái  của bà ấy  cô  Lưu  Tố  Vân Cư  sĩ  Lưu  Tố  Vân  rất  cảm  khái  mà  nói với  bà 

Những  năm  qua  chúng  ta  tu  pháp  môn  niệm  Phật  Cũng  đã  nói  rất  là  nhiều  Lãnh 

chúng cùng với mọi người, cùng nhau niệm Phật cũng không phải là số ít Chính là 

không có người làm ra tấm gương  cho mọi người xem thấy Nếu như có người làm 

ra tấm gương cho mọi người xem Người ta xem thấy thì không thể không tin Bà ấy 

nghe  thấy  thì  lập  tức  đồng  ý:  "Để  tôi  làm"  Bà  liền  đảm  nhận  duyên  khởi  là  như 

vậy,thật sự đã làm được Quá trình vãng sanh toàn bộ được ghi hình lại Có gửi đến 

cho  tôi  xem  Ngày  thứ  8, trước  lúc vãng  sanh  Em  gái  của  bà- cư  sĩ  Lưu  Tố  Vân  

nghe thấy  một âm thanh Âm thanh đó là một dãy các con số 2-0-1-2-1-1-2-1-1-2 

Là một dãy số như vậy cô ấy ghi chép nó lại Cũng không biết là có ý nghĩa gì Cô 

đem nó đến cho chị cô Chị cô nhìn qua một chút Thì cười và đem cất nó Chính là 

ngày giờ bà ấy vãng sanh 2-0-1-2 là năm, 1-1 là tháng 11, sau cùng là 12 giờ Ngày 

21, 12 giờ Thời gian vừa tới, thật vô cùng chuẩn xác Không kém một giây Bà ấy 

nhìn  thấy  Phật  A  Di  Đà  đến  đón  bà  Bà  ấy  liền  đi  Người  khác  nhìn  không  thấy, 

không có thấy Phật Nhưng bà ấy nói: "Tôi lên đài sen đây" ngồi tòa sen cái động 

tác đó bạn có thể nhìn thấy được Bà leo lên đài sen, ngồi ở trong đó Tuy là bà ở 

trên giường  những động tác đó là dáng vẻ bà leo lên tòa sen thì mọi người nhìn 

thấy Đây không phải là giả. Là người thật việc thật Cho nên chúng ta phải thật tin 

tưởng Nhất định không được hoài nghi những người này thật sự là từ bi vô cùng 

Làm ra tấm gương cho chúng ta Bà ấy là ngày 21 tháng 11  Buổi sáng, chuông 12 

giờ  thì  đi  Cho  nên  đây  là  sự  thật    chúng  ta  có  lòng  tin,tâm  nguyện  kiên  định 

Không muốn ở lại thế gian này thêm 1 ngày phải có cái tâm nguyện như vậy,phải 

vô cùng tha thiết Phẩm vị cao hay thấp, toàn do trì danh sâu hay cạn Cái sâu này 

chính là "Thâm tâm" Tâm thanh tịnh là cạn nhất Tâm bình đẳng thì cao hơn một 

bậc Giác tâm là cao nhất Giác là cái gì? Giác là giác ngộ Thanh tịnh, bình đẳng là 

Định Tâm thanh tịnh, thì trong Đại thừa giáo thường nói Là sở chứng đắc của A La 

Hán, Bích Chi Phật kiến tư phiền não đã đoạn hết,cũng tức là nói Đối đãi với tất cả 

người, sự, vật, v.v...trên thế gian không còn chấp trước nữa Có thể làm được đến 

tùy duyên Nhìn thấy cái gì cũng đều tốt  Đây là A La Hán, Bích Chi Phật Các Ngài 

tuyệt  đối  không  bị  thất  tình  ngũ  dục   làm  ô  nhiễm.  Đây  là  thanh  tịnh  Tâm  bình 

đẳng  thì  càng  cao  hơn  Không  những  không  bị  ô  nhiễm,  mà  phân  biệt  cũng  đều 

không có ở trong tất cả các pháp không còn phân biệt, không còn chấp trước nhưng 

họ vẫn còn khởi tâm động niệm Đây là thiền định của Đại thừa Bồ Tát Đến pháp 

thân  Bồ  Tát  Thì  ngay  cả  khởi  tâm  động  niệm  cũng  không  có  cái  tâm  này  là  sâu 

nhất,là Pháp thân Bồ Tát đó chính là Giác mà trên tựa đề của kinh nói Giác chính 

là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh những người như vậy niệm Phật sẽ vãng 

sanh thì sanh vào "Thật báo trang nghiệm độ" Không phân biệt, không chấp trước  

thì sanh vào  "Phương tiện hữu dư độ" Tâm thanh tịnh thì sanh vào  "Phàm thánh 

đồng cư độ" Ở nơi này cũng có tam bối cửu phẩm Thượng phẩm của tâm thanh 

tịnh   có  thể  sanh  đến  Phương  tiện  hữu  dư  độ  Tâm  thanh  tịnh  là  công  phu  thành 

khối Là "Sự nhất tâm bất loạn" Tâm bình đẳng là "lý nhất tâm bất loạn" cái vấn đề 

này cách tu như thế nào? Chính là phải buông xả cái khó buông xả nhất,là tình thân 

và ân tình  cái khó buông xả nhất là công danh lợi lộc,thất tình ngũ dục Cho nên 

trên kinh điển vẫn luôn dạy chúng ta  chư pháp thực tướng  chân tướng của tất cả 

các  pháp này  phải hiểu  rõ  chân  tướng là  gì?  Chân  tướng,là  tất  cả  các  hiện  tượng 

đều là tướng hư vọng  toàn bộ đều là 1 giấc mơ Sau khi tỉnh dậy, thì vết tích cũng 

tìm  không  thấy  Trong  "Kinh  Kim  Cang"  của  Phật  giáo  Trung  Quốc  Bất  luận  là 

người có học Phật hay không thì đều có đọc qua Không có người nào chưa đọc qua 

"Kim  Cang  kinh"  Tại  vì  sao?  Vì  kinh  Kim  Cang  đơn  giản  dễ  hiểu  Chỉ  có  hơn  5 

ngàn  chữ  Toàn  bộ  là  dạy  chúng  ta  về  nhận  thức   chân  tướng  của  vũ  trụ  vạn  vật 

Phàm sở hữu tướng. Giai thị hư vọng   Nhất thiết hữu vi pháp. Như  mộng huyễn 

bào  ảnh   Hữu  vi  pháp  chính  là  pháp  sanh  diệt  Động  vật  thì  có  sanh  lão  bệnh  tử 

Thực vật có sanh, trụ, dị, diệt Khoáng vật có thành, trụ, hoại, không tìm không thấy 

một  thứ  gì  mà  không  sanh  không  diệt,tìm  không  ra  Tất  cả  những  pháp  sanh  diệt 

này đều là giả Như mộng, như huyễn, như bào, như ảnh Thật sự biết được rồi Thì 

không thể mang tất cả vạn pháp đặt vào trong tâm vậy mới là đúng Tác dụng của 

kinh Kim Cang chính là ở chỗ này Đừng đem những thứ đó đặt vào trong tâm, vì 

chúng là giả Vậy thì đặt cái gì vào trong tâm? Đem A Di Đà Phật đặt vào trong tâm 

A Di Đà Phật là thế giới Cực Lạc thế giới Cực lạc là không sanh không diệt nó là 

vĩnh hằng thường trụ nó không có sanh diệt Không sanh không diệt là thật Có sanh 

có diệt thì là giả Hãy nhớ lấy cái nguyên tắc này Phàm là có sanh có diệt  thì đừng 

đặt vào trong tâm Ân ái của thế gian có sanh có diệt Oán hận của thế gian cũng có 

sanh có diệt Tất cả đều không cần đặt vào trong tâm Những thứ này có biến hóa 

Yêu có thể biến thành hận Oán hận lại có thể biến thành yêu. Phản phúc vô thường 

Nó không phải thật, là giả. Nên đừng cho là thật dạy cho chúng ta nhìn thấu,buông 

xả chúng ta cần phải thực thi nó vào trong cuộc sống thực thi nó vào trong công 

việc thực thi nó vào việc đối nhân xử thế hàng ngày 0 0 Tất cả pháp thế gian, pháp 

của thế tục  đều không chướng ngại việc tu hành Phía trước chúng ta có học qua 

"Vô trụ sanh tâm" Sanh tâm chính là sanh khởi Bồ Đề tâm Bồ Đề tâm là cái gì? 

Trong Đại thừa giáo thường nói Đó là tâm chân thành, thâm tâm, đại bi tâm Tâm 

chân thành là bản thể của Bồ Đề tâm Tâm chân thành chính là chân tâm Đây không 

phải vọng tâm Chân tâm năng sanh, năng hiện ra vạn pháp Thâm tâm cùng với tâm 

từ bi là tác dụng của chân tâm nó khởi tác dụng Khởi tác dụng thì có 2 tác dụng 

Một cái là đối với bản thân Một cái là đối với người khác Đối với bản thân thì gọi 

là  thâm  tâm  Đối  với người  khác gọi là  tâm  từ  bi  Dùng  từ  bi  để  đối  người. Dùng 

thâm tâm để khắc kỷ giữ mình Thâm tâm là cái gì? Tôi mấy chục năm nay giảng 

về Bồ Đề tâm Thâm tâm thì tôi dùng  đề kinh của "Kinh Vô lượng Thọ" Là thanh 

tịnh, bình đẳng, giác   Cần phải dùng cái tâm này để đổi đãi với bản thân thanh tịnh 

thì  không  bị  ô  nhiễm  Tâm  bình  đẳng  thì  không  bị  dao  động  người  khác  vu  oan 

bạn,người khác phỉ báng bạn Bạn nghe rồi thì có giận hay không Nếu như một khi 

tức giận bạn đã bị họ làm dao động vậy là bạn đã sai.Phải làm như thế nào? Sau 

khi  nghe  rồi  thì  cười  cười.  Coi  như  không  việc  gì  sau  khi  nghe  xong  phải  ngẫm 

nghĩ 1 chút họ phỉ báng ta,ta có hay không có thì sửa đổi,không có thì khen ngợi 

động viên Ta có từng có cái lỗi này họ nói ra là nhắc nhở cho ta ta phải sửa đổi lại 

từ đầu Còn ta không có, thì là do họ hiểu lầm Cười cười chứ tuyệt không để trong 

tâm Để ở trong tâm liền bị dao động , liền bị lung lay rồi Huệ Năng đại sư nói rất 

hay Nào ngờ tự tánh vốn không dao động Bồ Đề tâm là không động Đây chính là 

sâu. Là độ sâu  sâu hơn nữa,sâu hơn nữa thì bổn tâm sẽ hiện tiền Chân tâm hiện 

tiền rồi Chân tâm là giác mà không mê Đó chính là tự thọ dụng của pháp thân Bồ 

Tát Bình đẳng là thọ dụng của tam thừa Bồ Tát Tâm thanh tịnh là thọ dụng của A 

La Hán và của Bích Chi Phật. Là tự thọ dụng. Cái này thì vui vẻ biết bao Đối đãi 

với mọi gười là một lòng từ bi  từ bi chính là lòng yêu thương Phật không gọi là 

yêu  Phật  pháp không  nói  yêu,mà  nói  từ bi  vì sao?  Yêu dễ làm  cho người ta hiểu 

lầm trong yêu có tình,có tình thì sẽ hỏng có tình không phải là yêu thật mà là yêu 

giả Từ bi là lấy lý trí làm nền tảng nó là yêu thật,nó không phải là yêu giả yêu thật 

là vĩnh hằng không thay đổi Tình yêu giả thì phản phúc vô thường Đây là ý nghĩa 

của  Bồ  Đề  tâm  được  giảng  trong  kinh  Đại  thừa  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu 

rõ,phải hiểu thấu đáo Để còn ứng dụng nó trong cuộc sống thường nhật  Để không 

bị cảnh giới bên ngoài làm lay chuyển Mà còn có thể chuyển được cảnh giới bên 

ngoài  Giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  chuyển  ác  thành  thiện  Chuyển  mê  thành  ngộ. 

Chuyển phàm thành thánh Cho nên tu học Phật pháp Cái đầu tiên chính là dạy bạn 

phát Bồ Đề tâm Trong Tịnh tông, việc phát Bồ Đề tâm đặc biệt nghiêm khắc Tại vì 

sao? Thật vì sanh tử, mà không vì cái gì khác Người ở thế gian   việc trọng đại nhất 

chính là sanh tử những  cái khác,trong lục  đạo năm  đạo kia việc  liễu  sinh  tử xuất 

tam giới đều không dễ dàng chỉ có nhân đạo.Tại sao? Nhân đạo khổ nhiều vui ít, 

dễ dàng giác ngộ Thiên nhân thì vui nhiều khổ ít Họ không có cảm thấy mình khổ 

Họ không dễ giác ngộ Ác đạo thì khổ nhiều vui ít Cũng không dễ dàng giác ngộ 

Chỉ có nhân đạo nữa vui nữa khổ Cho nên Bồ Tát thành Phật nhất định là phải ở 

nhân đạo Trong thiên đạo, Chư Phật, Bồ Tát  không dùng thân Phật để đi độ họ Mà 

dùng thân Bồ Tát, thân Thanh Văn Chính là A La Hán, Bồ Tát Duy chỉ có ở cõi 

người mới có thể thấy Phật Súc sanh đạo cũng như vậy Phật, Bồ Tát trong súc sanh 

đạo mà hiện thân Là hiện thân đồng loại Cho nên súc sanh cũng không gặp được 

Phật, Bồ Tát Phật, Bồ Tát từ bi Vĩnh viễn không xa lìa chúng sanh khổ nạn ân đức 

của Phật Bồ Tát hơn cả cha mẹ Ân đức của cha mẹ đối với con cái chỉ có 1 kiếp 

Còn Phật, Bồ Tát là đời đời kiếp kiếp Chúng ta không giác ngộ. Chúng ta không 

thành Phật Các Ngài đều không bỏ rơi chúng ta bất luận là đang trong nẻo nào,đều 

luôn bên cạnh chúng ta cái gọi là Phật thị môn trung không bỏ rơi 1 ai Lời này là 

thật, không phải là giả Cho nên chúng ta cần thấu hiểu Thấu hiểu rồi thì sẽ sinh ra 

cái tâm cảm ân thì sẽ dũng mãnh tinh tấn Tại vì sao? Vì ta không nghiêm túc học 

tập.  Ta sẽ có lỗi với Phật, Bồ Tát Có lỗi với cha mẹ, có lỗi với lão sư Ta thành tựu 

rồi, thì cả gia  đình,  Ngay  cả  liệt  Tổ  liệt tông đều được thơm  lây  Vì  sao?  Vì bạn 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc Tổ tông trong gia đình bạn đang ở đâu Bạn vừa 

nhìn là thấy được ngay Họ hiện tại đang ở kiếp nào Bạn liền sẽ có được cái duyên 

đi giúp đỡ họ Đi dẫn dắt họ niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ Bản thân không thể vãng 

sanh  Người  thân,  họ  hàng  ở đâu nhìn  không thấy  được  Người  hiện nay  đều  học 

theo  phương  Tây  Trong  giá  trị  quan  của  phương  Tây  Không  có  hiếu  đạo,  cũng 

không có sư đạo Người Tây phương, cha con  lúc nhỏ thì là cha con Sau khi lớn 

lên thì thành bạn bè tình cha con không còn nữa lúc nhỏ có thầy cô khi lớn lên thầy 

cô cũng là bạn bè trong ngũ luân thì họ chỉ có 1 luân Trong giá trị quan, thì chỉ nói 

đến lợi hại Có lợi là bạn bè  đụng chạm đến lợi ích thì là kẻ thù Cho nên cái xã hội 

như thế chúng tôi sống không quen tôi sống ở nước ngoài đã nhiểu năm Bởi vì học 

Phật,  người  nước  ngoài  tôn  trọng  tôn  giáo  nhưng  sự  tôn  trọng  tôn  giáo  mỗi  năm 

càng nhạt nhẻo đi Lúc tôi bốn, năm chục tuổi thông thường người ngoại quốc cũng 

khá xem trọng tôn giáo Đến lúc tôi bảy, tám chục tuổi sự tín ngưỡng tôn giáo của 

người ngoại quốc càng ngày càng ít đi giám mục Bổn Đốc 16 của Vatican nói với 

tôi rằng Thiên Chúa giáo của họ có thống kê qua Nói với tôi, người tín ngưỡng tôn 

giáo trên toàn thế giới số người mỗi một năm giảm thiểu đi,ông ấy cũng rất  lo lắng 

Nếu  qua  thêm  100  năm  nữa  Thì  trên  cái  thế  giới  này  có  còn  tôn  giáo  nữa  hay 

không?  Vậy  thì  trở  thành  vấn  đề  rồi  Tôi  ở  nước  Mỹ,  thường  hay  nhìn  thấy  giáo 

đường  trước cổng có treo bảng "Cần bán" Tôi liền hỏi họ "Giáo đường vì sao lại 

cần bán? " Vì không có tín đồ đến Văn hóa truyền thống Trung quốc đã lạc hậu rồi 

giáo dục tôn giáo ở nước ngoài cũng đã hậu lạc đây là nguyên nhân gốc rễ của sự 

động loạn trên thế giới Nếu các vị xem qua tấm hình về kết tinh của thí nghiệm 

nước Có người đem mỗi một tôn giáo  đem danh tự,tên gọi,kinh điển của họ để cho 

nước xem Đọc kinh điển cho nước nghe cái đẹp của sự kết tinh của nước khiến cho 

người nhìn thấy rồi sẽ sanh tâm kính sợ mới phát hiện mỗi tôn giáo đều tốt đều đẹp 

Nếu như là mê tín thiì sự kết tinh cửa nước nhất định sẽ rất xấu Nước biết xem chữ 

Bản thân chúng tôi có đến làm thí nghiệm  thành tín và mê tín để cho nước xem 

xem xem phản ứng kết tinh của nó như thế nào? Có thể viết ra 2 câu. Tôn giáo là 

mê tín Xem phản ứng kết tinh của nước Tôn giáo là chánh tín so sánh hai cái này 

thử xem quả thực làm cho chúng ta phải nghiêm túc để phản tỉnh Giáo dục tôn giáo 

là thứ không thể thiếu của nhân loại Nội dung giáo dục tôn giáo là cái gì? Là luân 

lý. Là đạo đức. Là nhân quả 3 cái loại này là giáo dục chủ yếu của nhân loại Con 

người mới có thể sống có tôn nghiêm Sống có ý nghĩa, có giá trị Không thể xa rời 

3  sự  việc  này  Chúng  ta  xem  tiếp  phần  văn  tự  bên  dưới  Cố  huệ  hạnh  vi  tiền  đạo, 

hạnh hạnh vi chánh tu Như mục túc tịnh vận dã huệ hạnh là nhìn thấu,hạnh hạnh là 

buông xả bạn nhìn thấy rất rõ ràng nhưững thứ chân thật thì chúng ta cần phải đạt 

được Những thứ là giả thì chúng ta cần buông bỏ. Đây là huệ hạnh Hựu thâm tín 

phát nguyện, tức Vô thượng Bồ Đề Hợp thử tín nguyện, đích vi Tịnh Độ chỉ nam 

Do thử nhi chấp trì danh hiệu, nãi vi chánh hạnh Đại bổn A Di Đà kinh  Trong cái 

dấu ngoặc này nói Tức là chỉ "Kinh Vô Lượng Thọ" Diệc dĩ phát Bồ Đề nguyện vi 

yếu, chánh dữ thử đồng Cái đoạn này là những gì mà Ngẫu Ích đại sư giảng trong 

"yếu  giải  Di  Đà"  Nói  một  chút  cũng  không  sai  Ngẫu  Ích  đại  sư,  vào  những  năm 

cuối đời là chuyên tu Tịnh Độ Vãng sanh Cực Lạc thế giới Những năm cuối đời, 

người  tự  đặt  cho  mình  một  ngoại  hiệu  gọi  là  "Tây  hữu  đạo  nhân".  Tây  là  Tây 

Phương Hữu là thừa nhận Thế giới Tây Phương Cực Lạc là có thật Phật A Di Đà 

cũng có thật Cái danh hiệu này chính là nói  ngài thành tín đối với thế giới Tây 

phương  Gọi  là  Tây  Hữu  Đạo  Nhân  Ngài  khuyên  người  niệm  Phật  Khả  kiến  tín 

nguyện  trì  danh  Dữ  phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm  "Chính  thị  đồng 

chỉ". Là đồng một tông chỉ Ngẫu Ích đại sư dĩ "tín nguyện trì danh" 4 chữ này Vi 

tiểu bổn chi tông tiểu bổn tức là kinh A Di Đà Đại tiểu lưỡng bổn, Tông chỉ ứng 

đồng Kinh Vô Lượng Thọ là đại bổn Kinh A Di Đà là tiểu bổn Tông chỉ của đại 

bổn, tiểu bổn là hoàn toàn tương đồng  Cố kim viết, phát Bồ Đề tâm, nhất hướng 

chuyên  niệm  Vi  đại  bổn  chi  tông  Là  tông  chỉ  tu  học  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ 

Chánh thị tuân phụng Ngẫu Ích đại sư chi thùy giáo dã Kỳ thực Tông chỉ của bổn 

kinh   Tổ  sư  có  rất  nhiều  cách  nói  Nhưng  của  Ngẫu  Ích  đại  sư   là  đơn  giản 

nhất,trọng  yếu  nhất,thẳng  tắc  nhất  Đơn  giản  chỉ  có  4  chữ.  Tín  nguyện  trì  danh 

Chúng ta lấy tông chỉ này ra mà xem lão hòa thượng Hải Hiền,ngài vì chúng ta mà 

làm biểu pháp 92 năm, một câu Phật hiệu Chân thật là tín nguyện trì danh Những 

năm cuối đời có được thành tựu viên mãn đến vậy Là do 92 năm niệm Phật mà có 

được Ngài không biết chữ, không có đi học qua Ngài đến Cực Lạc thế giới làm 

Phật  rồi  Không  có  người  nào  có  thể  so  sánh  được  với  Ngài   Chúng  ta  xem  tiếp 

đoạn sau cùng Quán kinh vân: Nhược hữu chúng sanh, nguyện sanh bỉ quốc Phát 

tam chủng tâm, tức tiện vãng sanh Ba loại tâm này là " tâm chí thành" "Thâm tâm, 

hồi hướng phát nguyện tâm" Cụ tam tâm giả, tất sanh bỉ quốc 3 cái tâm này,chúng 

ta  xem  thì sẽ  hiểu  3 cái  tâm  này  chính  là  Bồ  Đề  tâm  Chúng  ta  xem  chú  giải  của 

Niệm  lão  Hựu  Quán  kinh  vân   Dục  sanh  bỉ  quốc  giả,  đương  tu  tam  phúc  Đây  là 

Tịnh  nghiệp  tam  phước  mà  mọi  người  đều  rất  quen  thuộc  điều  thứ  ba  trong  tam 

phúc là Tam giả phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả Đọc tụng Đại thừa, khuyến tấn 

hành  giả  Cái  câu  sau  cùng  của  điều  này  là  hoằng  pháp  lợi  sanh  Mười  câu  phía 

trước toàn là tự lợi Bạn xem điều đầu tiên Hiếu dưỡng cha mẹ. Phụng sự sư trưởng 

"Từ tâm bất sát. Tu thập thiện nghiệp" là vì bản thân câu thứ ba điều thứ hai,"thọ 

trì tam quy Cụ túc chúng giới. Bất phạm oai nghi Vẫn là vì bản thân Ở trong điều 

thứ ba: "Phát Bồ Đề tâm"  Thâm tín nhân quả. Đọc tụng Đại thừa Là vì bản thân. 

Là  thành  tựu  cho  bản  thân  Sau  cùng  là  khuyến  tấn  hành  giả  Hành  giả  là  những 

người tu học pháp môn này Cần đi giúp đỡ họ cần khuyên nhủ họ dũng mãnh tinh 

tấn Giúp đỡ họ nâng cao lên Cho nên trong điều thứ nhất thì việc đầu tiên là phát 

Bồ Đề tâm Sau khi phát Bồ Đề tâm thì cần tin sâu nhân quả  tin sâu nhân quả câu 

nói này, Tôi ở Đài trung cùng với Lão sư Lý Lúc học tập Đã ở Đài Trung hết 10 

năm Lúc đó, đối với câu nói này tôi suy nghĩ hết mấy tuần mà cũng không hiểu tại 

vì sao? Điều thứ nhất của tam phúc là nhân thiên Điều thứ hai là tiểu thừa Điều thứ 

ba là Đại thừa Bồ Tát Chẳng lẽ Bồ Tát không tin tưởng vào nhân quả sao? Cho nên 

tin sâu nhân quả đặt ở điều đẩu tiên Tôi thì không có vấn đề Chúng ta thường hay 

giảng giáo dục luân lý giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả  là nền tảng của giáo 

dục Vào lúc nào thì học? Phải học từ lúc nhỏ,là giáo dục gốc rễ ba cái gốc này là 

Nho là cái gốc của luân lý Đạo là cái gốc của nhân quả Phật giáo là cái gốc của Đại 

thừa Thì làm sao mà Bồ Tát lại không biết nhân quả chứ? Cái nghi vấn của tôi là ở 

chỗ này Về sau, do từ trong kinh Đại thừa thì mới hiểu ra Cái nhân quả này không 

phải là nhân quả bình thường Niệm Phật là nhân. Thành Phật là quả Có rất nhiều 

Bồ Tát không biết điều này. Thật sự là có rất nhiều Nếu như biết được niệm Phật là 

nhân, thành Phật là quả Thì mọi người đều rất dễ dàng thành Phật Rất nhanh chóng 

là  thành  tựu  rồi  Làm  gì  mà  cần  đến  3  A  Tăng  Kỳ  kiếp?  Làm  gì  mà  cần  đến  vô 

lượng kiếp Cho nên tôi mới ngộ ra cái nhân quả này  là chuyên nói về niệm Phật, 

không phải  nhân  quả  bình  thường vậy  phải  đặt  ở  đâu  mới  hữu  dụng?  Phát bồ  để 

tâm rồi,phát Tam thừa Bồ tát rồi nhưng họ không tin tưởng cái nhân quả này Đây 

là pháp khó tin Không tin vào pháp môn Tịnh Độ dù cho kinh điển của Tịnh Độ họ 

đã học qua nhưng họ cũng vẫn sẽ có rất nhiều dấu chấm hỏi Làm gì có chuyện dễ 

dàng  đến  như  vậy?  Khởi  lên  cái  quan  niệm  gì?  Là  quan  niệm  sai  lầm    đây  là  

những  lời  an  ủi    của  Phật  đối  với  những  người  có    có  căn  cơ  hạn  hẹp  thông 

thường,không phải là thật  đây chính là hoài nghi  vậy là họ đã bỏ qua cơ hội cho 

nên phải tin sâu nhân quả Đọc tụng Đại thừa, thì chúng ta bây giờ đã hiểu Không 

phải  là  đọc  toàn  bộ  kinh  điển  Đại  thừa.  Vậy  thì  sai  rồi  Học  rộng  biết  nhiều,  thì 

trong lịch sử  có được mấy người thành tựu chứ? Thật sự là lợi căn, không phải là 

người phàm cái gọi là " một liếc mười hàng" học rộng nhớ dai,là thiểu số,là thiên 

tài  Thế  nhưng  Phật  nói  với  chúng  ta  Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh  Tất  cả 

chúng sanh vốn dĩ là Phật Chúng ta đáng lý ra là bình đẳng Vì sao thiên phú của 

chúng ta lại không bình đẳng? Nguyên nhân của điều này phải nói đến là căn khí 

trong  Phật  pháp  nói  thiện  căn,phúc  đức  không  giống  nhau  thiện  căn,là  do  trong 

kiếp quá khứ vun bồi những người có tài năng đặc biệt là do trong kiếp quá khứ  

họ  đã  học  qua,đã  học  qua  rất  nhiều,  Đời  đời  kiếp  kiếp  đều  đang  học  Có  nhiều 

chủng tử trong A lại da thức kiếp này lại được gặp lại,cho nên nó tự nhiên sẽ phát 

huy ra Còn trong đời quá khứ không có học qua kiếp này gặp phải thì cảm thấy rất 

là xa lạ thì họ học sẽ rất khó khăn khó khăn thì sẽ không có hứng thú Tự nhiên sẽ 

bị thối chuyển Chúng ta cần hiểu rõ cái đạo lý này sự giáo hóa của Phật Đà,ngài có 

trí huệ  của ngài có lý  niệm  và  phương pháp  đặc  biệt  của ngài  Đây  là  chánh  giáo 

day  bảo  chúng  ta  nhất  môn  thâm  nhập,trường  thời  huân  tu  thì  trong  kiếp  này  sẽ 

được thành tựu Tiêu chuẩn của thành tựu là minh tâm kiến tánh đây mới xem như 

là thành tựu Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh Thiền tông gọi là minh tâm kiến 

tánh Giáo hạ gọi là đại khai viên giải Cũng chính là đại triệt đại ngộ Tịnh Độ tông 

thì  gọi  là  lý  nhất  tâm  bất  loạn  Cũng  là  đại  triệt  đại  ngộ  mỗi  một  tông  phái  danh 

tự,danh xưng không giống nhau Nhưng cảnh giới thì hoàn toàn tương đồng Đều hy 

vọng trong một đời có thể đạt được cảnh giới này Cảnh giới này tương đương với  

bậc  tiến  sĩ  trong  học  thuật  của  chúng  ta  Bạn  lấy  được  học  vị  tiến  sĩ    mới  tính  là 

thành tựu những chúng sanh bình thường trong Phật giáo Trong một đời có thể lấy 

được hay không? / - Có thể lấy được Đạo Phật dạy cho bạn phương pháp Bạn thật 

tin tưởng, bạn không hoài nghi Bạn thật y theo mà làm, bạn nhất định sẽ lấy được  

đó chính là nhất môn thâm nhập bạn học một bộ kinh điển chính là nhất môn thâm 

nhập  Học  bao  lâu?  Là  một  đời  một  đời  chỉ  học  một  bộ  kinh  điển  này  những  thứ 

khác tất cả đừng học tại vì sao? Một đời chỉ học một môn Thì tâm niệm của bạn sẽ 

giống như vậy tức là chỉ có 1 sự việc,nên sẽ dễ dàng đắc định Hay nói cách khác 

Là dùng phương pháp đọc kinh để tu thiền định Cái gì gọi là thiền định? Là trong 

tâm thanh tịnh không có tạp niệm, không có vọng tưởng Đây  chính là thiền định 

Có  tạp  niệm,  có  vọng  tưởng  thì  là  tâm  của  lục  đạo  phàm  phu  Tâm  thanh  tịnh  là 

chân  tâm,  là  tâm  Phật  Tâm  bình  đẳng  là  tâm  Phật  Phật  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

giác  Tâm  của  mỗi  một  người  đều  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng, giác  Chính  vì  bạn  có 

vọng tưởng, tạp niệm phá vỡ nó đi thì nó sẽ không khởi tác dụng. Mang theo vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước Đây gọi là vọng tâm. Chấp trước là ô nhiễm.  Ô nhiễm 

thì  sẽ  không  giác.  Phân  biệt  chính  là  chấn  động  sóng  Sóng  to  gió  lớn,  trồi  sụt 

không yên Cho nên đức dụng của chân tâm mất đi rồi Phật pháp không có gì khác 

Chính là giúp đỡ bạn khôi phục chân tâm Dùng phương pháp gì? Dùng giới, định, 

tuệ daạy cho bạn nhất môn thâm nhập,trường thời huân tu Đây là giới luật mà bạn 

cần phải tuân thủ Dạy cho bạn "Đọc sách ngàn lần, nghĩa kia tự hiểu" dđây cũng là 

giới luật,nhân giới đắc định bạn có thể giữ được cái quy cũ này  một đời cũng sẽ 

không thay đổi mỗi ngày đều làm,thì lâu dần sẽ đắc định Định là như thế nào? Là 

vọng niệm không còn, tạp niệm không còn vong tưởng không còn,thì đây chính là 

đắc định Định có cạn sâu cái định cạn là mới vừa chế phục được Tâm không còn 

khởi  vọng  niệm  Bạn  xem  chúng  ta  đọc  kinh  niệm  Phật  Trong  tâm  vọng  niệm 

không  còn  nữa  Không  đọc  kinh,  không  niệm  Phật  thì  lại  có   đây  là  công  phu 

cạn,công phu cần phải luyện tập cho sâu hơn Một ngàn lần không đủ thì hai ngàn 

lần Hai ngàn lần không đủ thì ba ngàn lần Nhất định phải đọc đến khi dù ta không 

đọc  mà tâm vẫn là thanh tịnh Cũng không có tạp niệm, cũng không có vọng tưởng 

Dù không tụng kinh vẫn là như vậy đây chính là cái gì? Đây chính là đắc định sau 

khi đã đắc định tốt rồi,thì đọc kinh cũng không nên bỏ Hãy vẫn cứ như trước kia, 

ngày  ngày  đều  đọc  tại  vì  sao  ?  Là  cầu tự  kiến tự  kiến  chính  là  đại  triệt  đại  ngộ 

trước kia chỉ lo đọc,đọc được rất thuộc lý lẽ bên trong không hiểu đột nhiên khai 

ngộ rồi,thì toàn bộ sẽ hiểu hết Đây chính là khai ngộ.  Khai ngộ thì sẽ tự nhiên hiểu 

hết, Không những bạn học hiễu rõ một bộ kinh này những thứ bạn chưa từng học 

cũng sẽ hiểu rõ hết Đây chính là giáo dục chân chính Chúng ta xem "Đàn kinh" 

Trong đó có ghi chép lại Ngũ tổ Hoằng Nhẫn hòa thượng Ngài có thể biết được 

Huệ  Năng  đại  sư  Ngài  Huệ  Năng  vào  lúc  đó   là  một  thiếu  niên  trẻ  tuổi  mới  hai 

mươi bốn tuổi trong nhà giã gạo chẻ củi và giã gạo hết 8 tháng Vậy 8 tháng đó là 

gì? Là tu thiền, Ngài tu thiền định Ngài dùng phương pháp gì? Dùng chẻ củi, giã 

gạo Ngài một ngày đều làm đến tối, làm không có nghỉ ngơi Ngài là đang tu thiền 

định Tu cái gì? Tu không phân biệt tu không chấp trước, không khởi tâm, không 

động niệm cái mà ngài tu là đại định viên mãn Chính là không khởi tâm, không 

động niệm Không phân biệt, không chấp trước dđại khái là gần hết 8 tháng Ngũ tổ 

cũng đến khảo nghiệm Ngài Cho nên ra một đề mục Kêu mọi người làm một bài kệ 

cho Ngài xem Xem coi có phải đã khai ngộ hay chưa nếu như đã khai ngộ rồi, thì y 

bát sẽ truyền cho họ Đây là việc công khai trong đạo tràng 3 ngày sau thì Thần Tú 

đại sư Đây là bị bắt buộc Là bất đắc dĩ phải làm ra một bài kệ Bản thân cũng không 

có  chắc  chắn không dám  mang  cho thầy  xem  dán  ở bức tường  bên  ngoài  Ngũ  tổ 

nhìn thấy rồi thì nói: "Không tệ, rất tốt" Mọi người y theo bài kệ này mà tu hành Sẽ 

được lợi ích bài kệ này được truyền ra,mọi người đều niệm Thân thị Bồ Đề thọ. 

Tâm như minh cảnh đài Thời thời cần phất thức. Mạc sử nhạ trần ai. Huệ Năng đại 

sư ở trong nhà giã gạo nghe thấy có người niệm hỏi họ đang niệm cái gì? Là Ngũ 

Tổ muốn truyền pháp Muốn mọi người viết một bài kệ cho Ngài xem Bài này là do 

Thần  Tú  đại  sư  sáng  tác  Ngài  nghe  rồi  trong  tâm  liền  hiểu  Bài  kệ  này  vẫn  chưa 

kiến tánh Yêu cầu những người quen trong tự viện Dẫn Ngài đến nơi có dán bài kệ 

nói là tôi muốn đến đãnh lễ,vun bồi 1 ít phước báo Trên "Đàn kinh" có một câu nói 

ý nghĩa rất sâu Ngài Huệ Năng không phải mới ở có mấy ngày mà đã ở hết 8 tháng 

8 tháng mà trong cái tự viện này cũng không quen thuộc Đây nói rõ điều gì? Nói rõ 

là  Ngài  thật  thà  công  việc  được  phân  công  ở  trong  nhà  giã  gạo  thì  không  có  rời 

khỏi nhà giã gạo Bên ngoài nơi nào cũng không biết Thiền đường ở chỗ nào cũng 

không biết Giảng đường ở chỗ nào cũng không biết. Thật thà đến mức như vậy đó 

Thật  là  khả  ái.  Chân  thật  đến  khả  ái  Giữa  Ngũ  tổ  với  Ngài   chỉ  qua  có  1  lần  khi 

ngài vừa mới đến sau này trong nhà giã gạo thì không có gặp mặt nữa nhưng hai 

thầy  trò họ  tâm  đồng  ý  hợp  sau  khi ngài  lễ  bái xong  Thì  Ngài nói: "Tôi  cũng có 

một bài kệ" Nhờ người ta viết dùm Ngài Ngài đem bài kệ của Ngài Thần Tú sửa lại 

Bồ đề bổn vô thọ. Minh cảnh diệc phi đài Bổn lai vô nhất vật. Hà xứ nhạ trần ai. 

Bài kệ này vừa được viết ra, thì chấn động cả mọi người Ngũ tổ nghe thấy rồi  vội 

vàng  lấy  chiếc  giày  bôi  xóa  nó  đi  nói  với  mọi  người  rằng  chưa  kiến  tánh  thì  sự 

hoang  mang  này  của  mọi  người  mới  được  bình  ổn lại  Xóa đi rồi ngày  thứ  hai đi 

tuần liêu tuần liêu là phương trụ,trụ trì đi giáp 1 vòng của ngôi tự miếu, thì gọi là 

tuần liêu Mỗi một nơi đều đến xem Đây là lần thứ hai Ngũ Tổ gặp mặt Ngài Huệ 

Năng Ngài đang giã gạo, Ngũ tổ hỏi Ngài: "Gạo đã trắng chưa?" Ngài Huệ Năng 

nói: "Đã sớm trắng rồi" Còn thiếu mỗi sàng Vẫn chưa có sàng ra. Giã trắng rồi Lời 

nói các Ngài là lời bình thường Người khác nghe không hiểu Trong lòng hai người 

đã có sự tính toán Hỏi Ngài "Đã trắng hay chưa?" Là hỏi Ngài công phu đã thành 

thục chưa Không phải là giã gạo Ngài nói "Trắng rồi" Chỉ thiếu mỗi sàng, nghĩa là 

chưa có người ấn chứng Ý là muốn cầu lão hòa thượng ấn chứng Lão hòa thượng 

chống cây gậy gõ trên thành cối giã gạo 3 cái rồi bỏ đi ngài liền hiểu nửa đêm canh 

ba đến triệu kiến Ngũ Tổ đến canh ba ngài lần bước đến phòng của phương trượng 

Cửa không có khóa, đẩy một cái là vào được Ngũ tổ tiếp kiến Ngài Giảng cho Ngài 

đại ý "Kinh Kim Cang" đại sư Huệ Năng không có đi học qua, nên không cần đến 

kinh bổn Khi giảng đến "Ưng vô sở trụ. Nhi sanh kỳ tâm" Thì Ngài liền nói ra 5 

câu 5 câu này chính là luận văn tốt nghiệp của Ngài Chính là bài thi của Ngài Nói 

đến: "Nào ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp" Thì Ngũ tổ nói "Được rồi, không cần 

nói nữa" y bát liền truyền cho ngài. Không giảng "Kinh Kim Cang" nữa phía sau 

đã  thông suốt  hết  Trong thời gian chạy  nạn  Gặp  được  Tỳ  kheo  ni  Vô  Tận  Tạng 

Ngài lúc đó chưa xuất gia, còn là cư sĩ ở trong tự miếu làm công quả không có địa 

vị  thân  phận.  Y  bát  đã  có  được  Thầy  của  ngài  ,chính  là  Ngũ  Tổi  Kêu  Ngài  mau 

mau rời khỏi Ngài nói: "Con phải đi về đâu?" Con đến từ nơi nào thì trở về nơi đó 

Phải trốn đi, tránh người khác đố kị, làm hại con đợi đến thời cơ nhân duyên chín 

mùi thì con hãy xuất hiến ngài chạy đến chỗ những người thợ săn và ấn nào ở đó 

Giúp những người thợ săn coi giữ thú săn được Giúp họ nấu cơm Trong lúc những 

người này đi săn Những người này đều sát sanh  Ở nơi này lánh mặt thì an toàn 

nhất  Phật  pháp  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp  Ngài  chạy  đến  một  nơi  sát  sanh 

như vậy  Thì người ta sẽ không nghĩ ra là Ngài trốn đến nơi này  và lại sống chung 

với đám người thợ săn hết 15 năm Sóng gió bình lặng rồi Mọi người đã quên cái sự 

việc này rồi Thì Ngài xuất hiện Nơi Ngài xuất hiện là Quang Hiếu Tự của Quảng 

Châu  hiện  nay.  Vừa  lúc  pháp  sư  Ấn  Tông  đang  ở  nơi  đó  giảng  "Kinh  Niết  Bàn" 

trên cây cờ bên ngoài gió thổi làm lá cờ dao động Có 2 vị xuất gia đang nói chuyện 

Anh xem  "Gió  động"  Người  kia nói "Không phải, phướng động"  Hai người đều 

không phục Ngài Huệ Năng ngồi ở bên cạnh nghe được.  Khuyên họ. "Không phải 

gió động."  cũng không phải phướng động,là do nhân giả tâm động" 2 người này 

vô cùng kinh ngạc Pháp sư Ấn Tông giảng xong bài kinh này thì nghỉ Nhìn thấy ba 

người bọn họ đang nói chuyện Thì đến xem xem rốt cuộc là có chuyện gì? Ngài 

vừa  nghe  thấy:  "Không  phải  gió  động.  Không  phải  phướng  động"  Ngài  cũng  vô 

cùng  kinh  ngạc  ngài  liền  nghĩ  đến:  liệu  đây  có  phải  là  truyền  nhân  của  Ngũ  Tổ 

không? Mất tích đã 15 năm Không biết là đi đâu Ngài liền hỏi Lục tổ: "Có phải là 

ông không?" Ngài thừa nhận. / - " Y bát có ở đây không?". /-  Lục tổ nói "Có" Mở 

ra cho chúng tôi xem một chút Ngài vừa nhìn thấy thì biết là thật pháp sư Ấn Tông 

bái phục đến rạp người sát đất lúc đó pháp sư Ấn Tông là một vị cao tăng ở Lĩnh 

Nam, tức là Quảng Đông ngày nay, rất có danh vọng Người theo Ngài học tập có 

rất nhiều Ngài thế độ cho Ngài Huệ Năng Pháp sư Ấn Tông là thầy thế độ của Ngài 

Huệ  Năng  Sau  khi  thế  độ  ngài  ngược  lại  lại  bái  Huệ  Năng  đại  sư  làm  thầy  Huệ 

Năng đại sư thông qua sự nâng đỡ của pháp sư Ấn Tông Thì thân phận địa vị lập 

tức  được  nâng  cao  lên  Là  Thầy  của  pháp  sư  Ấn  Tông  pháp  sư  Ấn  Tông  rất 

giỏi,không có lòng đố kỵ Đúng thật là "Kiến hiền tư tề". Phát hiện ra Tổ đời thứ 

sáu Thì vội vàng quy y, bái sư. Cho nên pháp sư Ấn Tông là Pháp tử của Ngài Huệ 

Năng Là đệ tử truyền pháp pháp sư  Ấn Tông là thầy thế độ của Ngài Huệ Năng 

Xuất gia là do Ngài thế độ cho quan hệ của hai người họ là như thế cho nên nói tin 

sâu nhân quả,đọc tụng Đại Thừa nhất định phải tuân thủ phép tắc không tuân thủ 

phép tắc thì không thể khai ngộ con đường khai ngộ nhân giới đắc định do phép tắc 

mà tâm của bạn mới có thể định sau khi tâm định rồi bất định là nhân duyên gì thì 

cũng  sẽ  khai  ngộ  Cho  nên  trước  khi  chưa  có  khai  ngộ.  Thì  đọc  kinh  là  tu  định 

Người  khác  thì  xếp  bằng  diện  bích  tu  định  Còn  họ  thì  dùng  đọc  kinh  tu  định 

phương pháp tu định có rất nhiều,là vô lượng vô biên tức là cần phải chuyên chú 

Cho  nên  không  thể  học  quá  nhiều  học  quá  nhiều  thì  đó  là  cầu  tri  thức,không  thể 

đắc định Chỉ có một thứ thôi, quyết không cầu ý giải Cái từ này có ý nghĩa gì? Cái 

đoạn  này  có  ý  nghĩa  gì?   Không  cần  tìm  hiểu,chỉ  cần  đọc  thôi  tại  vì  sao?  Là  vì 

muốn tâm thanh tịnh Nếu như muốn nghĩ cái ý này thì chính là vọng niệm, là vọng 

tưởng chính là tạp niệm. Không cho phép như vậy Kêu bạn đọc một ngàn lần Kêu 

bạn  đọc  một  vạn  lần  Cũng  không  được  nghĩ  đến  ý  nghĩa.  Chẳng  có  ý  nghĩa  gì 

Phàm sở hữu tướng. Giai thị hư vọng  làm gì có ý nghĩa? Cái cần thiết là gì? Cái 

cần thiết là tâm thanh tịnh,tâm bình đẳng bạn chỉ cần tìm được tâm thanh tịnh tâm 

bình đẳng thì bạn đã thành công cái bài học này đã viên mãn ba vị đại đức của Lai 

Phật  tự  Hiện  thân  thuyết  pháp  cho  chúng  ta  họ  dùng  phương  pháp  gì  để  tu  thiền 

định? Là dùng 1 câu Phật hiệu ngài ngay cả kinh cũng không có,ngài không biết 

chữ chỉ là 1 câu Phật hiệu,nhất môn thâm nhập sau ba năm nhất định sẽ đắc định 

Sau 3 năm, lại thêm 3 năm nữa thì nhất định khai ngộ  bất định là triệt ngộ Có tiểu 

ngộ, có đại ngộ.  Sau cùng là triệt ngộ Hải Hiền lão hòa thượng 20 tuổi xuất gia sư 

phụ  dạy  ngài  1  câu  Phật  hiệu  này  Đến  30  tuổi  là  được  10  năm  nhất  định  sẽ  đắc 

chứng niệm Phật Tam Muội Cao lắm thì thêm 10 năm nữa là 40 tuổi Thì Đại triệt 

đại  ngộ  Tại  vì  sao  không  thể  hoằng  pháp  lợi  sanh  Ở  cái  thời  đại  này,   có  nhiều 

người  không  tin  Phật  pháp  Đặc  biệt  là  văn  hóa  đại  cách  mạng,  không  cho  niệm 

Phật   thì  Ngài  niệm  Phật  trong  tâm  Không  cho  lạy  Phật  Thì  nửa  đem  thức  dậy, 

người  khác  ngủ  rồi  thì  Ngài  lạy  Phật  Tuy  là  đại  triệt  đại  ngộ  Cũng  cần  dùng 

phương  pháp  này  Thân  thể  khỏe  mạnh,  thể  lực  không  giảm  sút  Dùng  những 

phương pháp này cảm hóa chúng sanh 112 tuổi còn leo cây Đi cắt tỉa những nhánh 

cây  Có  mấy  người  quen  biết  Ngài  đến  ngôi  chùa  nhỏ  để  thăm  ngài  cây  hồng  ở 

trước tiểu miếu của ngài đã trổ ra rất nhiều trái hồng và đã chín Ngài leo lên cây, 

hái xuống 1 giỏ hồng Chia cho mọi người ăn 112 tuổi Hỏi Ngài có gặp qua A Di 

Đà Phật chưa? / - Gặp qua rồi A Di Đà Phật nói gì với Ngài? Tôi cầu A Di Đà Phật 

cho tôi vãng sanh Nhưng Ngài không cho tôi đi, muốn tôi biểu pháp Một đời của 

Ngài gặp qua A Di Đà Phật  bao nhiêu lần? Tôi có thể nói tuyệt đối không ít hơn 4 

lần Hay nói cách khác vượt qua 4 lần Chính xác 4 lần là Huệ Viễn đại sư Là Tổ sư 

đời thứ nhất của Tịnh tông chúng ta  Huệ Viễn đại sư Một đời của Ngài gặp A Di 

Đà Phật 4 lần Hiền công lão hòa thượng  xuất gia niệm Phật đến lúc vãng sanh là 

92 năm 92 năm tuyệt đối không chỉ có 4 lần Ngài với A Di Đà Phật rất thân thuộc 

giống như là người bạn thân vậy Ở cái thế gian này biểu pháp là thay chúng sanh 

khổ  Chúng  ta  phải  biết.  Ngài  là  làm  tấm  gương  cho  mọi  người  xem  Không  thể 

không biết điều này Cho nên chúng ta xem cái đĩa của Ngài Xem những văn tự báo 

cáo Cần xem hiểu được nội dụng trong đó Phải có sự sâu sắc Bạn mới thật sự nhận 

biết Ngài Thật sự hiểu rõ Ngài mới thật sự phát tâm học tập theo ngài có còn kịp 

không? Vẫn còn kịp thật sự phát tâm học tập theo ngài Một năm sẽ nhìn thấy được 

hiệu quả rất tốt Sau 2, 3 năm thì có thể theo kịp Ngài Tự tại vãng sanh Nếu như 

vẫn còn thọ mạng thì cũng chẳng cần Tôi muốn đến thế giới Cực Lạc sớm hơn Bạn 

sẽ nhất định thấy Phật Phật A Di Đà rất từ bi những điều kiện mà bạn đưa ra ngài 

đều chấp nhận bạn bằng lòng lưu lại cái thế gian này để biểu pháp Thọ mạng tới 

rồi, Ngài sẽ kéo dài thọ mạng cho bạn Tôi tin tưởng Hải Hiền pháp sư 112 tuổi, cái 

thọ mạng này là Phật A Di Đà kéo dài cho ngài Tại vì sao lại kéo dài cho Ngài vào 

lúc này Tập chủ tịch đã được đắc cử Có chính sách rõ ràng   cần phải tôn trọng văn 

hóa  truyền  thống  tốt  đẹp  không  có  phản  đối  tôn  giáo  nữa  Không  còn  không  cho 

người  niệm  Phật  nữa  Ngài  vào  lúc  này  xuất  hiện  Vì  chúng  ta  chứng  minh  Phật 

pháp  là  thật  không  phải  là  giả  Niệm  Phật  vãng  sanh  Cực  Lạc  thế  giới  làm  cho 

những người tu Tịnh Độ của chúng ta trong thời đại này tăng thêm lòng tin,vững 

chắc tâm nguyện Để những người như chúng ta đều có thể ở trong những năm còn 

lại về sau tu thành chánh quả, vãng sanh bất thối thành Phật Cho nên tôi cảm thấy 

thọ mạng của Ngài  không có dài như vậy. Ngài đợi Tập chủ tịch chỉ có dưới chính 

sách  của  Tập  chủ  tịch  thì  ngài  mới  yên  tâm  ra  đi  Phải  biết  nhìn  văn  hóa  truyền 

thống  ngày  nay  không  chỉ  hưng  khởi  trong  nước  mà  trên  toàn  thế  giới  đều  nhìn 

thấy Người nước ngoài  ngày một tôn trọng văn hóa Trung Quốc Bắt đầu học tập 

Đây là việc tốt Đúng như những gì mà Tonynbee (Thang Ân Tỉ) của Anh Quốc nói 

Giải quyết vấn đề xã hội thế giới của thế kỷ 21 Ông nói chỉ có học thuyết Khổng 

Mạnh của Trung Quốc cùng với Phật Pháp đại thừa Chúng ta dùng "Đệ tử quy", 

Cảm  ứng  thiên, "Thập  thiện  nghiệp  đạo" Để  làm  thí  nghiệm, thật sự  có  hiệu quả 

Hiện nay cái hiệu quả này đang từ từ  được mở rộng ra trên quốc tế Những khổ nạn 

mà lão hòa thượng chịu trong một đời  có giá trị, có ý nghĩa từ Phật pháp mà nói là 

công đức vô lượng Tích công lũy đức Đoạn ác tu thiện. Tích công lũy đức Ngài đi 

rất là thảnh thơi, rất là tự tại Cái điểm này mỗi một đồng học niệm Phật  đều phải 

nên nhớ lấy chúng ta phải phát nguyện Lúc vãng sanh cũng giống như vậy. Đây là 

thật Cần người trợ niệm để vãng sanh thì không chắc ăn Không nhất định là thật 

Cái kiểu vãng sanh tự tại này  mới là thật, không phải giả đây là chính thành,phía 

dưới là thâm tâm thâm tâm,theo giải thích của cổ nhân là cái tâm hiếu thiện hiếu 

đức,cũng nói rất là hay Tôi lúc còn trẻ ở Mỹ, Canada giảng kinh Giới thiệu với mọi 

người  về  Bồ  Đề  tâm  Tôi  còn  nhớ  lần  đầu  tiên  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  ở 

Canada Lần thứ hai là ở California nói đến đây,tôi đột nhiên cảm thấy trên tựa kinh 

đã quá rõ ràng Thâm tâm là cái gì? Chính là thanh tịnh, bình đẳng, giác mọi người 

dều dễ hiểu,rất là cụ thể Thâm tâm là tự thọ dụng Là tự thọ dụng của Bồ Đề tâm 

chính là tự thọ dụng của tâm chí thành Cho nên tôi dùng "Chân thành, thanh tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi" dùng 10 chữ này để nói phát bồ để tâm thì mọi người 

sẽ dể hiểu Thâm tâm là cái gì? Chính là thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác. Là tự 

thọ dụng Chúng ta học Phật nên đối đãi với bản thân như thế nào? Là tâm địa ngày 

một thanh tịnh hơn ngày một bình đẳng hơn ngày một có trí huệ hơn Giác chính là 

trí  huệ  tăng  trưởng  Đây  là  Bồ  Đề  tâm.  Là  đại  từ  đại  bi  Đây  chính  là  tâm  phát 

nguyện hồi hướng Cụ tam tâm giả, tất sanh bỉ quốc Bạn có đầy đủ 3 cái tâm tâm 

này.  Bạn  nhất  định  vãng  sanh  Ngữ  khí  vô  cùng  khẳng  định  Đó  là  lời  trên  Quán 

kinh đã nói phía sau là Niệm lão làm tổng kết ở đây Phát thử tam tâm, diệc tức 

phát Bồ  Đề tâm  dã  phát  ba  cái tâm  này  chính  là phát  bồ tâm  mà  trong  Đại  Thừa 

giáo nói Chúng ta xem đoạn bên dưới, đoạn thứ tư Bồ Đề tâm nghĩa vân Bồ Đề 

tâm nghĩa là tên sách Bên trong có nói Thử Bồ Đề chi tâm, thành Phật chi bổn Đại 

sự nhân duyên mạc quá ư thử Câu nói này rất quan trọng Bồ Đề tâm là tiêu chuẩn 

của  Phật  pháp  đại  thừa  Hay  nói  cách  khác  Phật  pháp  đại  thừa  kiến  lập  trên   nền 

tảng  của  Bồ  Đề  tâm  Chúng  ta  học  Phật  không  những   Đơn  thuần  giảng  về  làm 

người mà Bồ Đề Tâm đối với chúng ta cũng rất là quan trọng Bồ Đề tâm là chân 

tâm Nhân sinh trên thế gian này Cần phải sống cho có ý nghĩa, sống cho có giá trị 

Sống cho hoan hỷ, sống cho vui vẻ Sống cho hạnh phúc Ngày tháng này làm sao 

trải  qua?  Là  cần  dùng  Bồ  Đề  tâm  chúng  ta  dùng  chân  tâm  để  đối  đãi  mọi  người 

dùng chân tâm đối đãi với bản thân Dùng tâm chí thành đối với bản thân Tâm của 

mình  chính  là   thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác  3  câu  nói  này  là  3  tầng  cấp  Có 

được một phần nhỏ của chân tâm là A La Hán Phàm phu không có chân tâm,   đều 

là giả,là giả tình  giả nghĩa  Đối với bạn  tốt  công danh  lợi lộc  ở  trước  mắt  bạn thì 

tâm bạn sẽ thay đổi Vậy đó không phải là thật Chân tâm là mãi mãi không thay đổi 

Chỉ có trong cửa Phật mới có Chúng ta nhất định phải biết trong Phật môn dạy cho 

chúng ta Cho nên A La Hán, Bích Chi Phật thiểu phần chân tâm,thì họ dùng chân 

tâm Cũng chính là dùng tâm thanh tịnh Các Ngài không chịu sự nhiễm ô của cảnh 

giới bên ngoài có thể làm được điều này tâm chính thành của Bồ Tát thì là đa phần 

pháp  thân  đại  sĩ  là  viên  mãn  Bồ  Đề  tâm  viên  mãn    đa  phần  nghĩa  là  họ  không 

những thanh tịnh mà họ còn có sự bình đẳng,đây là Bồ Tát Chỉ có thanh tịnh không 

có bình đẳng. Đây là tiểu thừa  Thanh Văn, Duyên Giác viên mãn có nghĩa là có 

Giác,là chánh giác  đây là những ai? Đây chính là minh tâm kiến tánh. Kiến tánh 

thành Phật Đây là Bồ Đề tâm đầy đủ Đối đãi với bản thân. Thì chúng ta cầu cái gì? 

Là cầu 3 cái tâm này 3 cái tâm: Thanh tịnh, bình đẳng, giác Dùng tâm này để sinh 

sống  Dùng  tâm  này  làm  việc  dùng  cái  tâm  này  để  đối  nhân  xử  thế  thì  bạn  cuộc 

sống của bạn sẽ là cuộc sống của Phật Bồ tát Tự tại biết bao! Cuộc sống của Bồ 

Tát Hải Hiền là như thế chúng ta phải hiểu Cuộc sống của Ngài có ý nghĩa, có giá 

trị Ngài vô cùng hạnh phúc, vui vẻ chúng ta cảm thấy ngài sống rất là khổ nhưng 

bản thân ngài rất vui vẻ Ăn được no, mặc được ấm Có một nơi nho nhỏ đề tránh 

mưa tránh gió không có lo lắng,không có bận tâm Không có  bất kỳ áp lực nào các 

bạn cảm thấy đau khổ,nhưng ngài thì hoàn toàn không có Bạn nói xem tự tại biết 

bao đối nhân xử thế một lòng chân thành từ bi Bạn xem trồng trọt nhiều như vậy 

Ngài không cần thiết phải trồng nhiều như vậy Cái miếu nhỏ này chỉ có 4 người ở 

Trồng 5 mẫu là đủ rồi cuộc sống của cả nhà toàn bộ đã được giải quyết năm mẫu 

đất là được  Tại vì sao cần trồng tới hơn 100 mẫu Đây là do Ngài đại từ đại bi Ngài 

muốn giúp cho những người già khổ nạn trong nông thôn Bây giờ những người trẻ 

trong nông thôn đều đi hết rồi Ra bên ngoài kiếm việc làm Người già phải làm sao? 

Cho nên Ngài không cần ruộng đất của người ta Không dùng ruộng đất của người 

ta. Là Ngài tự khai hoang Đất không có chủ thì Ngài khai khẩn Sau khi khai phá 

xong  thì  Ngài  trồng  trọt  lúa,   trồng  lương  thực,  trồng  rau  xanh  Trồng  nhiều  như 

vậy. Đi khắp nơi phân phát cho người khác là bố thí tài thể lực là bố thí nội tài Đây 

chính là tâm đại từ đại bi của Ngài ngài làm thật,lòng yêu thương của ngài không 

phải giả thật sự dùng sức lao động của mình mà làm ra bố thì cho mọi người Cho 

nên tôi dùng cách này  để giải thích Bồ Đề tâm thì dễ hiểu Chân thành, thanh tịnh, 

bình đẳng,  chánh giác, từ bi, 10 chữ này ngoài ra chúng ta làm người, là lão sư dạy 

cho chúng ta Tu hành tu cái gì? Là nhìn thấu, buông xuống,  tự tại, tùy duyên, niệm 

Phật Tôi đem nó làm thành 2 câu đối học Phật theo 20 chữ của 2 câu đối này Sẽ 

không đi sai đường. Nhất định có thành tựu Hôm nay thời gian đến rồi Chúng ta 

học tập đến chỗ này  







cover_image.jpg
Tinh-Do-Dai-Kinh-
Khoa-
Chu-2014-001-020





